

मूल्य २॥=) दो रुपया दस जाना



# मङ्भवएवँ ५०० कि **ईशावास्योपनिषद्**

सानुवाद शाङ्करभाष्यसहित



गीताप्रेस, गोरखपुर

**⋞**⋇⋇⋇⋇⋇⋇⋇⋇⋇⋇⋇⋇⋇⋇⋇⋇

मुद्रकं तथा प्रकाशक हनुमानप्रमाद पोद्दार गीताप्रेम, गीरखपुर

# नम्र निवेदन

वेदके शीर्षस्थानीय भागका नाम वेतान्त है। यह वेदान्त ही ब्रह्मिया है। ब्रह्मिया ही सर्वत्र समन्त्रका दर्शन कराती है, ब्रह्मियासे ही अञ्चानकी प्रन्थियाँ कटती हैं, ब्रह्मविद्यासे ही कर्म-चाञ्चरुय सुसंयन और चित्त अन्तर्मुखी होता है। ब्रह्मविद्यासे ही मिथ्या अनुपृतिका विनाश और परम सत्यकी उपलब्धि होती है। ब्रह्मविद्यासे ही एकात्मरसप्रत्ययसार अवाद्यानसगीचर ख्रयंप्रकाश विशानस्वरूप चेतनानन्दघन रसैकघन ब्रह्मकी प्राप्ति होती है। इस ब्रह्मिवद्याका प्रतिपादन वेदके जिस अत्युच दिरोभागमें है, उसीका नाम उपनिषद् हैं । इन्हीं उपनिषद्येंके मन्त्रोंका समन्वय और इनकी मीमांसा भगवान् वदव्यासने ब्रह्मसूत्रमें की हैं और इन्हीं उपनिषदरूपी गौओंसे गोपालनन्दन भगवान श्रीकृष्णने सुधी भोकाओं क लिये गीतामृतरूपी दुग्धका दोहन किया था। इसीलिये उर्पानपदः ब्रह्मसूत्र और श्रीमञ्जगवद्गीता प्रस्थानत्रयी कहलाते हैं और भारतके प्रायः सभी आचार्योंने इसी प्रस्थानत्रयीके प्रकाशसे सन्यका अन्वेषण किया है। और प्रायः सभीने इनपर अपने-अपने भाष्य लिखे हैं। अपने-अपने स्थानमें सभी आचार्योंके उपादेय हैं, परंतु अद्वैत वेदान्तका प्रतिपादन करनेवाले भाष्योंमें भगवान श्रीशङ्कराचार्यका भाष्य सर्वोपरि माना उपनिवर्रोपर तो दूसरे आचार्योंके भाष्य हैं भी थोड़े ही। भगवान्की कृपासे आज कुछ उपनिषदींके उसी शाङ्करभाष्यका भाषानुवाद प्रकाश करनेका सौभाग्य गीताप्रेसको प्राप्त हुआ है। आशा 🖁 ब्रह्मविद्याके जिश्चास अधिकारी पाठक इससे लाभ उठावेंगे।

प्रथम तो यह विषय ही इतना किटन है कि जो ब्रह्मनिष्ठ और थ्रोत्रिय गुरुके मुखसे श्रद्धापूर्वक सुनने और मनन करनेपर ही गुद्धान्तःकरण पुरुषकी समझमें आता है। फिर शाङ्करभाष्य भी किटन है। अतएव इसके अनुवादमें जहाँ-जहाँ तुटियाँ रह गयी हों उन्हें विद्वान पुरुष रुपा करके बतला देनेकी रुपा करेंगे तो अनुवादक और प्रकाशक रुतज्ञतापूर्वक अगले संस्करणमें यथासाध्य उनका संशोधन करनेकी चेष्टा करेंगे। अनुवादक महोदयने उपनिपदोंके शाङ्करभाष्यके अनुवादककी जगह अपना नाम प्रकाश करनेकी शील और संकोचवश आज्ञा नहीं दी, इसीलिये उनका नाम प्रकाशित नहीं किया गया है।

वास्तवमें ब्रह्मविद्या इस प्रकार प्रकाशित करनेकी वस्तु भी नहीं है। इसिलये ऋषियोंने इसमें दोनों ओरसे अधिकारकी आवश्यकता वतलायी है। परंतु समयके प्रभावसे प्रकाशन आवश्यक हो गया। बंगला और मराठी आदि भाषाओंमें कई अनुवाद हैं। परंतु हिंदीमें साल अनुवाद कम मूल्यमें शायद ही मिलता है। इसीलिये गीताप्रेसने इसके प्रकाशनका यह प्रयत्न किया है। विद्वज्जन इसके लिये क्षमा करेंगे।

प्रकाशक

### प्रस्तावना

यह बात संसारके प्रायः राभी विचारकोंको मान्य है कि मनुष्य-को आत्यन्तिक शान्ति बाह्य भोगोंसे प्राप्त नहीं हो सकती। इसके लिये तो उसे किसी अनन्त और निर्बाध-सुखस्वरूप सत्ताकी ही शरण लेनी पड़ेगी। उस अनन्त सुखसमुद्रकी उपलब्धि ही संसारके समस्त दार्शनिकोंका ध्रुव लक्ष्य रहा है। उसका भिन्न-भिन्न प्रकारसे अनुभव करनेके कारण ही विभिन्न मतवादोंकी सृष्टि हुई है। संसारके उस पकमात्र मृलतत्त्वकी शोध अनादि कालसे होती आयी है। इस विषयमें सभी देशी और विदेशी विद्वान सहमत हैं कि इसका निर्णय करनेवाले सबसे प्राचीन प्रन्थ वेद हैं। वेद अनादि हैं। वे कब रचे गये और कौन उनका रचयिता था—इसका आजतक कोई संतोपजनक निर्णय नहीं हो सका।

विषयकी दृष्टिसे वेदोंके तीन भाग हैं, जो तीन काण्ड कहलाते हैं—कर्मकाण्ड, उपासनाकाण्ड और ज्ञानकाण्ड। विश्वके मूलतत्त्वका विचार ज्ञानकाण्डमें किया गया है; कर्म और उपासना उस तत्त्वको उपलब्ध करनेकी योग्यता प्रदान करते हैं, इसलिये वे साधनस्वरूप हैं और ज्ञान सिद्धान्त है। वेदके ज्ञानकाण्डका ही नाम उपनिषद् है। इन्हें वेदान्त या आम्नायमस्तक कहकर भी पुकारा जाता है। अतः यह वात निर्विवाद सिद्ध है कि ब्रह्मविद्याके आदिस्रोत उपनिषद् ही हैं।

उपनिषदोंका महत्त्व वैदिकमतावलिम्बयोंको ही मान्य हो— पेसी बात नहीं है। न जाने कितने विधर्मी और विदेशी महानुभाव भी इनकी गम्भीरता, मधुरता और तात्त्विकतापर मुग्ध हो चुके हैं। मंसूर, सर्मद, फैज़ी, बुल्लाशाह और दाराशिकोह आदि महानुभावोंने इस्लामधर्मावलम्बी होकर भी औपनिषद सिद्धान्तको ही अपने जीवनका सर्वस्व बनाया था। मंसूर और सर्मदने तो सिर देकर भी इस सिद्धान्तको छोड़ना पसंद नहीं किया। पिक्षमीय विद्वानोंमें भी मैक्समृलर, शोपेनहर और गोल्डस्टकर आदि पेसे अनेकों महानुभाव हो गये हैं, जिन्होंने उपनिषदोंके महत्त्वको मुक्तकण्डसे स्वीकार किया है। मैक्समूलर साहब ( Prof. Max Muller ) कहते हैं—

"The Upanishads are the.....sources of...the Vedant philosophy, a system in which human sqeculation seems to me to have reached its very acme."

अर्थात् उपनिषद् वेदान्तदर्शनके आदिस्रोत हैं और ये ऐसे निबन्ध हैं जिनमें मुझे मानवी भावना अपने उच्चतम शिखरपर पहुँच गयी मात्रुम होती है।

शोपेनहर (Schopenhauer) का कथन है-

'In the world there is no stuby.....so beneficial and so elevating as that of Upanishads.....(they) are a product of the highest wisdom.....it is destined sooner or later to become the faith of the people'

अर्थात् सारे संसारमें ऐसा कोई स्वाध्याय नहीं है जो उपनिपरोंके समान उपयोगी और उन्नतिकी ओर ले जानेवाला हो। वे उचतम बुद्धिकी उपज हैं। आगे या पीछे एक दिन ऐसा होना ही है कि यही जनताका धर्म होगा।

डाक्टर गोल्डस्टकर ( Dr. Goldstuker ) कहते हैं---

"The Vedant is the sublimest machinery set in to motion by oriental thought."

अर्थात् वेदान्त सबसे ऊँचे दर्जेका यन्त्र है, जिसे पूर्वीय विचारधाराने प्रवृत्त किया है।\*

इस प्रकार हम देखते हैं कि उपनिपदोंका महत्त्व अन्य मतावलिश्वयों पयं विदेशियोंको भी कम मान्य नहीं है। वास्तवमें ब्रह्मविद्याकी ऐसी ही महिमा है। जिसने इस अमृतका पान किया है वह निहाल हो गयाः उसे न कुछ कर्तव्य है और न कुछ प्राप्तव्य।

यहाँ जो पश्चिमीय विद्वानोंके मत उद्भृत किये हैं वे 'कल्याण' वर्ष
 की आठवीं संख्याके 'ब्रह्मविद्या-रहस्य' नामक लेखसे लिये हैं।

ब्रह्माकार वृत्तिका कितना महत्त्व है इसका वर्णन करते हुए वेदान्त-सिद्धान्तमुक्तावळीकार उद्धृत करते हैं--

कुलं पवित्रं जननी केतार्था बसुन्धरा पुण्यवती च तेन । अपारसचिरसुखसागरेऽस्मिलीनं परे ब्रह्मणि यस्य चेतः॥

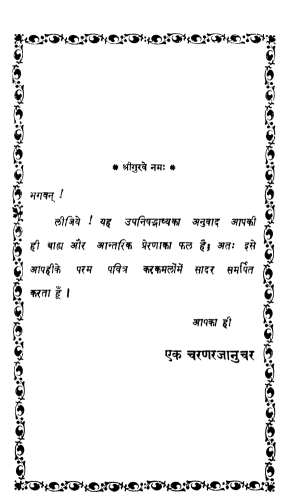
अर्थात् 'जिसका मन उस अपार सिंधवानन्दसमुद्र परब्रह्ममें लीन हो गया है उसका कुल पवित्र हो जाता है, माता इतकृत्य हो जाती है और उसके कारण पृथ्वी भी पुण्यवती हो जाती है। ब्रह्मवेत्ताकी दृष्टिमें सारा संसार सिंधदानन्दस्वरूप हो जाता है, असद जड और दुःख हसे प्रतीत ही नहीं होता। उसकी दृष्टिमें तो दृष्टा, दृश्य और दृष्टिका भी भेद नहीं रहता, वह तो एक निध्यल, निर्वाध और निष्कल चिदानन्द्रधन सत्तामात्र रह जाता है। उसके द्वारा जो कुछ कार्य होते हैं वह दूसरोंकी ही दृष्टिमें होते हैं, उसके द्वारा जो कुछ कार्य होते हैं वह दूसरोंकी ही दृष्टिमें होते हैं, उसके द्वारा जो कुछ कार्य होते हैं और न उसका करनेवाला ही। सुवर्णके आभूषणादि भेद बहिर्मुख पुरुषोंकी दृष्टिमें होते हैं, सुवर्णके तात्त्विक सक्रपको देखनेवाला उन्हें कभी नहीं देखता। बाह्यदर्शी लोग कहते हैं कि जलमें तरक उउती हैं; किंतु भला जलने उन्हें कब देखा है ? मृत्तिकासे बननेवाले घट-रारावादि ब्यवहारी लोगों-को दृष्टिमें ही बनते हैं। तत्त्वदर्शीकी दृष्टिमें तो वह आगे-पीछे और बीचमें भी केवल मृन्मात्र ही है। अस्तु।

 हैं तथापि जिन्हें यह सौभाग्य प्राप्त नहीं है उनमेंसे बहुत-से महानुभाव, जो उनके अबाध्य सिद्धान्तपर मुख्य होकर उनके चरणोंपर निखावर हो चुके हैं, उनकी वाणीका भावमात्र जानने-के लिये निरन्तर उन्सुक रहते हैं। उनके साथ खयं भी उस भावका अवगाहन करने के लिये ही मैंने भगवान के उपनिषद्भाष्यका भावार्थ लिखनेका दुःसाहस किया है। यद्यपि मैं किसी प्रकार इस महान कार्यको हाथमें लेनेकी योग्यता नहीं रखता तो भी जिसकी इच्छासे सम्पूर्ण प्राणी अहर्निश भिन्न-भिन्न कार्योमें लगे रहते हैं उस सर्वान्तर्यामी जगन्नाट्यस्त्रधरने ही मुझे भी इसमें जोड़ दिया। मेरी इस चपलतासे यदि कुछ महानुभावोंका मनोरञ्जन हो सका तो मैं इस प्रयासको सफल समझूँगा।

इस समय प्रायः एक सौ बारह उपनिषदें प्रसिद्ध हैं, परंतु भगवान शङ्कराचार्य तथा अन्य आचार्योंने भी अधिकतर आरम्भकी इस-बारह उपनिषदोंपर ही भाष्य लिखे हैं। इससे यह नहीं समझना चाहिये कि अन्य उपनिषदें अप्रामाणिक हैं; क्योंकि उनमें-से बहुत-सी उपनिषदोंके वाक्य खयं भगवान ने भी अपने भाष्योंमें उद्धृत किये हैं। इससे उनकी प्राचीनता और प्रामाणिकता स्पष्टतया सिद्ध होती है।

उपनिषदों यह सबसे पहली ईराावास्योपनिषद् है। यह उपनिषद् ग्रुक्कयजुःसंहिनाका--जिसे वाजसनेयीसंहिता भी कहते हैं — चालीसवाँ अध्याय है। इससे पहले उनतालीस अध्यायों कर्म-काण्डका निरूपण है। यह उस काण्डका अन्तिम अध्याय है और इसमें ज्ञानकाण्डका निरूपण किया गया है। इसका प्रथम मन्त्र 'ईराा वास्यम्' इन्यादि होनेके कारण इस उपनिषद्का नाम भी 'ईराावास्य' हो गया है। आकारमें बहुत छोटी होनेपर भी इसका महत्त्व एवं प्रामाण्य सर्वसम्मर है। भगवान् हमें इसका तान्पर्य समझनेकी बुद्धि प्रदान करें, जिससे हम सच्चे सुखकी उपलब्धि कर सकें।

अनुवादक



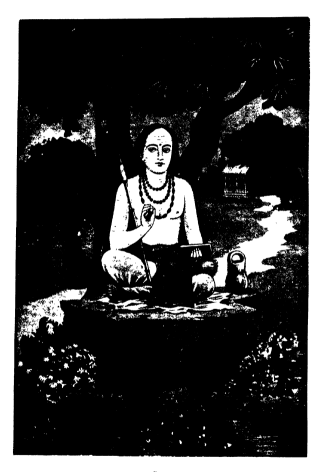
# श्रीहरिः

# विषय-सूची

| विषय                                       |       |         | वृष्ठ    |
|--------------------------------------------|-------|---------|----------|
| १. शान्तिपाठ                               | •••   | •••     | ٠٠٠ ۶۶   |
| २. सम्बन्ध-भाष्य                           | •••   | •••     | १२       |
| ३. सर्वत्र मगवदृदृष्टिका उपदेश             | •••   | •••     | ٠٠٠      |
| ४. मन्प्यत्वाभिमानीके लिये कर्मवि          | धि    | •••     | १६       |
| ५. अज्ञानीकी निन्दा                        | •••   | •••     | ٠٠٠ وم   |
| ६. आत्माका स्वरूप                          | • • • | •••     | ۰۰۰ ۶۶   |
| ७. अभेददर्शीकी स्थिति                      | •••   | •••     | ••• २६   |
| ८. अत्मनिरूपण                              | •••   | •••     | २८       |
| ९. ज्ञानमार्ग और कर्ममार्ग                 |       | •••     | 30       |
| १०. कर्म और उपासनाका समुचय                 | •••   | •••     | ··· ३२   |
| ! १. कर्म और उपासनाके स <b>मु</b> च्चयका प | ਰਿਲ ⋯ | •••     | ٠٠٠ ફ ५  |
| १२. व्यक्त और अव्यक्त उपासनाका             |       | • • • • | … ફદ્દ   |
| २ व्यक्त और अव्यक्त उपासनाके प             | -     | • • •   | ₹८       |
| ४. उपासककी मार्गयाचना                      | •••   | •••     | ४०       |
| ५. मरणोन्मख उपासककी प्रार्थना              |       | •••     | 83       |
| ६. ग्रन्थार्थ-विवेचन                       | •••   |         | ۰۰۰ ۶٤   |
| ७. ज्ञाहितपाठः                             |       | •••     | ٠٠٠ نو ، |







भगवान श्रीशङ्कराचाय

तत्सद्ब्रह्मणे नमः

# ईशावास्योपनिषद्

मन्त्रार्थ, ज्ञाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित

ईशिना सर्वभूनानां सर्वभूतमयश्च यः। ईशावास्येन सम्बोध्यमीदवरं तं नमाम्यहम्॥

#### शान्तिपाठ

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवाव शिष्यते ।।

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ।

ॐ वह (परब्रह्म) पूर्ण है और यह (कार्यब्रह्म) भी पूर्ण है; क्योंकि पूर्ण से पूर्णकी ही उत्पत्ति होती है। तथा [ प्रज्यकालमें ] पूर्ण [ कार्यब्रह्म ] का पूर्णच लेकर (अपनेमें लीन करके) पूर्ण [परब्रह्म ] ही बच रहता है। त्रिविध तापकी शान्ति हो।

सम्बन्ध-भाष्य

ईशा वास्यमित्यादयो मन्त्राः ।

क्ष्मादः कर्मस्वविनियुक्ताः ।

मन्त्राणं तेपामकर्मशेपस्थात्मनो

विनियोगः याथात्म्यप्रकाशकत्वात् ।

याथात्म्यं चात्मनः शुद्धत्वापापविद्धत्वैकत्वनित्यत्वाशरीरत्वसर्वगतत्वादि वक्ष्यमाणम् । तच्च

कर्मणा विरुध्येतेति युक्त एवैषां

कर्मस्वविनियोगः ।

न क्षेवंलक्षणमात्मनो याथा-त्म्यमुत्पाद्यं विकार्यमाप्यं संस्कार्यं कर्तृभोक्तुरूपं वा येन कर्म-शेषता स्यात् । सर्वासाम्चपनिष-दामात्मयाथात्म्यनिरूपणेनैव उपक्षयात् । गीतानां मोक्षधर्माणां चैवंपरत्वात् । तस्मादात्मनोऽने-कत्वकर्तृत्वभोक्तुत्वादि चाशुद्ध-त्वपापविद्धत्वादि चोपादाय

र्इशा वास्यम्' आदि मन्त्रोंका कर्म-में त्रिनियोग नहीं है; क्योंकि वे आत्माके यथार्थ स्वरूपका प्रति-पादन करनेवाले हैं जो कि कर्मका शेष नहीं है। आत्माका यथार्थ स्वरूप शुद्धत्त्र, निष्पापत्व, एकरव, नित्यत्व, अशारीरत्व और सर्वगतत्व आदि है जो आगे कहा जानेवाला है। इसका कर्मसे विरोध है; अतः इन मन्त्रों-का कर्ममें विनियोग न होना ठीक ही है।

आत्माका ऐसे लक्षणोंताला ययार्थ स्वरूप उरपाद्यं, विकार्य<sup>रं</sup>, आप्यें और संस्कार्य<sup>रं</sup> अथवा कर्ता मोक्ता-रूप नहीं है, जिससे कि वह कर्मका शेष हो सके । सम्पूर्ण उपनिषदों-की परिसमाप्ति आत्माके यथार्थ स्वरूपका निरूपण करनेमें ही होती है तथा गीता और मोक्षधमींका मी इसीमें तात्वर्य है । अतः आत्मा-के सामान्य लोगोंकी बुद्धिसे सिद्ध होनेवाले अनेकरव, कर्तृत्व, भोक्तृत्व तथा अशुद्धस्व और पापमयस्वको

१-उत्पन्न किया जाने योग्य, जैसे पुरोडाश आदि । २-विकारयोग्य, जैसे सोम आदि । ३-बलवान् करने अथवा प्राप्त करने योग्य, जैसे मन्त्रादि । ४-संस्कार-योग्य, जैसे ब्रीहि आदि कर्मके शेषभूत पदार्थोमें इन धर्मोका रहना आवश्यक है। आस्मामें ऐसा कोई धर्म नहीं है। इसल्यिय वह कर्मशेष नहीं हो सकता। लोकबुद्धिसिद्धं कमीणि विहि-तानि ।

यो हि कर्मफलेनार्थी दृष्टेन கர்ிர ब्रह्मवर्चसादिनादृष्टेन स्वर्गादिना च द्विजा-काणकुब्जत्वाद्यनधि-कारप्रयोजकधर्मवानित्यातमानं मन्यते सोऽधिक्रियते कर्मस्विति द्यधिकारविदो वदन्ति । तसादेते मन्त्रा आत्मनो याथा-त्म्यप्रकाशनेन आत्म-चतुष्ट्यम् विषयं स्वाभाविकमज्ञानं निवर्तयन्तः शोकमोहादिसंसार-धर्मविच्छित्तिसाधनमात्मैकत्व।दि-विज्ञानमृत्पादयन्ति मक्ताधिकार्यभिधेयसम्बन्धप्रयो-जनान्मन्त्रान्संक्षेपतो व्याख्या स्यामः ।

लेकर ही कर्मीका विधान किया गया है।

कर्माधिकारके ज्ञाताओका यही कथन है कि जो पुरुष ब्रह्मतेज आदि दृष्ट और स्वर्ग आदि अदृष्ट कर्मफलोंका इच्छक है और भी द्विजाति हूँ तथा कर्मके अनधिकार-सूचक कानेपन, कुबड़ेपन आदि धर्मीसे युक्त नहीं हूँ ऐसा अपनेको मानता है वही कर्मका अधिकारी है। अतः येमन्त्र आस्माके यधार्थ सम्बन्धी स्वाभाविक अज्ञानको निवत्त करते हुए संसारके शोक-मोडादि धर्मीके विच्छेदके साधन-आत्मेकस्वादि ही उत्पन्न करते हैं। इस प्रकार जिनके [ मुमुक्षु-रूप ] अधिकारी, [ आत्मैक्यरूप ] विषय, [प्रतिपा**ध**-प्रतिपादकरूप सम्बन्ध | अज्ञाननिवृत्ति तथा परमानन्द-प्राप्तिरूप | प्रयोजनका ऊपर उल्लेख हो चुका है, उन मन्त्रोंकी अब हम संक्षेपसे व्याख्या करेंगे ।

## मर्वत्र भगवददृष्टिका उपदेश

ॐ ईशा वास्यमिद्र सर्वं यत्किञ्च जगत्यां जगत्। तेन त्यक्तेन भुज्जीथा मा गृधः कस्यखिद्धनम् ॥१॥

जगतमें जो कुछ स्थावर-जङ्गम संसार है वह सब ईश्वरके द्वारा आच्छाटनीय है अर्थात् उसे भगवत्स्वरूप अनुभव करना चाहिये । उसके त्याग-भावसे त अपना पालन कर; किसीके धनकी इच्छा न कर ॥१॥

ईशा ईष्ट इतीट् तेनेशा । ईशिता । सन्प्रत्यगात्मतया तेन रूपेणात्मनेशा वास्यमाच्छाद-नीयम् ।

किम् ? इदं सर्वं यत्किश्च यत्किञ्चिज्ञगत्यां प्रधिच्यां जगत्तरसर्वे स्वेनात्मना प्रत्यगात्मतयाहमेवेदं सर्व परमार्थसत्यरूपेणानृतमिदं चराचरमाच्छादनीयं परमात्मना ।

जो ईशन ( शासन ) करे उसे परमेश्वरः परमात्मा सर्वस्य । ईट कहते हैं; उसका तृतीयान्त रूप 'ईशा' है । सबका ईशन करनेवाला स हि सर्वभीष्टे सर्वजन्तनामात्मा परमेश्वर परमात्मा है। वही सब जीवोंका आत्मा होकर अन्तर्यामि-रूपसे सबका ईशन करता है। उस अपने स्वरूपभूत आत्मा ईशसे सब वास्य-अाच्छादन योग्य है ।

क्या जिल्ह्यादन करनेयोग्य है | यह सब जो कुछ जगती अर्थात् प्रथिवीमें जगत् (स्थावर-जङ्गम प्राणि-वर्ग) है वह सब अपने ईश्वरसे—अन्तर्वामिरूपसे यह सब कुछ मैं ही हूँ ---ऐसा जानकर अपने परमार्थसस्यस्वरूप परमात्मा-से यह सम्पूर्ण मिध्याभूत चराचर आच्छादन करने योग्य है।

दौर्गन्ध्यं तत्स्वरूपनिघर्षणेन आच्छाद्यते स्वेन पारमार्थिकेन गन्धेन । तद्वदेव हि स्वात्मनि स्वाभाविकं कर्तत्व-अध्यस्तं भोक्तत्वादिलक्षणं जगदुद्वैतरूपं जगत्यां पृथिव्याम्, जगत्यामिति उपलक्षणार्थत्वात्सर्वमेव नामरूप-कर्माख्यं विकारजातं सत्यात्मभावनया त्यक्तं स्वात । एवमीश्वरात्मभावनया युक्तस्य <sup>आत्मनिष्ठस्य</sup> पत्राद्येषणात्रयसं-त्याग एवम् एवाधिकारो अधिकार: न्यास त्यक्तेन त्यागेनेत्यर्थः । न हि त्यक्तो भृत्यो आत्मसम्बन्धिताया अभावात

वेदार्थः-

इत्ययमेव

पालयेथाः ।

यथा चन्दनागर्वादेरुदकादि-

सम्बन्धजक्लेदादिजमौपाधिकं

प्रकार चन्द्रन और अगरु आदिकी, जल आदिके सम्बन्धसे गीलेपन आदिके कारण उत्पन हुई औपाधिक दुर्गन्धि उन ( चन्दनादि ) खरूपको घिसने**से** पारमार्थिक गन्धसे आच्छादित हो जाती है, उसी प्रकार अपने आत्मा-में आरोपित स्वाभाविक कर्तत्व-भोक्तत्व आदि लक्षणींवाला द्वैतरूप जगत् जगतीमें यानी पृथिवीमें---'जगत्याम्' यह शब्द स्थावर-जङ्गम सभीका 🕽 उपलक्षण कराने-होनेसे—इस परमार्थ-सत्यखरूप **अ**।स्माकी भावनासे नामरूप और कर्ममय सारा ही विकारजात परित्यक्त हो जाता है। इस प्रकार जो, ईश्वर ही चरा-हैं -- ऐसी चर जगत्का आत्मा भावनासे युक्त है, उसका पुत्रादि एषणाओंके स्यागर्मे अधिकार है - कर्ममें नहीं। तमके त्यक्त अर्थात् त्यागसे जात्माका पाळन कर ो। त्यागा हुआ अधवा हुआ पुत्र या सेवक, अपने सम्बन्धका अभाव हो जानेके कारण आत्मानं पालयति अतस्त्यागेन अपना पालन नहीं करता: अत: —भ्रञ्जीथाः त्यागसे--यही इस श्रुतिका अर्थ है-भोग यानी पाछन कर ।

एवं त्यक्तेषणस्त्वं मा गृधः
गृधिमाकाङ्कां मा कार्षीर्घनविषयाम् कस्यस्विद्धनं कस्यचित्परस्य स्वस्य वा धनं मा
काङ्कीरित्यर्थः । स्विदित्यनर्थको
निपातः ।

अथवा मा गृधः । कस्मात् ?

कस्यस्विद्धनमित्याक्षेपार्थो न

कस्यचिद्धनमित्ति यद्गुम्येत ।

आत्मैवेदं सर्वमितीश्वरभावनया

सर्वं त्यक्तमत आत्मन एवेदं

सर्वमात्मैव च सर्वमतो मिथ्याविषयां गृधि मा कार्षीरित्यर्थः।१।

इस प्रकार एषणाओंसे रहित होकर त् गर्द्ध अर्थात् धनविषयक भाकाङ्का न कर। किसीके धनकी अर्थात् अपने या पराये किसीके भी धनकी इच्छा न कर। यहाँ 'खित्' यह अर्थरहित निपात है।

अथवा आकाङ्क्षा न कर, क्योंकि धन भका किसका है ! इस प्रकार इसका आक्षेपस्चक अर्थ भी हो सकता है अर्थात् धन किसीका भी नहीं है जो उसकी इच्छा की जाय। यह सब आत्मा ही है—इस प्रकार ईश्वरभावनासे यह सभी पिरियक्त हो जाता है। अतः यह सब आत्मासे उत्पन्न हुआ तथा सब कुछ आत्मरूप ही होनेके कारण मिथ्यापदार्थविषयक आकाङ्क्का न कर—ऐसा इसका तात्पर्य है॥१॥

# मनुष्यत्वाभिमानीके लिये कर्मिकिध

एवमात्मविदः पुत्राद्येषणात्रयसंन्यासेनात्मज्ञाननिष्ठतयात्मा
रक्षितव्य इत्येष वेदार्थः । अथ
इतरस्यानात्मज्ञतया आत्मग्रहणाय
अधक्तस्येदग्रपदिञ्चति मन्त्रः—

इस प्रकार उपर्युक्त शृतिका यही तारपर्य है कि आग्मवेताको पुत्रादि एषणात्रयका त्याग करते हुए ज्ञाननिष्ठ रहकर ही आग्माको रक्षा करनी चाहिये । अब जो आग्मतत्त्वका प्रहण करनेमें असमर्थ दूसरा अनारमञ्ज पुरुष है उसके लिये यह दूसरा मन्त्र उपदेश करता है— कर्वन्नेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छतः समाः । एवं त्विय नान्यथेतोऽस्ति न कर्म लिप्यते नरे ॥ २ ॥

इस लोकमें कर्म करते हुए ही सौ वर्ष जीनेकी इच्छा करे। इस प्रकार मनुष्यत्वका अभिमान रखनेवाल तेरे लिये इसके सिवा और कोई मार्ग नहीं है, जिससे तुझे [ अञ्चम ] कर्मका लेप न हो !! २ ॥

कर्माण्यग्रिहोत्रादीनि जिजीविषे- करते हुए ही सौतक अर्थात् सौ वर्षो-ज्जीवित्रमिच्छेच्छतं शतसङ्ख्याकाः तक जीनेकी इच्छा करे । पुरुषकी तावद्धि समाः संवत्सरान परुषस्य परमायुर्निरूपितम् तथा च प्राप्तानुवादेन यज्ञिजी-विषेच्छतं वर्षाणि तत् कुर्वन्नेव कर्माणीत्येतद्विधीयते ।

एवमेवस्प्रकारेण त्विय जिजीविषति नरे नरमात्राभि-मानिनीत एतसादग्रिहोत्रादीनि कर्माणि कर्वतो वर्तमानात्प्रका-रादन्यथा प्रकारान्तरं नास्ति येन प्रकारेणाञुभं कर्म न लिप्यते जिससे अञ्चम कर्मका लेप न हो कर्मणा न लिप्यत इत्यर्थः। अर्थात् जिससे वह पुरुष कर्मसे

कुर्वन्नेव इह निवर्तयन्नेव . इस छोकमें अग्निहोत्रादि कर्म बड़ी-से-बड़ी आय इतनी ही बतलायी गयी है । अतः उस प्राप्त विधान किया है कि यदि सौ वर्ष जीनेकी इच्छा करे तो कर्म करते हुए ही जीना चाहे ।

> इस तरह, इस प्रकार जीनेकी इच्छा करनेवाले तुझ मनुष्य---मनुष्यत्वमात्रका अभिमान करने-वालेके लिये इस अर्थात् अग्नि-होत्रादि कर्म करते हुए ही [आयु बितानेके ] वर्तमान प्रकारसे भिन्न और कोई ऐसा प्रकार नहीं है

अतः शास्त्रविहितानि क्रर्वन्नेव जिजी-ग्निहोत्रादीनि विषेत् । पुनरिदमवगम्यते कथं संन्यासिनो श्चानकर्म-पूर्वेण द्विती-समुचय-ज्ञाननिप्रोक्ता येन तदशक्तस्य कर्म-खण्डनम् निष्ठेति । ज्ञानकर्मणोविंरोधं उच्यते: पर्वतवदकम्प्यं यथोक्तं न सरसि किम् १ इहाप्युक्तं 'यो हि जिजी-विषेत स कर्म क्वर्न 'ईशा वास्यमिदं सर्वम्' 'तेन त्यक्तेन भुञ्जीथाः''मा गृधः कस्य खिद्धनम्' इति च। 'न जीविते मरणे वा गृधि कुर्वीतारण्यमियादिति पदमः ततो न पुनरियात' इति संन्यासशासनात् उभयो: फलमेदं च वश्यति।

कर्माण्य- विप्त न हो । अतः अग्निहोत्र आदि रास्त्रविहित कर्मोंको करते हुए ही जीनेकी इच्छा करे ।

पूर्व 0 — यह कैसे जाना गया कि पूर्व मन्त्रसे संन्यासीकी ज्ञाननिष्ठाका तथा द्वितीय मन्त्रसे संन्यासमें असमर्थ पुरुषकी कर्मनिष्ठाका वर्णन किया गया है ?

सिद्धान्ती-कहते हैं, क्या तुम्हें स्मरण नहीं है कि. जैसा पहले (सम्बन्ध भाष्यमें) कह चुके हैं ज्ञान और कर्मका विरोध पर्वतके समान अविचल है। यहाँ भी 'जो जीनेकी इच्छा करे वह कर्म करते द्वए ही ज़िना चाहे ]' तथा 'यह स**ब** ईश्वरसे आच्छादन करनेयोग्य हैं? 'उस ( चराचर जगत् ) के त्याग-द्वारा आत्माकी रक्षा कर 'किसीके धनकी इच्छा न करः इत्यादि वाक्यों-से किर्मा और संन्यासीकी निष्ठाओं-का भेद ही ] निरूपण किया है। तथा 'जीवन या मरणका कोभ न करे, वनको चला जाय-यही वेदकी मर्यादा है। और फिर वहाँसे घर न **ठौटे**' इस वाक्यसे भी ि ज्ञाननिष्ठ-के लिये ] संन्यासका ही विधान किया है। आगे इन दोनों निष्ठाओं-के फलका भेद भी बतलायेंगे।

इमी द्रावेव पन्थानावन्त्रनि-ष्क्रान्ततरी भवतः क्रियापथञ्चेव पुरस्तात्संन्यासश्चोत्तरेण । निवृ-त्तिमार्गेण एषणात्रयस्य त्यागः। संन्यासपथ एवातिरे-चयति । "न्यास एवात्यरेचयत" इति च तैत्तिरीयके। ''द्वाविमावथ पन्थानौ यत्र वेदाः प्रतिष्रिताः। प्रवृत्तिलक्षणो निवृत्तश्च विभावितः ॥ (महा• शा० २४१।६) इत्यादि विचाये प्रत्राय निश्चितमुक्तं व्यासेन वेदाचार्येण विभागश्चानयोः दर्शयिष्यामः ॥ २ ॥

ये दोनों ही मार्ग सहिके आरम्भ-से परम्परागत हैं। इनमें पहले कर्ममार्ग है और पीछे संन्यास । िसंन्यासरूप ] निवृत्तिमार्गसे तीनों एषणाओंका त्याग किया है। इन दोनोंमें संन्यासमार्ग ही उत्कर्ष प्राप्त करता है । तैत्तिरीय श्रतिमें भी कहा है कि ''संन्यास ही उस्कष्टताको प्राप्त हुआ।" वेदाचार्य भगवान व्यासमे भी बहुत सोच-विचारकर ही अपने पुत्रसे यह निश्चित बात कड़ी है---"जिनमें वेद प्रतिष्ठित हैं ऐसे ये दो ही मार्ग हैं--एक तो प्रवृत्तिलक्षण धर्ममार्ग और दसरा अच्छी तरह भावना किया द्वशा निवृत्तिमार्ग ।। इन दोनों-का विभाग हम आगे दिख्छायेंगे ।२।

#### अज्ञानीकी निन्दा

अथेदानीमविद्व**त्रिन्दा**र्थोऽयं

अब अज्ञानीकी निन्दा करनेके छिये यह तीसरा ] मन्त्र आरम्भ किया जाता है—

मन्त्र आरम्यते— | किया जाता है— असुर्या नाम ते लोका अन्धेन तमसावृताः । ताश्स्ते प्रेत्याभिगच्छन्ति ये के चात्महनो जनाः ॥ ३ ॥

वे अधुरसम्बन्धी छोक आत्माके अदर्शनरूप अज्ञानसे आध्यादित हैं। जो कोई भी आत्माका हनन करनेवाले छोग हैं वे मरनेके अनन्तर उन्हें प्राप्त होते हैं॥ ३॥ असुर्याः परमात्मभावमद्वयम-पेक्ष्य देवाद्योऽप्यसुरास्तेषाश्च स्वभृता लोका असुर्या नाम। नामशब्दोऽनर्थको निपातः। ते लोकाः कर्मफलानि लोक्यन्ते दृश्यन्ते सुज्यन्त इति जन्मानि । अन्धेनादर्शनात्म-केनाज्ञानेन तमसावृता आच्छा-दिताः तान्स्थावरान्तान्प्रेत्य त्यक्त्वेमं देहमभिगच्छन्ति यथा-कर्म यथाश्रतम्।

आत्मानं झन्तीत्यात्महनः।
के ते जनाः येऽभिद्वांसः। कथं
त आत्मानं नित्यं हिंसन्ति।
अविद्यादोषेण विद्यमानस्यात्मनः
तिरस्करणात् । विद्यमानस्य
आत्मनो यत्कार्यं फलमजरामरत्वादिसंवेदनलक्षणं तद्भतस्येव
तिरोभ्तं भवतीति प्राकृताः
विद्वांसो जना आत्महन उच्यन्ते।
तेन ह्यात्महननदोषेण संसरन्ति
ते ।। ३।।

परमात्मभावकी अपेक्षासे देवता आदि भी अस्र ही हैं। उनके सम्पत्ति-स्वरूप लोक 'असुर्य' हैं । 'नाम' शब्द अर्थहीन निपात है । जिनमें कर्मफर्लोका लोकन-दर्शन यानी भोग होता है लोक अर्थात जन्म (योनियाँ) अन्ध--अदर्शनात्मक तम अज्ञानसे आच्छादित हैं। वे इस शरीरको छोड़कर अपने कर्म और ज्ञानके अनुसार उन 🛭 ब्रह्मासे लेकरी स्यावरपर्यन्त योनियोंमें ही जाते हैं। जो कोई आत्माका घात (नारा) करते हैं वे आत्मघाती हैं। वे छोग कौन हैं ! जो अज्ञानी हैं । वे सर्वदा अपने आत्माकी किस प्रकार हिंसा करते हैं ? अविद्यारूप दोषके कारण अपने निःयसिद्ध का तिरस्कार करनेसे जिज्ञानी जीवोंकी दृष्टिमें ने नित्य विद्यमान अजरामरत्वादिज्ञानरूप आत्माका कार्य यानी फल मरे हुएके समान तिरोभूत रहता है, इसिंख्ये प्राकृत अज्ञानीजन आत्मघाती कहे जाते हैं। इस आत्मघातरूप दोषके कारण ही वे जन्म-मरणको प्राप्त होते हैं ॥ ३ ॥

#### आत्माका स्वरूप

पंसारमना ६ननादाव आता जात आताका हनन करनेसे संसरन्ति तद्विपर्ययेण विद्वांसो को प्राप्त होते हैं और उसके विपरीत जना मुरुयन्ते ते नात्महनः तत् ज्ञानी छोग मुक्त हो जाते हैं—वे आत्मतत्त्व की द्यामात्मतत्त्वमित्युरुयते - केसा है ! सो बतलाया जाता है—

जिस आत्माका इनन करनेसे

अनेजदेकं मनसो जवीयो नैनदेवा आप्नुवन्पूर्वमर्षत् । तद्धावतोऽन्यानत्येति तिष्ठतस्मिन्नपो मार्तारश्चा द्याति ॥

वह आत्मतत्त्व अपने खरूपसे विचलित न होनेवाला, एक तथा मनसे भी तीत्र गतिवाला है। इसे इन्दियाँ प्राप्त नहीं कर सक्तीं ? क्योंकि यह उन सबसे पहले (आगे) गया हुआ (विद्यमान) है। वह स्थिर होनेपर भी अन्य सब गतिशीलोंको अतिक्रमण कर जाता है। उसके रहते हुए ही [ अर्थात् उसकी सत्तामें ही ] वायु समस्त प्राणियोंके प्रवृत्ति-रूप कर्मोंका विभाग करता है ॥ ४ ॥

अनेजत् न एजत् । एज्

अनेजत् न एजत् । एज्

कम्पने, कम्पनं चलनं स्वावस्थाप्रच्युतिस्तद्वज्ञितं सर्वदेकरूपित्यर्थः। तच्चेकं सर्वभूतेषु मनसः
सङ्कल्पादिलक्षणाद् जवीयो
जी चलनेवाला न हो उसे
'अनेजत्' कहते हैं; क्योंकि
'एज् धातुका अर्थ कम्पन है। इस
प्रकार [वह आस्मतत्व ] कम्पनचलन अर्थात् अपनी अवस्थासे च्युत
होनेसे रहित है यानी सदा एकरूप है। वह एक ही सब प्राणियोमें
वर्षमान है तथा सङ्कल्पादिरूप मनसे भी जवीय-अधिक वेगवान् है।

कथं विरुद्धमुच्यते श्रुवं निश्वलमिदं मनसो जवीय इति च ।

नैष दोषः । निरुपाध्युपाधि-मत्त्वेनोपपत्तेः । तत्र

परिहारः

निरुपाधिकेन स्वेन
रूपेणोच्यते अनेजदेकमिति
मनसोऽन्तःकरणस्य सङ्कल्प
विकल्पलक्षणस्योपाधेरनुवर्त्तनाद्
इह देहस्यस्य मनसो ब्रह्मलोकादिदृरगमनं सङ्कल्पेन क्षणमात्राद्भवतीत्यतो मनसो
जविग्ठत्वं लोके प्रसिद्धम् । तस्मिन्
मनसि ब्रह्मलोकादीन्द्वतं गच्छति
सति प्रथमं प्राप्त इवात्मचैतन्यावभासो गृह्यतेऽतो मनसो जवीय
इत्याह ।

नैनदेवा द्योतनादेवाश्रक्षुरा-

दीनीन्द्रियाण्येतत्प्रकृतमात्मतत्त्वं

पूर्व 0-यह विरुद्ध बात कैसे कही जाती है कि वह आत्मतत्व धुव एवं निश्चल है तथा मनसे भी अधिक वेगवान् है!

सिद्धान्ती-यह कोई दोष नहीं है; क्योंकि निरुपाधिक और सोपाधिक-रूपसे यह विरुद्ध कथन भी बन सकता है। उस अवस्थामें अपने निरुपाधिक रूपसे तो 'अविचल' और 'एक'-ऐसा कहा जाता है तथा अन्त:करणकी मनरूप सङ्कल्प-विकल्पारिमका उपाधिका अनुवर्तन करनेके कारण [ मनसे भी अधिक वेगवान कहा गया है । इस छोक-में देहस्य मनका ब्रह्मलोक आदि दूर देशोंमें सङ्कल्वरूपसे एक क्षणमें ही गमन हो जाता है: अत: मनका अत्यन्त वेगवरव तो छोकमें प्रसिद्ध धी है। किन्तु उस मनके ब्रह्मलोकादि-में बड़ी शीघतासे पहुँचनेपर वहाँ आत्मचैतन्यका अवभास पहलेहीसे पहुँचा हुआ-सा अनुभव किया जाता है। इसीसे 'वह मनसे भी अधिक वेगवान् हैं ऐसा श्रुति कहती है।

जिसका प्रकरण चल रहा है ऐसे इस आत्मतत्त्वको देवगण भी प्राप्त अर्थात् उपलब्ध नहीं कर सके। नाप्तुवन्न प्राप्तवन्तः । तेभ्यो मनो जवीयः मनोव्यापार-व्यवहितत्वाद् आभासमात्रमपि आत्मनो नैव देवानां विषयी-भवति ।

यसाज्जवनान्मनसोऽिप पूर्वमर्पत् पूर्वमेव गतं व्योमवद्वयापित्वात् सर्वव्यापि तदात्मतत्त्वं सर्वसंसारधर्मवर्जितं स्वेन
निरुपाधिकेन स्वरूपेणाविकियमेव सदुपाधिकृताः सर्वाः संसारविकिया अनुभवतीत्यविवेकिनां
मूढानामनेकमिव च प्रतिदेहं
प्रत्यवभासत इत्येतदाह ।
तद्वावतो द्रतं गच्छतोऽन्या-

नात्मविरुक्षणान्मनोवागिन्द्रिय-प्रभृतीनत्येति अतीत्य गच्छति इव । इवार्थं स्वयमेव दर्शयति तिष्ठदितिः स्वयमविक्रियमेव सदित्यर्थः । विश्वयोंका कोतन (प्रकाश) करनेके कारण नक्षु आदि इन्द्रियों ही 'देव' हैं। उन इन्द्रियोंसे तो मन् ही वेगवान् हैं; अतः [आसा तथा इन्द्रियोंके बीचमें] मनोज्यापारका ज्यवधान रहनेके कारण आत्माका तो आसासमात्र भी इन्द्रियोंका विश्वय नहीं होता।

क्योंकि आकाशके समान व्यापक होनेके कारण वह वेगवान् मनसे भी पहले ही गया हुआ है। वह सर्व-व्यापी आत्मतस्व अपने निरुपाधिक खरूपसे सम्पूर्ण संसार-धर्मोंसे रहित तथा अविक्रिय होकर ही उपाधिकृत संपूर्ण सांसारिक विकारोंको अनुभव करता है और अविवेकी मूद पुरुषोंको प्रस्येक शरीरमें अनेक-सा प्रतीत होता है इसीसे श्रुतिने ऐसा कहा है।

वह दौड़ते अर्थात् तेजीसे चळते हुए, आत्मासे भिन्न अन्य मन, वाणी और इन्द्रिय आदिका अतिक्रमण कर जाता है—मानो उन्हें पार करके चळा जाता है। 'इव' का भावार्थ श्रुति 'तिष्ठत्' (ठहरनेवाळा) इस पदसे खयं ही दिखळा रही है। अर्थात् स्वयं अविकारी रहकर ही दूसरोंको पार कर जाता है।

तस्मिन्नात्मतत्त्वे सति नित्य-चैतन्यस्वभावे मातरिश्वा मातरि गच्छतीति श्रयति सर्वप्राणभृत मातरिश्वा वायः क्रियात्मको यदाश्रयाणि यसिन्नोतानि करणजातानि प्रोतानि च यत्स्रत्रसंज्ञकं सर्वस्य जगतो विधारयित स मातरिश्वा, कर्माणि ग्राणिनां चेष्टा-अग्न्यादित्यपर्जन्या-लक्षणानि. दीनां ज्वलनदहनप्रकाशाभिवर्ष-णादिलक्षणानि दधाति विभजति इत्यर्थः ।

धारयतीति वा । "भीपासा-द्वातः पवते" (तै॰ उ०२।८। १) इत्यादिश्रुतिभ्यः । सर्वा हि कार्यकरणादिविक्रिया नित्यचैत-न्यात्मस्यरूपे सर्वोस्पदभूते सत्येव भवन्तीत्यर्थः ॥ ४॥ उस नित्यचैतन्यस्वरूप आत्म-तत्त्वके वर्तमान रहते हुए ही, जो मातिर अर्थात् अन्तिरिक्षमें सञ्चार-गमन करता है वह मातिरिश्चा—वायु, जो समस्त प्राणोंका पोषक और कियारूप है, जिसके अधीन ये सारे शरीर और इन्द्रिय हैं तथा जिसमें ये सब ओत-प्रोत हैं और जो सूत्रसंज्ञक तत्त्व निखिळ जगत्का विधाता है वह मातिश्चा अप् अर्थात् प्राणियोंके चेष्टारूप कर्म यानी अग्नि, सूर्य और मेष्ठ आदिके ज्वलन-दहन, प्रकाशन एवं वर्षा आदि कर्म विभक्त करता है ऐसा इसका मावार्थ है।

अथवा ''इसके भयसे वायु चलता है'' इत्यादि [ भाववाळी ] श्रुतियोंके अनुसार 'दधाति'का अर्थ 'धारण करता है' ऐसा जानो । क्योंकि शरीर और इन्द्रिय आदि सभी विकार सबके अधिष्ठानस्रक्ष्म नित्य चंतन्य आत्मतत्त्वके विद्यमान रहते ही होते हैं ॥ ४ ॥

न मन्त्राणां जामितास्तीति

पूर्वमन्त्रोक्तमप्यर्थं पुनराह—

मन्त्रोंको आलप्त नहीं होता, अतः पहले मन्त्रद्वारा कहे हुए अर्थको ही फिर कहते हैं। तदेजित तन्नेजिति तद्दूरे तद्वन्तिके।
तदन्तरस्य सर्वस्य तदु सर्वस्यास्य बाह्यतः॥ ७॥ वह आस्मतस्य चळता है और नहीं भी चळता। वह दूर है और समीप भी है। वह सबके अन्तर्गत है और वही इस सबके बाहर भी है॥ ५॥

तदात्मतत्त्वं यत्प्रकृतं तदेजति चलति तदेव च नैजति खतो नैव चलति खतोऽचलमेव सत चलतीवेत्यर्थः। किश्च तद्द्रे वर्ष-कोटिशतैरप्यविद्वामप्राप्यत्वाद् द्र इव । तद् उ अन्तिके इति च्छेदः । तद्वन्तिके समीपेऽत्य-न्तमेव विदुपामात्मत्वान्न केवलं दरेऽन्तिके च।तदन्तरभ्यन्तरेऽस्य सर्वस्य "य आत्मा सर्वान्तरः"। ( बृ० उ० ३ । ४ । १ ) इति श्रतेः । अस्य सर्वस्य जगतो नाम रूपक्रियात्मकस्य तदु अपि सर्वस्य अस्य बाह्यतो व्यापकत्वादाकाश-विनरतिशयस्भात्वाद् अन्तः। ''प्रज्ञानघन एव''( बृ॰ उ० ४। ५।१३) इति च शासनान्निरन्तरं च॥५॥

जिसका प्रकरण है वह आत्मतत्त्व एजन करता—चलता है, वही स्वयं नहीं भी चलता, अर्थात् स्वयं अवल रहकर ही चलता हुआ-सा जान पड़ता है। यही नहीं, वह दूर भी है: अज्ञानियोंको सैकड़ों-करोड़ भी अप्राप्य होनेके कारण दूर-जैसा है। [ 'तद्वन्तिकें का ] तद् उ अन्ति-के-ऐसा पदच्छेद करना चाहिये। वंही अन्तिक-अत्यन्त समीप भी है अर्थात् केवल दूर ही नहीं, विद्वानीका आत्मा होनेके कारण समीप भी है। वह इस सबके अन्तर यानी भीतर भी है जैसा कि 'जो आत्मा सर्वान्तर है" इत्यादि श्रुतिसे सिद्ध होता है। आकाशके समान व्यापक होनेके इस नाम-रूप और क्रियात्मक सम्पूर्ण जगत्के बाहर तथा सूरमरूप होनेसे इसके भीतर भी है। और श्रुतिके "प्रज्ञानघन ही है'' इस कथनके अनुसार वह ( बाहर-भीतरकं भेदको त्यागकर सर्वत्र) ही है ॥ ५ ॥

#### अभेददर्भीकी स्थिति

# यस्तु सर्वाणि भूतान्यात्मन्येवानुपश्यति । सर्वभूतेषु चात्मानं ततो न विजुगुप्सते ॥ ६ ॥

जो [साधक] सम्पूर्ण भूतोंको आत्मामें ही देखता है और समस्त भूतोंमें भो आत्माको ही देखता है वह इस [सार्वात्म्यदर्शन] के कारण हो किसीसे घृगा नहीं करता॥ ६॥

यः परित्राड् मुमुक्षः सर्वाणि भूतान्यव्यक्तादीनि स्थावरान्तानि आत्मन्येवानुपञ्चत्यात्मव्यति-रिक्तानि न पश्यतीत्यर्थः, सर्व-भृतेषु च तेष्वेव चात्मानं तेषाम् अपि भूतानां खमात्मानमात्म-त्वेन यथास्य देहस्य कार्यकरण-अहं सर्वप्रत्यय-सङ्घातस्यात्मा केवलो साक्षिभृतक्ष्वेतयिता निर्गुणोऽनेनैव स्वरूपेणाव्यक्ता-दीनां स्थावरान्तानामहमेवात्मेति निर्विशेषं सर्व भृतेषु चात्मानं यस्त्वनुपश्यति स ततस्तसादेव दर्शनात्र विजुगुप्सते विजुगुप्सां घणां न करोति ।

जो परिवाद मुमुक्षु अन्यक्तसे लेकर स्थावरपर्यन्त सम्पूर्ण भूतोंको आतमामें ही देखता है अर्थात उन्हें आत्मासे प्रथक नहीं देखता, तथा उन सम्पूर्ण भूतोंमें भी आत्माको देखता है अर्थात् उन भूतोंके आत्मा-को भी अपना ही आत्मा जानता है यानी यह समझता है कि जिस प्रकार मैं इस देहके कार्य (भूत) और करण ( इन्द्रिय )-संघातका आत्मा इसकी समस्त प्रतीतियोंका साक्षी. चेतियता, केवल और निर्मुण हूँ उसी प्रकार अपने इसी रूपसे अव्यक्तसे लेकर स्थावरपर्यन्त सम्पूर्ण भूतोंका आत्मा भी मैं ही हूँ। इस प्रकार जो सब भूतोंमें अपने निर्विशेष आतम-स्वरूपको ही देखता है वह उस आत्म-दर्शनके कारण ही किसीसे जुगुप्सा यानी घुणा नहीं करता।

प्राप्तस्यैवानुवादोऽयम् । सर्वो | हि घृणात्मनोऽन्यदुदुष्टं पश्यतो भवति, आत्मान मेवात्यन्तविशुद्धं निरन्तरं पश्यतो न घृणानिमित्तम् अर्थान्तरमस्तीति प्राप्तमेव । ततो न विजुगुप्सत इति ॥ ६ ॥

यह प्राप्त वस्तुका ही अनुवाद है । सभी प्रकारकी घृणा अपनेसे भिन्न किसी दुषित पदार्थको देखने-वाले पुरुषको ही होती है. जो निरन्तर अपने अत्यन्त विशुद्ध आरम-स्वरूपको ही देखनेवाळा है उसकी दृष्टिमें घृणाका निमित्तभूत कोई अन्य पदार्थ है ही नहीं; यह बात खत: प्राप्त हो जाती है । इसीलिये बह किसीसे घृणा नहीं करता॥ ६॥

इममेदार्थमन्योऽपि मन्त्र इसी बातको दूसरा मन्त्र भी अह-

यस्मिन्सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभूद्विजानतः ।

तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपश्यतः॥ ७ ॥ जिस समय ज्ञानी पुरुषके लिये सब भूत आत्मा ही हो गये उस

समय एकत्व देखनेवाले उस विद्वानको क्या शोक और क्या मोह हो सकता है ॥ ७ ॥

यसिन्काले यथोक्तात्मनि वा । तान्येव भृतानि सर्वाणि परमा-र्थात्मदर्शनादात्मैवाभृद् आत्मैव संवृतः परमार्थवस्तु विजानतः वा को मोहः कः शोकः।

जिस समय अथग जिस पूर्वोक्त **आ**त्मस्वरूपमें परमार्थतत्त्वको जाननेवाले पुरुषकी दृष्टिमें वे ही सब भूत परमार्थ आत्मस्वरूपके दर्शनसे आतमा ही हो गये, अर्थात् आत्म-भावको ही प्राप्त हो गये, उस समय अथवा उस आत्मामें क्या मोह और क्या शोक रह सकता है !

श्रोकश्र मोहश्र कामकर्मबीजम् । अजानतो भवति । न त्वात्मैकत्वं विशुद्धं गगनोपमं पश्यतः ।

को मोहः कः शोक इति शोकमोहयोरविद्याकार्ययोराक्षेपेण असम्भवप्रदर्शनात् सकारणस्य संसारस्यात्यन्तमेवोच्छेदः प्रद-शिंतो भवति ॥ ७ ॥

शोक और मोह तो कामना और कर्म-के बीजको न जाननेवालेको ही हुआ करते हैं, जो आकाशके समान भारमाका विशुद्ध एकत्व देखनेवाळा है उसको नहीं होते।

'क्या मोड और क्या शोक **!**' इस प्रकार अविद्याके कार्यखरूप शोक और मोहकी आक्षेपरूप असम्भवता दिखलाकर कारणसहित संसारका अत्यन्त ही उच्छेद प्रदर्शित किया गया है ॥ ७ ॥

### आत्मनिरूपण

योऽयमतीतैर्मन्त्रेरुक्त आत्मा स स्वेन रूपेण किंलक्षण इत्याहायं मन्त्रः — उपर्युक्त मन्त्रोंसे जिस आत्माका वर्णन किया गया है वह अपने स्वरूपसे कैसे लक्षणींवाला है इस बातको यह मन्त्र बतलाता है—

स पर्यगाच्छुक्रमकायमञ्जणमस्नाविरः शुद्धमपाप-विद्म । कविर्मनीषी परिभुः स्वयम्भूयीयातथ्यतोऽर्थान व्यदघाच्छाश्वतीभ्यः समाभ्यः ॥ ८ ॥

वह आत्मा सर्वगत, शुद्ध, अशरीरी, अक्षत, स्नायुसे रहित, निर्मल, अपापहत, सर्वेद्रष्टा, सर्वेज्ञ, सर्वोत्कृष्ट और खयम्भू (खयं ही होनेत्राला ) है । उस ने नित्यसिद्ध संबद नर नामक प्रजापतियोंके लिये यथायोग्य रीतिसे अर्थों ( कर्त्तव्यों अथवा पदार्थों ) का विभाग किया है ॥ ८॥

स यथोक्त आत्मा पर्यगात्परि समन्तादगाद्गतवानाकाश्चवद्रचापी इत्यर्थः । शुक्रं शुद्धं ज्योतिष्म-दीप्तिमानित्यर्थः । अकायमशरीरो लिङ्गशरीरवर्जित इत्यर्थः । अव्रणम् अक्षतम् । अस्ताविरं स्नानाः शिरा यसिन्न विद्यन्त इत्यस्ना-विरम् । अव्रणमस्नाविरमित्याभ्यां स्यूलशरीरप्रतिषेधः । शुद्धं निर्मलमविद्यामलरहितमिति का-रणशरीरप्रतिषेधः । अपापविद्धं धर्माधर्मोदिपापवर्जितमं ।

शुक्रमित्यादीनि वचांसि पुँल्लिङ्गत्वेन परिणेयानि । स पर्यगादित्युपक्रम्य कविर्मनीषीः त्यादिना पुँल्लिङ्गत्वेनोप-संहारात् ।

कविः कान्तदर्शी सर्वेदक् । "नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टा" (बृ० उ०

पर्वोक्त भारमा परि--सब ओर अगात्-गया हुआ है **आका**शके व्यापक **है, शुक्र—शुद्ध—**ज्योतिष्मान् दीप्तिवाला है: यानी अशरीरी अर्थात् लिङ्ग-शरीरसे रहित यानी अक्षत है; अस्ताविर है, जिसमें स्नायु अर्थात् शिराएँ न हों उसे अस्नाविर कहते हैं। अत्रण और अस्त्राविर इन दो विशेषणोंसे स्थल शरीरका प्रति-कारण-शरीरका है-इससे प्रतिषेध किया गया है । अपापविद्ध-धर्म-अधर्मरूप पापसे रहित है।

'शुक्रम्' इत्यादि (नपुंसकलिङ्गः) वचनोंको पुँछिङ्गमें परिणत कर लेना चाहिये; क्योंकि 'स पर्यगाद' इस पदसे आरम्भ करके 'कविः मनीषी' आदि शब्दोंद्वारा पुँक्लिङ्ग-रूपसे ही उपसंहार किया है। कवि-क्रान्तदर्शी\* यानी सर्व्हक्

है। जैसा कि श्रुति कहती है-''६ससे

क्रान्तका अर्थ अतीत है, अतः क्रान्तदर्शीका अर्थ अतीतद्रष्टा हुआ ।
 यहाँ अतीतकालको तीनों कालोंका उपलक्षण मानकर माध्यकारने क्रान्तदर्शीका
 अर्थ सर्वेहक अर्थात् सर्वेद्रष्टा किया है ।

३।८।११) इत्यादिश्रतेः। मनीषी मनस ईषिता सर्वज्ञ ईश्वर इत्यर्थः । परिभ्रः सर्वेषां पर्युपरि भवतीति परिभुः । स्वयमेव भवतीति खयम्भ्रः येषाम्परि भवति यश्चोपरि भवति स्वयमेव भवतीति खयम्भू: 1

स नित्यमुक्त ईश्वरो याथा-तथ्यतः सर्वज्ञत्वाद्यथातथाभावो याथातथ्यं तसाद्यथाभृतकर्मफल-साधनतोऽर्थान् कर्त्तव्यपदार्थान व्यद**धाद्विहितवान्** यथानुरूपं व्यभजदित्यर्थः, शास्वतीभ्यो नित्याभ्यः समाभ्यः संवत्सराख्ये-भ्यः प्रजापतिभ्य इत्यर्थः ॥ ८॥

अन्य कोई और द्रष्टा नहीं है।" मनीषी-मनका ईशन अर्थात सर्वे ईश्वर । परिभू-सबके परि अर्थात ऊपर है इसलिये परिभू है। खयम्भ — खयं ही होता है िइसलिये खयम्भ है । अथवा जिनके जपर है और जो जपर है वह सब खयं ही है, इसिलेये खयम्भू है।

उस नित्यमुक्त ईश्वरने सर्वज्ञ होने-के कारण यथाभूत कर्म, फल और साधनके अनुसार अर्थी-कर्त्तव्य-पदार्थीका याथातथ्य विधान किया अर्थात् यथायोग्य रीतिसे उनका विभाग किया । यथा-तथाके भावको याधातध्य कहते हैं । [ उसने ] समाओं शाश्वत—नित्य संवत्सर नामक प्रजापतियोंको उनकी योग्यताके अनुसार पृथक्-| पृथक् कर्तव्य बाँट दिये ] || ८ ||

# ज्ञानमार्ग और कर्ममार्ग

अत्राद्येन मन्त्रेण सर्वेषणापरि-। वेदार्थः ''ईशा वास्यमिदं सर्वेः · · |

यहाँ ''ईशा वास्यमिदं सर्वे…'मा त्यागेन ज्ञाननिष्ठोक्ता प्रथमो गृषः कस्यबिद्धनम्' इस प्रथममन्त्र-द्वारा सम्पूर्ण एषणाओंके त्यागपूर्वक ज्ञाननिष्ठाका वर्णन किया है, यही मा गृधः कस्यखिद्धनम्" इति विदका प्रथम अर्थ है । तथा जो कर्मनिया

अज्ञानां जिजीविषुणां ज्ञाननि-कर्माणि ष्टासम्भवे ''क्रर्वन्नेवेह •••जिजीविषेत" कर्म-निष्ठोक्ता द्वितीयो वेदार्थः। अनयोश्च निष्ठयोर्विभागो मन्त्रप्रदर्शितयोर्ब्रहदा-श्रज्ञातां रण्थकेऽपि प्रदर्शितः

''सोऽकामयत जाया मे स्यात्" ( चृ० उ०१ ।४ ।१७) इत्यादिना कामिनः अजस्य कर्माणीति । "मन एवास्यात्मा बाग्जाया" ( छ० उ० १ । ४ । १७ ) इत्यादिवचनाद अज्ञत्वं कामित्वं च कर्मनिष्ठस्य निश्चित-मवगम्यते । तथा च तत्फलं सप्तानसर्गस्तेष्वात्मभावेनात्मस्व-रूपावस्थानम् ।

जायाद्येषणात्रयसंन्यासेन च ह्यात्रजां आत्मविदां कर्मनिष्ठा-निष्ठैव दर्शिता

अज्ञानी और जीवित रहनेकी इच्छा-वाले हैं उनके लिये ज्ञाननिष्ठा सम्भव न होनेपर 'क्तर्वन्नेवेह कर्माणि .... जिजीवियेत्" इत्यादि मन्त्रसे कर्म-निष्ठा कही है। यह दूसरा वेदार्थ है। उपर्यक्त मन्त्रींद्वारा दिखलाया हुआ इन निष्ठाओंका विभाग बृह-दारण्यकर्मे भी दिखाया है । ''उसने इच्छा की कि मेरे पत्नी हो'' इत्यादि वाक्योंसे यह सिद्ध होता है कि कर्म अज्ञानी और सकाम पुरुषके छिये ही हैं। " "मन ही इसका आत्मा है। वाणी स्त्री है" इत्यादि वचनसे भी कर्मनिष्रका अज्ञानी और होना तो निश्चितरूपसे जाना जाता है। तथा उसीका फल सप्तान सर्ग\* है। उनमें आत्मभावना करनेसे ही आत्माकी [ अनात्मरूपसे ] स्थिति है। आत्मज्ञानियोंके लिये तो ( बृहदारण्यकोपनिषदमें ) हमको यह आत्मलोक ही सम्पादन सांस्यिनिष्ठा प्रातिकालयेनातमस्यरूप- करना है वे हम प्रजाको लेकर क्या "कि प्रजया करेंगे" इत्यादि वाक्यसे जायादि 🕆

ब्रीहि-यवादि — ये मनुष्यके अन्न हैं, हत-प्रहत-ये दोनों देवताओं के अन्न हैं, मन, वाणी और प्राण—ये आत्माके अन्न हैं तथा दुग्ध पशुओंका अन्न है। यह सात प्रकारके अन्नकी सृष्टि कर्मका ही फल है।

<sup>🕇</sup> यहाँ 'जाया' ( स्त्री ) शब्दसे 'पुत्र' उपलक्षित होता है, अतः 'जायादि एषणा' का तात्पर्य 'पुत्रादि-एषणात्रय' समझना चाहिये ।

करिष्यामो येषां नोऽयमात्मायं लोकः" ( ब॰ उ॰ ४ । ४। २२) इत्यादिना । ये त ज्ञाननिष्ठाः संन्यासिनस्तेभ्योऽसर्या नाम त इत्यादिना अविद्वन्निन्दाद्वारेण आत्मनो याधातम्यं स पर्यगात इत्येतदन्तैर्मन्त्रेरुपदिष्टम् । ते द्यत्राधिकृता न कामिन इति तथा च इवेताश्वतराणां मन्त्रो-पनिषदि ''अत्याश्रमिभ्यः परमं पवित्रं प्रोवाच सम्यगुषिसङ्क-जुष्टम्" ( इवे० उ० ६ । २१ ) इत्यादि विभज्योक्तम । ये त कर्मिणः कमेनिष्ठाः

इत्यादि विभज्योक्तम् । ये तु कर्मिणः कर्मनिष्ठाः कर्म कुर्वन्त एव जिजीविषवस्तेम्य इदम्रच्यते—

तीन एषणाओं के त्यागपूर्वक कर्म-निष्ठाके विरुद्ध आत्म-खरूपमें स्थित रहना ही दिखळाया है । जो ज्ञान-निष्ठ संन्यासी हैं उन्हें ही 'असर्या नाम ते लोकाः' यहाँसे लेकर 'स पर्यगात् इत्यादितकके अज्ञानीकी निन्दा करते द्वए आत्मा-के यथार्थ खरूपका उपदेश किया है। इस आत्मनिष्ठामें उन्हींका अधिकार है, सकाम पुरुषोंका नहीं। इसी प्रकार स्वेताश्वतर-मन्त्रोपनिषद्-में भी "ऋषिसमूहसे भर्छी प्रकार सेवित इस परम पवित्र आत्मज्ञानका **एतम** ( संन्यास ) आश्रमवार्टोको किया" इत्यादि रूपसे इसका पृथक् उपदेश किया है। जो कर्मनिष्ठ कर्मठ लोग कर्म करते हुए ही जीवित रहना चाहते हैं उनसे यह कहा जाता है-

कर्म और उपासनाका समुच्चय

अन्धन्तमः प्रविश्चन्ति येऽविद्यामुपासते । ततो भूय इव ते ततो य उ विद्यायाः सताः ॥ ६॥

जो अविद्या (कर्म) की उपासना करते हैं वे [अविद्यारूप] घोर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं और विद्या (उपासना) में ही रत हैं वे मानो उससे भी अधिक अन्धकारमें प्रवेश करते हैं॥ ९॥ कथं पुनरेवमवगम्यते न तु सर्वेषाम् इति ।

उच्यते---अकामिनः साध्य-साधनभेदोपमर्देन 'यस्मिन्स-र्वाणि भृतान्यात्मैवाभृद्विजा-नतः। तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपश्यतः' इति यदात्मै-कत्वविज्ञानम् [ उक्तम् ] तन्न केनचित्कर्मणा ज्ञानान्तरेण धमृदः समुचिचीपति । इह त समुचिवीषया अविद्वदादिनिन्दा यस्य ਹੇਜ तत्र सम्रचयः सम्भवति न्यायतः यहेवं शास्त्रतो वा तदिहोच्यते वित्तं देवताविषयं ज्ञानं कर्म-सम्बन्धित्वेनोपन्यस्तं न परमा-त्मज्ञानम् । "विद्यया देवलोकः" ( ब॰ उ॰ १ । ५ । १६ ) इति तयोर्ज्ञान-प्रथक्फलश्रवणात् । एकेकानुष्ठाननिन्द-कर्मणोरिह निन्दापरैव | सम्बिचीषया

पूर्व : — यह कैसे झात होता है कि [यह विकि कर्मनिष्ठोंके ही लिये हैं] सबके लिये नहीं हैं!

सिद्धान्ती--वतलाते हैं, [धनो] निष्काम पुरुषके छिये जो 'यस्मिन सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभूद्विजानतः । तत्र को मोहः कः शोक एकस्व-मनुपश्यतः इस मन्त्रसे साध्य और साधनके भेदका निराकरण आत्माके एकलका प्रतिपादन किया है, उसे कोई भी विचारवान् किसी भी कर्म या अन्य ज्ञानके साथ मिलाना नहीं चाहेगा। यहाँ तो समुख्चयकी इच्छासे ही अविद्वान आदिकी निन्दा की है। अतः न्याय और शास्त्रके जिसका जिसके साथ समुचय हो सकता है वही यहाँ कहा गया है।सो कर्मके सम्बन्धी रूपसे यहाँ देव वित्त अर्थात् देवतासम्बन्धी ज्ञानका उल्लेख हुआ है-परमात्मज्ञानका नहीं: क्योंकि ''विद्यासे देवलोक प्राप्त होता है" रिसा इस ज्ञानका आत्मज्ञानसे पृथक फल सुना गया है । उन ज्ञान और कर्ममेंसे, यहाँ जो एक-एकके अनुष्ठानकी निन्दा की है वह समुख्यके अभिप्रायसे है, निन्दाके

हो सकती।

''विद्यया तदारोहन्ति'' ''विद्यया देवलोकः" ( बृ० उ० १ । ५ । १६) ''न तत्र दक्षिणा यन्ति'' ''कर्मणा पितृलोकः'' ( वृ० उ० १।५।१६) इति। न हि शास्त्र-विहितं किश्चिदकर्तव्यतामियात ।

तत्र अन्धन्तमः अदर्शनात्मकं तमः प्रविज्ञन्ति । के ? येऽविद्यां विद्याया अन्या अविद्या तां कर्म विद्याविरोधि-इत्यर्थः, कर्मणो तामविद्यामग्निहोत्रादि-लक्षणामेव केवलाग्रुपासते तत्पराः सन्तोऽनुतिष्ठन्तीत्यभिप्रायः ततस्तस्मादन्धान्मकात्तमसो इव बहुतरमेव ते तमः प्रविशन्ति. के ? कर्म हित्वाये उये तुविद्या-यामेव देवताज्ञान एव रताः अभिरताः । तत्रावान्तरफलभेदं विद्याकर्मणोः समुच्चयकारणमाहः । इसके समुच्चयका कारण बतलाते हैं;

ही लिये नहीं: क्योंकि ''उस पदपर ( देवताज्ञान ) से आरूढ़ हांते हैं" "विद्यासे देवलोककी प्राप्ति होती है" ''वडाँ दक्षिणमार्गसे जानेवाले नहीं पहुँचते'' ''कर्मसे पि नृलोक मिलता है'' इस्यादि एक-बतलानेवाली एकका पृथक फल श्रुतियाँ भी मिलती हैं; और शास्त्र-विहित कोई भी बात अकर्तव्य नहीं

उनमें वे तो अज्ञानरूप अन्धकार-में प्रवेश करते हैं । कौन अविद्या-विद्यासे अर्थातः कर्म यानी केवल डोत्रादिरूप अविद्याहीकी करते हैं, अर्थात् तत्वर होकर कर्मका ही अनुष्ठान करते कर्म हैं; क्योंकि विद्या ज्ञान ) के विरोधी हैं अविद्या कहा गया तथा उस अन्धकारसे अधिक अन्धकारमें वे प्रवेश करते हैं, कौन ? जो कर्म करना छोड़कर केवळ विद्या यानी देवताज्ञानमें ही रत—अनुरक्त हैं । विद्या और फल-भेदको भवान्तर

इत्यर्थः ॥ ९ ॥

अन्यथा फलवदफलवतोः सन्निहितयोरङ्गाङ्गितेव स्याद्

नहीं तो एक-दूसरेके समीप हुए फल्युक्त और फल्व्हीन परसार अङ्ग और अङ्गी हो जायेँगे [ अर्थान् फल् युक्त तो अङ्गी सुस्य) हो जायमा तथा फल्हीन अङ्ग (गीण) समझा जायमा ] यही इसका अभिशाय है ॥ ९ ॥

कर्म और उपासनाके समुक्त्वयका फल

## अन्यदेवाहुर्त्रिद्ययान्यदाहुरविद्यया

इति शुश्रुम घोगणां ये नस्तद्विचिचिक्षरे ॥१०॥
विद्या (देवताज्ञान ) से और ही फळ बतलाया गया है तथा अविद्या
(कर्म) से और ही फळ बतलाय है। ऐसा हमने बुद्धिमान् पुरुषोसे
सना है, जिन्होंने हमारे प्रति उसकी व्याख्या की थी॥१०॥

अन्यत्पृथगेत विद्यमा कियते
फलित्याहुर्वदन्ति "विद्यमा
देवलोकः" ( चृ०उ०१।५।१६)
"विद्यमा तदारोहन्ति"इति श्रुतेः ।
अन्यदाहुरविद्यमा कर्मणा कियते
"कर्मणा पितृलोकः"(चृ०उ०१।
५।१६)इति श्रुतेः।इत्येवं द्युश्रम
श्रुतवन्तो वयं धीराणां धीमतां
वचनम् । ये आचार्या नोऽसम्यं
तत्कर्म च ज्ञानं च विचचित्रदे
व्याख्यातवन्तस्तेषामयमागमः
पारम्पर्यागत इत्यर्थः ॥१०॥

''विद्यासे देवलोक प्राप्त होता हैं '' ''विद्यासे उसपर आरू द होते हैं" ऐसी श्रुतियोंके अनुसार, वेद-वेत्तालोग कहने हैं कि विषासे और ही फल मिलता है। तथा "कर्मसे ितृलंक मिलता है'' इस श्रुतिके अनुमार, अविद्या यानी कर्मसे और ही फल होता है —ऐसा उनका कथन है। ऐसे हमने धीर अर्थात बुद्धिमानोके वचन सुने हैं, जिन आ चार्यों ने इमसे उस कर्म तथा ज्ञानका विख्यान किया था अर्थात् उनकी व्यास्या की थी। तात्पर्य यह है कि यह उनका परम्परागत आगम है ॥ १० ॥

# विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदोभयः सह। अविद्यया मृत्युं तीर्त्वी विद्युमृतमञ्जूते ॥ ११॥

जो विद्या और अविद्या-इन दोनोंको ही एक साथ जानता है वह अविद्यासे मृत्युको पार करके विद्यासे अमरत्व प्राप्त कर लेता है ॥ ११॥ यत एवमतो विद्यां चाविद्यां च देवताज्ञानं कर्म चेत्यर्थः यस्तदेतदुभयं सहैकेन पुरुषेण अनुष्ठेयं वेद तस्यैवं समुचय-कारिण एव एक पुरुषार्थसम्बन्धः क्रमेण स्वादित्युच्यते ।

अविद्यया कर्मणा अग्निहोत्रा-दिना मृत्युं खाभाविकं ज्ञानं च मृत्युशब्दवाच्यग्रभयं तीर्त्वा अतिक्रम्य विद्यया देवता-ज्ञानेनामृतं देवतात्मभावमञ्जुते तद्भचमृतग्रुच्यते यद्देवतात्मगमनम् ॥ ११ ॥

क्योंकि ऐसा और अविद्या अर्थात् विद्या देवताज्ञान और कर्म-इन दोनोंको जो एक साथ एक ह*ी* पुरुषसे अनुष्ठान किये जानेयोग्य जानता है इस प्रकार समुचय करनेवालेको ही एक पुरुषार्थका सम्बन्ध क्रमशः होता है-यही अब कहा जाता है। अविद्या अर्थात् अग्निहोत्रादि कर्मसे मृत्यु यानी 'मृत्यु' शब्दवाच्य खाभाविक (ब्यावहारिक) कर्म और ज्ञान-इन दोनोंको तरकर-पार करके विद्या अर्थात् देवताज्ञान-से अमृत यानी देवतात्मभावको प्राप्त हो जाता है । देवस्वभावको जो प्राप्त होना है वही अमृत कहा

व्यक्त और अव्यक्त उपासनाका समञ्चय

व्याकृताव्याकृतोपा-

अब व्यक्त और सनयोः समुचिचीषया प्रत्येकं उपासनाओंका समुचय करनेकी निन्दोच्यते । इच्छासे प्रत्येककी निन्दा की जाती है ।

# अन्धं तमः प्रविशन्ति येऽसम्भूतिमुपासते । ततो भूय इव ते तमो य उ सम्भूत्या ५रताः ॥ १२॥

जो असम्भूति (अञ्यक्त प्रकृति ) की उपासना करते हैं वे घोर अन्यकारमें प्रवेश करते हैं और जो सम्मृति (कार्यव्रक्त ) में रत हैं वे मानो उनसे भी अधिक अन्धव रमें प्रवेश करते हैं ॥ १२ ॥

अन्धं तमः प्रविशन्ति ये असम्भृति सम्भवनं सम्भृतिः सा यस्य कार्यस्य सा सम्भृतिः तस्या असम्भूतिः प्रकृतिः अन्या कारणमविद्या अन्याकृताख्या तामसम्भृतिमव्याकृताख्यां प्रकृतिं कामकर्मबीज-कारणमविद्यां भूतामदर्शनात्मिकामुपासते ये ते तदनुरूपमेवान्धं तमोऽदर्शना-त्मकं प्रविशन्ति । ततस्तसादपि भयो बहुतरमिव तमः प्रविशन्ति सम्भृत्यां कार्यत्रहाणि हिरण्यगभोख्ये रताः ॥ १२ ॥

असम्भृतिकी उपासना करते है वे घोर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं। सम्भवन ( उत्पन्न होने ) का नाम सम्भूति है। वह जिस कार्यका धर्म है उसे 'सम्भूति' कहते हैं । उससे अन्य असम्भूति-प्रकृति--कारण अथवा अञ्चाकत नांमकी अविषा है। उस असम्भूति यानी अञ्चाकृत नामश्रली प्रकृति-कारण अर्थात् अज्ञानात्मका अविद्या-की जो कि कामना और कर्मकी बीज है, जो लोग उपासना करते हैं ने उसके अनुरूप ही अज्ञानरूप घोर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं। तथा जो सम्भृति यानी हिरण्यगर्भ नामक कार्यमहामें रत हैं वे तो उससे भी गहरे---मानो अधिकतर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं ॥ १२ ॥

व्यक्त और अध्यक्त उपासनाके फल

अधुनोभयोरुपासनयोः सम्रु- अब उन दोनों उपासनाओंके समुचयका कारणरूप जो उन दोनोंके फलोंका भेद है उसका वर्णन किया जाता है--

चयकारण मृत्यवक्रल भेदमाह-

अन्यदेवाहः सम्भवादन्यदाहुरसम्भवात् । इति शुश्रुम धीराणां ये नस्तद्विचचक्षिरे ॥ १३॥

कार्यब्रह्मकी उपासनासे और ही फल बतलाया गया है; तथा अन्यक्तोपासनासे और ही फल बतलाया है। ऐसा हमने बुद्धिमानोंसे सुना है, जिन्होंने हमारे प्रति उसकी व्याख्या की थी॥ १३॥

अन्यदेव पृथगेवाहुः फलं | सम्भवात्सम्भृतेः कार्यब्रह्मोपास-नादणिमाद्यैश्वर्यलक्षणं व्याख्यात- । लाया अर्थात् बखान किया है । वन्त इत्यर्थः । तथा चान्यदाहुः | असम्भवादसम्भृतेरच्याकृताद् अव्याकृतोपासनात् । यदुक्तमन्ध- | न्तमः प्रविशन्तीति प्रकृतिलय इति च पौराणिकैरुच्यत इत्येवं शुश्रम धीराणां वचनं ये नस्तद्विचच-क्षिरे व्याकृताव्याकृतोपासनफलं व्याख्यातवन्त इत्यर्थः ॥ १३ ॥

सम्भृति अर्थात् उपासनासे प्राप्त होनेवाला अणि-मादि ऐश्वर्यरूप और ही फल बत-तथा असम्भूति यानी अन्याकृतसे अर्थात् अन्याकृत प्रकृतिकी उपा-सनासे और ही फल बतलाया है; जिसे पहले 'अन्धन्तमः प्रविशन्ति' आदि वाक्यसे कह चुके हैं तथा पौराणिक छोग जिसे प्रकृतिलय कहते हैं-ऐसा हमने धीरों (बुद्धि-मानों ) का कथन सुना है, जिन्होंने इमसे उनका वर्णन किया था अर्थात् व्यक्त और उपासनाओंके फलका व्याख्यान

यत एवमतः समुचयः सम्भृत्यसम्भृत्युपासनयोर्पुक्त एवेक

रयसम्भृत्युपासनयोर्पुक्त एवेक

प्रमुक्त और असम्भृतिकी उलासनाओंका समुचय उचित ही है।
इसके सिवा एक पुरुवार्यम् उक होनेसे भी उनका समुचय होना
ठीक है—यही आगे कहते हैं—

सम्भतिं च विनाशं च यस्तद्वेदोभयः सह । विनाशेन मृत्यं तीर्त्वी सम्भूत्यामृतमद्गुते ॥ १४॥

जो असम्भूति और कार्यब्रह्म-इन दोनोंको साथ-साय जानता है; वह कार्यब्रह्मकी उपासनासे मृत्युको पार करके असम्भूतिके द्वारा [प्रकृतिलयरूप ] अमरत्व प्राप्त कर लेता है ॥ १४ ॥

सम्भूति च विनाशं च यस्तढ़े-दोभय सह विनाशो धर्मो यस्य नानता है वह—जिसके कार्यका कार्यस्य स तेन धर्मिणा अभेदेन अर्म विनाश है और उस धर्मीसे उच्यते विनाश इति, तेन अभेद होनेके कारण जो खयं भी विनाश कहा जाता है-उस विनाश-तदुरासनेनानैश्वर्यमधर्मकामादि- से अर्थात् उसकी उपासनासे अधर्म दोषजातं च मृत्युं तीर्त्वा-हिरण्य-गर्भोपासनेन ह्यणिमादिप्राप्तिः फलम्, तेनानैश्वर्यादिमृत्युमतीत्य असम्भृत्या अव्याकृतोपासनया अपृतं प्रकृतिलयलक्षणमञ्जुते ।

तथा कामना आदि दोशोंसे उत्पन्न हुए अनैश्वर्यरूप मृत्युको पार करके क्योंकि हिरण्यगर्भकी उपासनासे अणिमादि ऐश्वर्यकी प्राप्तिरूप फल ही मिलता है, अतः उससे अनैश्वर्य आदि मृत्युको पार करके—-असम्भूति— अन्यक्तोपासनासे प्रकृतिल्यस्प अपृत प्राप्त कर लेता है।

सम्भूतिं च विनाशं चेत्यत्रा-वर्णलोपेन निर्देशो द्रष्टव्यः प्रकृति-

लयफलश्रुत्यनुरोधात् ॥ १४ ॥ <sup>|</sup> चाहिये\* ॥ १४ ॥

'सम्भूतिं च विनाशं च' इस पद-समृह्में प्रकृतिलयरूप फल बतलाने-वाली श्रुतिके अनुरोधसे अवर्णके लोपपूर्वक निर्देश हुआ समझना चाह्रिये ॥ १९॥

उपासककी मार्गयाचना

मानुषदैववित्तसाध्यं फलं प्रकृति-शास्त्रलक्षणं एतावती लयान्तम् । विवेकः संसारगति: अत: पूर्वोक्तमात्मैवाभृद्विजानत इति सर्वात्मभाव एव सर्वेषणा-संन्यासज्ञाननिष्ठाफलम् । द्विप्रकार: प्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षणो वेदार्थोऽत्र प्रकाशितः । तत्र प्रवृत्तिलक्षणस्य वेदार्थस्य विधि-प्रतिषेधलक्षणस्य कृत्स्नस्य प्रका-शने प्रवर्ग्यान्तं ब्राह्मणमुपयुक्तम्। निष्टत्तिलक्षणस्य वेदार्थस्य प्रका-बृहदारण्यक-मुपयुक्तम् ।

शास्त्रके बतटाये हुए प्रकृतिलय-पर्यन्त समस्त फल [ गौ, भूमि और सुवर्ण आदि | मानुष सम्पत्ति तथ। देवताज्ञानरूप दैवी सम्पत्तिसे होनेवाले हैं। यहाँतक सम्पन्न संसारकी गति है। इससे आगे पहले 'आस्मैबाभृद्विजानतः' (सातवें मन्त्र) में बतलाया हुआ सम्पूर्ण एषणाओंके संन्यासका फल सर्वात्मभाव ही है। इस प्रकार यहाँ प्रवृत्ति-निवृत्तिरूप दो प्रकारका वेदार्थ किया है। उनमें विधि-प्रतिषेधरूप सम्पूर्ण प्रवृत्तिकक्षण प्रकाश करनेमें प्रवर्ग्यपर्यन्त ब्राह्मण-भाग उपयोगी है। तथा निवृत्ति-लक्षण वेदार्थको अभिन्यक्त करनेमें इससे आगे बृहदारण्यकका उपयोग किया जाता है।

अर्थात् 'असम्भूति'को ही 'सम्भूति' कहा है—-ऐसा जानना चाहिये।

तत्र निषेकादिश्मशानान्तं
कर्म कुर्वेन् जिजीविषेद्यो विद्यया
सहापरब्रह्मविषयया तदुक्तं 'विद्यां
चाविद्यां च यस्तद्वेदोभयं सह ।
अविद्यया मृत्युं तीर्त्वा विद्यया-मृतमञ्जूते' इति ।

तत्र केन मार्गेणासृतत्वदेववानमार्गः मश्तुत इत्युच्यते ।
याचनम् तद्यत्तत्त्रस्यमसौ स
आदित्यो य एप एतिस्मिन्मण्डले
पुरुषो यश्चायं दक्षिणेऽश्वनपुरुष
एतदुभयः सत्यम् । ब्रह्मोपासीनो
यथोक्तकर्मकृच यः सोऽन्तकाले
प्राप्ते सत्यात्मानमात्मनः प्राप्तिद्वारं याचते 'हिरण्मयेन पात्रेणः'
इति ।

उनमें जो पुरुष गर्भाधानसे लेकर मरणपर्यन्त कर्म करते हुए ही जीवित रहना चाहता है उसे अपरम्रक्ष-विषयक विद्याके साथ ही (जीवित रहना चाहिये) जैसा कि कहा है— 'विद्या और अविद्या दोनोंको साय-साय जानता है। वह अविद्या (कर्म) से मृत्युको पार करके विद्या (देवता-झान) से अमृत प्राप्त कर लेता है।'

अब अमृतःव किस मार्गसे प्राप्त करता है! सो बतलाते हैं । वह जो सत्य है वही यह आदित्य है। जो इस आदित्यमण्डलमें पुरुष है तथा जो पुरुष दक्षिणनेत्रमें है वे दोनों ही सत्य हैं। जो उस मझकी उपासना करनेवाला और शास्त्रोक्त कर्म करने-वाला है वह अन्तकाल उपस्थित होनेपर [ इस आदित्यमण्डलस्थ ] आत्मासे 'हिरण्मयेन पात्रेण ०' इस मन्त्रके द्वारा इस प्रकार आत्मप्राप्तिके द्वारकी याचना करता है—

हिरण्मयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं मुखम् । तत्त्वं पूषन्नपावृणु सत्यधर्माय दृष्टये ॥ १५॥

आदित्यमण्डलस्य ब्रह्मका मुख ज्योतिर्मय पात्रसे दका हुआ है। हे पूषन्! मुझ सत्यधर्माको आत्माकी उपलब्धि करानेके लिये त् **छसे** उचाइ दे॥ १५॥

हिरण्मयमिव हिरण्मयं ज्योति-र्मयमित्येतत् । तेन पात्रेणेव अपिधानभूतेन सत्यस्यैवादित्य-मण्डलस्थस्य ब्रह्मणोऽपिहितम आच्छादितं मुखं द्वारम् । तत्त्वं हे पूपन्नपावृण्वपसारय सत्यस्य | सोऽहं सत्यधर्मा तस्मै महामधवा यथाभृतस्य धर्मस्यानुष्ठात्रे दृष्ट्ये तव सत्यात्मन उपलब्धये ॥१५॥

जो सोनेका-साही उसे 'हिरण्मय' कहते हैं, अर्थात् जो ज्योतिर्मय है उस दकनेरूप पात्रसे ही आदित्य-मण्डलमें स्थित सत्य अर्धात् ब्रह्मका मुख-द्वार छिपा हुआ है । हे पूपन् ! सत्यकी उपासना करनेके कारण जिसका सत्य ही धर्म है ऐसा मैं उपासनात्सन्यं धर्मी यस्य मम सत्यधर्मा हूँ उस मेरे प्रति अथवा यथार्थ धर्मका अनुष्ठान करनेवाले मेरे प्रति दृष्टि अर्थात् अपने सत्यख्रूरूपकी उपलन्धिके <mark>लिये त् उसे उधाइ दे</mark>— [उस पात्रको] सामनेसे हटा दे॥ १ ५॥

पृषन्नेकर्षे यम सूर्य प्राजापत्य व्यूह रदमीन्समूह । तेजो यत्ते रूपं कल्याणतमं तत्ते पदयामि योऽसावसौ पुरुषः सोऽहमस्मि ॥ १६ ॥

हे जगरपोपक सूर्य ! हे एकाकी गमन करनेवाले ! हे यम ( संसारका नियमन करनेवाले )! हे सूर्य ( प्राण और रसका शोषण करनेवाले )! हे प्रजापितनन्दन ! तु अपनी किरणोंको हटा ले (अपने तेजको समेट ले )। तेरा जो भतिशय कल्याणमय रूप है उसे मैं देखता हूँ। यह जो आदित्यमण्डलस्य पुरुष है वह मैं हूँ ॥ १६॥

हे पूषन् ! जगतः पोषणात्पूषा है पूषन् ! जगत्का पोषण रविस्तर्थेक एव ऋपति गच्छति । वह अकेला ही चलता है इत्येकिषः-हे एकर्षे ! तथा ! इसल्यि एकर्षि है-हे एकर्षे !

सर्वस्य संयमनाद्यमः हे यम !
तथा रक्मीनां प्राणानां रसानाश्च
स्वीकरणात् स्वर्धः हे स्वर्ध ! प्रजापतेरपत्यं प्राजापत्यः हे प्राजापत्य ! व्यृह विगमय रक्मीन्स्वान् । समूह एकीकुरु उपगंहर
ते तेजस्तापकं ज्योतिः ।

यत्ते तत्र रूपं कल्याणतमम् अत्यन्तशोभनं तत्ते तत्रात्मनः प्रसादात् पश्यामि । किञ्चाहं न तु त्वां भृत्यवद्याचे योऽसावा-दित्यमण्डलस्यो व्याहृत्यवयवः पुरुषः पुरुषाकारत्वात्पूर्णं वानेन प्राणवुद्धत्यात्मना जगत्समस्त-मिति पुरुषः पुरि शयनाद्वा पुरुषः सोऽहमस्सि भनामि ॥१६॥

सबका नियमन करनेके कारण इ है - हे यम ! किरण, प्राण और रस्ंको करनेक कारण है-हे सूर्य ! प्रजापतिका होनेसे प्राजापत्य है--हे प्राजापत्य ! अपनी किरणोंको दूर कर । अपने तेज थानी सन्तप्त करनेवाली ज्योतिको पुञ्जीभूत एकत्रित अर्थात् शान्त कर। तेरा जो अत्यन्त कल्याणमय अर्थात् परम सुन्दर खरूप है उसे तुश आत्माकी कृपासे मैं देखता हूँ । तथा यह बात मैं तुझसे स्वकके समान याचना नहीं करता; क्योंकि व्याहृतिरूप अङ्गोवाली जो आदित्यमण्डलस्य पुरुष पुरुषाकार होनेसे, अथवा जो प्राण और बुद्धिरूपसे समस्त जगत्को पूर्ण किये हुए है या जो शरीररूप पुरमें शयन करनेके कारण पुरुष है---वह मैं ही हैं॥ १६॥

मरणोन्सुख उपासककी प्रार्थना

वायुरनिलममृतमथेदं भस्मान्तः शरीरम्। ॐक्रतो स्मर् कृतःस्मरक्रतो स्मर कृतःस्मर॥१७॥

१—'तस्य भूरिति शिरः, भुव इति बाहू, सुवरिति प्रतिष्ठा' (वृ० उ०५।५।३) अर्थात् उसका 'भूः' यह शिर है, 'भुवः' यह भुजाएँ हैं तथा 'सुवः' यह प्रतिष्ठा (चरण) हैं।

अब मेरा प्राण सर्वात्मक वायुरूप सूत्रात्माको प्राप्त हो और यह शरीर भत्मशेष हो जाय । हे मेरे संकल्पात्मक मन ! अब तू स्मरण कर, अपने किये हुएको स्मरण कर, अब तू स्मरण कर, अपने किये हुएको स्मरण कर ।। १७ ।।

अथेदानीं मम मरिष्यतो वायुः प्राणोऽध्यात्मपरिच्छेदं हित्वाधिदैवतात्मानं सर्वोत्मक-मनिलमसृतं सूत्रात्मानं प्रतिपद्य-तामिति वाक्यशेषः । लिङ्गं चेदं ज्ञानकर्मसंस्कृतमुक्कामत्विति द्रष्टव्यम्, मार्गयाचनसामध्यीत् । अथेदं शरीरमग्रौ हुतं भसान्तं भूयात् ।

ओमिति यथोपासनम् ॐप्रतीकात्मकत्वात्सत्यात्मकमग्न्याख्यं
ब्रह्माभेदेनोच्यते । हे क्रतो सङ्कल्पात्मक सर यन्मम सर्चच्यं
तस्य कालोऽयं प्रत्युपस्थितोऽतः
सर । क्रतो स्मर कृतं स्मरेति
पुनर्वचनमादरार्थम् ॥ १७ ॥

अब मुझ सरनेवालेका वायु—प्राण अपने अध्यात्मवरिच्छेदको त्याग कर अधिदैवरूप सर्वात्मक वायुरूप अमृत यानी स्त्रात्मको प्राप्त हो— इस प्रकार इस वाक्यमें 'प्रतिपद्यताम' यह कियापद जोड़ लेना चाहिये । यहाँ यह समझना चाहिये कि ज्ञान और कर्मके संस्कारोंसे युक्त यह लिङ्क देह उत्कमण करे; क्योंकि इस [श्रुतिसे] मार्गकी याचना की गयी है । तथा अब यह शरीर अग्नि-में होम कर दिये जानेपर भस्मशेष हो जाय ।

'ॐ' ऐसा कहकर यहाँ उपा-सनाके अनुसार सत्यखरूप अग्नि-संज्ञक बहा ही अभेदरूपसे कहा गया है; क्योंकि 'ॐ' उसका प्रतीक है। हे कतो! संकल्पात्मक मन! त् इस समय जो मेरा स्मरणीय है उसका स्मरण कर; अब यह उसका समय उपस्थित हो गया है; अतः त् स्मरण कर। 'क्रातो स्मर कृतं स्मर' वहाँ ('स्मर' पदकी) पुनठ्कि आदरके लिये है।। १७॥ पुनरन्येन मन्त्रेण मार्ग पुनः दूसरे मन्त्रसे मार्गकी याचते----

अग्ने नय सुपथा राये अस्मान्विश्वानि देव वयुनानि विद्वान्। युयोध्यस्भञ्जुहुराणमेनो भूयिष्ठां ते नम उक्तिं विश्रेम ॥१८॥

हे अपने ! हमें कर्मफलमो के लिये सन्मार्गसे ले चल । हे देव ! न् समस्त ज्ञान और कमेंको जाननेवाला है । हमारे पाषण्डपूर्ण पायोंको नष्ट कर । हम तेरे लिये अनेकों नमस्कार करते हैं॥ १८॥

हे अग्ने ! नय गमय सुपथा शोभनेन मार्गेण । सपथेति विशेषणं दक्षिणमार्गनिवृत्त्यर्थम् । निर्विण्णोऽहं दक्षिणेन मार्गेण गतागतलक्षणेनातो याचे त्वां पुनर्गमनागमनवजितेन पुनः शोभनेन पथा नय । राये धनाय **कर्मफलभोगाये**त्यर्थः अस्मान्य-थोक्तधर्मफलविशिष्टान विश्वानि सर्वाणि हे देव वयुनानि कर्माणि प्रज्ञानानि वा विद्वाञ्चानन् ।

किश्व युयोधि वियोजय विनाश्चय अस्मदस्मत्तो जुहुराणं इटिलं वश्वनात्मकमेनः पापम् । ततो वयं विशुद्धाः सन्त इप्टं प्राप्साम इत्यभिप्रायः । किन्त हे अग्ने ! मुझे सुपय अर्थात् सुन्दर मार्गसे ले चल । यहाँ 'सुपथा' यह विशेषण दक्षिणमार्गकी निवृत्तिके लिये हैं । मैं आवागमनरूप दक्षिणमार्गसे जब गया हूँ, अतः तुझसे प्रार्थना करता हूँ कि ययोक्त कर्मफल-विशिष्ट हमलोगोंको हमारे सम्पूर्ण कर्म अथवा झार्नोंको जाननेवाले हे देव ! तू 'राये'—धनके लिये अर्थात् कर्मफल मोगके निमित्त पुनः-पुनः आने-जानेसे रहित शुभमार्गसे ले चल ।

तथा त् हमसे कुटिल अर्थात् वश्चनात्मक पापोंको 'युयोधि'—— वियुक्त कर दे यानी उनका नाश कर दे। तब हम विशुद्ध होकर अपना इष्ट प्राप्त कर लेंगे—यह इसका अभिप्राय है। किन्तु इस समय हम वयिमदानीं ते न शक्तुमः परिचर्यां कर्तुम् । भूयिष्ठां बहुतरां ते तुभ्यं नमउक्तिं नमस्काख्यचनं विधेम नमस्कारेण परिचरेम इत्यर्थः ।

तेरी परिचर्या (सेवा) करनेमें समर्थ नहीं हैं। अतः हम तेरे छिये बहुत-सी नमः-उक्ति यानी नमस्कार-बचन विधान करते हैं अर्थात् नमस्कारसे ही तेरी परिचर्या करते हैं।

ग्रन्थार्थ-१वेचन

'अविद्यया मृत्युं तीर्त्वा | विद्ययामृतमञ्जुते।'(ई० उ०११) 'विनाशेन मृत्युं तीर्त्वासम्भृत्या-मृतमञ्जुते' (ई० उ०१४) इति

मृतमदनुते' (ई० उ० १४) इति
श्रुत्वा केचित्संग्रयं कुर्वन्ति ।
अतःत्रिताकरणार्थं संक्षेपतो
विचारणां करिष्यामः ।

तत्र तात्रत्किन्निमित्तः संशय

इत्युच्यते ।

विद्याशब्देन मुख्या परमात्म-

विद्येव कस्मान्न गृह्यतेऽमृतत्वश्च ।

नन्कायाः परमात्मविद्यायाः कर्मण्यः विरोधात्सम्रुचयःतुप-पत्तिः । 'अविषा (कर्म) से मृत्युको पार कर विषा (देवता-ज्ञान) से अमृत प्राप्त करता है, विनाश (कार्यम्बक्ती उपासना) से मृत्युको पार कर असम्मृति (अव्यक्तकी उपासना) से अमृत लाम करता है' ऐसा सुनकर कुळ लोगोंको संशय हो जाता है। अनः उसकी निवृत्तिके लिये हम संक्षेपसे विचार करते हैं।

अच्छा तो, यहाँ किस निमित्त-को लेकर संशय होता है ? इसपर कहते हैं——

पूर्व o — यहाँ 'विद्या' शब्दसे मुख्य परमार्थविद्या तथा 'अमृत' शब्दसे अमृतत्व ही क्यों नहीं लिया जाता !

सिडान्ती—- अपर बतलायी हुई परमार्थविद्या और कर्मका परस्पर विरोध होनेके कारण उनका समुखय नहीं हो सकता। सत्यम् । विरोधस्तु नावगम्यते विरोधाविरोधयोः शास्तप्रमाणकत्वात् । यथाविद्यानुष्ठानं
विद्योपासनश्च शास्त्रप्रमाणकं
तथा तद्विरोधाविरोधाविष् ।
यथा च न हिंस्यात्सर्वा भूतानीति
शास्त्रादवगतं पुनः शास्त्रेणैव
बाध्यतेऽध्वरे पश्चं हिंस्यादिति ।
एवं विद्यःविद्ययोरिष स्यात् ।
विद्याकर्मणोश्व सम्रचयः ।

न "दूरमेते विपरीते विषूची अविद्या या च विद्या" (क॰ उ॰ १।२।४) इति श्रुतेः।

विद्यां चाविद्यां चेति वचना-दविरोध इति चेत् ? नः हेतुस्वरूपफलविरोधात् ।

विद्याविद्याविरोधाविरोधर्य

पर्व ० - डीक है, परन्त इन पा अविरोध तो प्रमाणसे हो सिद्ध हो सकता है: अतः ( यहाँ शास्त्र-त्रिति होनेके कारण ) इनका विरोध नहीं जान पडता । जिस प्रकार अविद्याका अनुष्ठान और विधाकी उपासना शास्त्रप्रमाणसे सिद्ध हैं उसी प्रकार उनके विरोध और अविरोध भी हैं। जैसे 'मभी प्राणियोंकी हिंसा न करें' यह बात शास्त्रसे जानी जाती है और फिर 'यज्ञमें पशुकी हिंसा करें। इस शास्त्र विधिसे ही बाधित भी हो जाती है, वैसे ही विद्या और अविद्या-के सम्बन्धमें भी हो सकता है। और इस प्रकार विद्या तथा कर्मका समुचय हो जायगा ।

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंकि श्रुति कहती है — ''जिनकी गति भिन्न-भिन्न हैं वे विधा और कर्म सर्वधा विपरीत हैं।"

पूर्व ० – किन्तु 'विद्यां चाविद्यां चः इस वाक्यके अनुसार इन दोनोंका अविरोध **है न !** 

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंकि उनके हेतु, खरूप और फलोंनें विरोध **है ।** पूर्व**ः—विद्या और अविद्या तथा**  र्विकल्पासम्भवात्सम्रुचयविधाना-दविरोध एवेति चेत् १

नः सहसम्भवानुपपत्तेः ।

क्रमेणैकाश्रये स्थातां विद्या-विद्ये इति चेत् ? नः विद्योत्पत्तौ अविद्याया

द्यस्तत्वात्तदाश्रयेऽविद्यानुपपत्तेः ।

न ह्यग्निरुष्णः प्रकाशक्चेति विज्ञानोत्पत्तौ यस्मिन्नाश्रये तदुत्पन्नं तस्मिन्नेवाश्रये शीतो-

ऽग्निरप्रकाशो वेत्यविद्याया उत्प-त्तिनीपि संशयोऽज्ञानं वा विरोध और अभिरोध इनमें विकल्प तो हो नहीं सकता\* तथा इनके समुचयका विधान किया गया है, इसिंटिये इनका अविरोध ही है— ऐसा मानें तो है

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंकि इन दोनोंका साथ रहना सम्भव नहीं है । पूर्व ०-यदि ऐसा मानें कि विद्या और अविद्या क्रमसे एक आश्रयमें रहनेवाळी हैं, तो !

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंिक विधाने के उत्पन्न हो जानेपर अविधाका नाश हो जाता है और फिर उसी आश्रयमें अविधाकी उत्पत्ति नहीं हो सकती । 'अग्नि उष्ण और प्रकाशस्क्रण है' इस ज्ञानके उत्पन्न होनेपर जिस [ चित्तरूप ] आश्रयमें यह उत्पन्न हुआ है उसीमें अग्नि शीतल और अप्रकाशनय है—ऐसा अज्ञान नहीं हो सकता; अधिक क्या इस विषयमें उस पुरुषको कोई सन्देह अथवा अम भी नहीं हो

<sup>\*</sup> क्योंकि विद्या अविद्या तथा विरोध-अविरोध ये सिद्ध वस्तुएँ हैं। जो बात पुरूपके अधीन होती है अर्थात् जिसे पुरूष कर सकता है उसीमें विकल्प भी हो सकता है। जैसे 'स्पोंदयके अनन्तर हवन करे'—इस विधिमें यह विकल्प हो सकता है कि स्पोंदयसे पहले करे या पीछे; 'परन्तु 'स्पूर्य है' इस बातमें सूर्य है या नहीं—ऐसा कोई विकल्प नहीं हो सकता; क्योंकि सूर्यका होना या न होना किसी पुरूष-विशेषके अधीन नहीं है।

"यसिन् सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभूदिजानतः । तत्र को मोहः कः
शोक एकत्वमनुपश्यतः" ( ई०
उ०७) इति शोकमोहाद्यसम्भवश्रुतेः । अविद्यासम्भव।चदुपादानस्य कर्मणोऽप्यनुपपनिम्
अवोचाम ।

असृतमञ्जुत इत्यापेक्षिकम्
असृतम् । विद्याशन्देन परमात्मविद्याग्रहणे हिरण्मयेनेत्यादिना
द्वारमार्गादियाचनमजुपपन्नंस्यात्।
तस्मादुपासनया समुचयो न
परमात्मविज्ञानेनेति यथास्माभिर्च्याख्यात एव मन्त्राणामर्थ
इत्युपरम्यते ॥ १८ ॥

सकता। ज्ञानीके लिये शोक-मोहादि-को असम्भव वतलानेवाली ''यस्मिन् सर्वाणि भूतान्यासैवाभूद्विज्ञानत.। तत्र को मोहः वः शोक एकत्वमनु-पश्यतः'' इस श्रुतिसे भी यही सिद्ध होता है। इस प्रकार अविद्याके असम्भव हो जानेपर उसके आश्रयसे हानेवाले कर्म भी नहीं हो सकते— यह बात हम पहले ही कह चुके हैं।

यहाँ जो कहा गया है कि अमृतको प्राप्त होता है सो आपेक्षिक अमृत समझना चाहिये। यदि 'विद्या' शब्दसे परमात्म-विद्या ही जाय तो 'हिरण्मयेन' इत्यादि मन्त्रोंसे मार्गादिकी याचना नहीं बन सकती। इसिट्ये यहाँ उपासनाके साथ ही कर्मका ] समुचय किया गया है, परमात्मज्ञानके साथ नहीं। इस प्रकार इन मन्त्रोंका वही अर्थ है जैसा कि हमने व्याएयान किया है। ऐसा कहकर हम विराम लेते हैं॥ १८॥

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीशङ्कर-भगवतः कृतात्रीशावास्योप-निपद्भाष्यं सम्पूर्णम्

॥ हरिः ॐ तत्सत् ॥

*ज्ञान्तिपा*टः

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवाविद्याद्यते ॥

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः

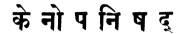


### श्रीहरिः

# मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिका

| मन्त्रप्रतीकानि             | मन्त्राष्ट् | <b>5</b> : | <b>ांडा</b> र |
|-----------------------------|-------------|------------|---------------|
| असुर्या नाम ते लोकाः        | • • •       | ž.         | 88            |
| अन्धन्तमः प्रविशन्ति        | • • •       | 3          | ३२            |
| अन्यदेवाहुर्विद्ययान्यदाहुः | • • •       | 20         | ۰۰۰ يىږ       |
| अन्धं तमः प्रविशन्ति        |             | १२         | ••• ३७        |
| अन्यदेवाहुः सम्भवादन्यदाहुः |             | १३         | ३८            |
| अग्ने नय सुपथा गये          |             | १८         | ۰۰۰ ۶५        |
| अनेजदेकं मनसो जवीयः         | • • •       | `s         | ٠٠٠ ۶۶        |
| ॐ ईशा वास्यमिद<सर्वम्       | • • •       | १          | ٠٠٠ ٤٧        |
| कुर्वन्नेवेह कर्माणि        | • • •       | २          | ••• १७        |
| तदेजति तन्नैजति             | •••         | 4          | ··· २५        |
| प्रूपन्नेकर्षे यम सूर्य     | •••         | १६         | ४२            |
| यस्तु सर्वाणि भूतानि        | •••         | ६          | २६            |
| यस्मिन्सर्वाणि भूतानि       | •••         | હ          | ··· ३७        |
| <b>बायुरनिलममृतमथेदम्</b>   |             | १७         | ४३            |
| विद्यां चाविद्यां च         | •••         | ११         | … ३६          |
| म पर्यगाच्छुकमकायमवणम्      |             | 6          | २८            |
| सम्भृतिं च विनाशं च         | •••         | १४         | … ३९          |
| हिरण्मयेन पात्रेण           | • • •       | १५         | ٠٠٠ ٧٤        |





सानुवाद शाङ्करभाष्यसहित [ पद-भाष्य एवं वाक्य-भाष्य ]



गीताप्रेस, गोरखपुर

मुद्रक तथा प्रकाशक इनुमानप्रसाद पोद्दार गीताप्रेस, गोरकपुर

> सं० १९९२ से २००८ तक २३,२५० सं० २०१२ पष्ठ संस्करण ५,०० सं० २०१५ सप्तम संस्करण ५,००० कुळ ३३,२५०

# निवेदन

केनोपनिषद् सामवेदीय तल्यकार ब्राह्मणके अन्तर्गत हैं । इसमें आरम्भसे लेकर अन्तर्पदन्त सर्वप्रेरक प्रभुके ही खख्प और प्रभावका वर्णन किया गया है । पहले दो खण्डोंमें सर्वाधिष्ठान परब्रह्मके पारमार्थिक खख्पका लक्षणासे निर्देश करते हुए परमार्थक्वानकी अनिर्वचनीयता तथा ब्रेयके साथ उसका अभेद प्रदर्शित किया है । इसके प्रथात् तीसरे और चौथे खण्डमें यक्षोपाख्यानद्वारा भगवान्का सर्वप्रेरकत्व और सर्वकर्तृत्व दिखलाया गया है । इसकी वर्णनशैली बड़ी ही उदात्त और गम्भीर है । मन्त्रोंके पाठमात्रसे ही इदय एक अपूर्व मस्तीका अनुभव करने लगता है । भगवती श्रुतिकी महिमा अथवा वर्णनशैलीके सम्बन्धमें कुछ भी कहना सूर्यको दीपक दिखाना है ।

इस उपनिषद्का विशेष महत्त्व तो इसीसे प्रकट होता है कि
भगवान् भाष्यकारने इसपर दो भाष्य रचे हैं। एक ही प्रन्थपर एक ही
सिद्धान्तकी स्थापना करते हुए एक ही प्रन्थकारद्वारा दो टीकाएँ लिखी
गयी हों—ऐसा प्रायः देखा नहीं जाता। यहाँ यह शङ्का होती है कि
ऐसा करनेकी उन्हें क्यों आवश्यकता हुई ? वाक्य-भाष्यपर टीका आरम्भ
करते हुए श्रीआनन्दगिरि खामी कहते हैं—'केनेषितमित्यादिकां
सामवेदशाखाभेदनाद्वाणोपनिषदं पदशो व्याख्यायापि न तुतोष भगवान्
भाष्यकारः शारीरकैर्न्यायैरनिर्णीतार्थत्वादिति न्यायप्रधानश्रुत्यर्थसंप्राहकैर्वाक्यैव्याचिष्यासुः । अर्थेत् 'केनेषितम् इत्यादि सामवेदीय शाखान्तर्गत
ब्राह्मणोपनिषद्की पदशः व्याख्या करके भी भगवान् भाष्यकार सन्तुष्ट नहीं
हुए, क्योंकि उसमें उसके अर्थका शारीरकशाखानुकूल युक्तियोंसे निर्णय
नहीं किया गया था, अतः अव श्रुत्यर्थका निरूपण करनेवाले न्यायप्रधान
वाक्योंसे व्याख्या करनेकी इच्छासे आरम्भ करते हैं।

इस उद्धरणसे सिद्ध होता है कि भगवान् भाष्यकारने पहले पदभाष्यकी रचना की थी। उसमें उपनिषदर्थकी पदशः व्याख्या तो हो
गयी थी; परन्तु युक्तिप्रधान वाक्योंसे उसके तात्पर्यका विवेचन नहीं
हुआ था इसीलिये उन्हें वाक्य-भाष्य लिखनेकी आवश्यकता हुई।
पद-भाष्यकी रचना अन्य भ ष्योंके ही समान है। वाक्य-भाष्यमें जहाँतहाँ और विशेषतया तृतीय खण्डके आरम्भमें युक्ति-प्रयुक्तियोंद्वारा परमतका
खण्डन और खमतका स्थापन किया गया है। ऐसे स्थानोंमें भाष्यकारकी
यह रीली रही है कि पहले शङ्का और उसके उत्तरको एक सूत्रसदश
वाश्यसे कहा देते हैं और फिर उसका विस्तार करते हैं; जैसे प्रस्तुत
पुस्तकके पृष्ठ ९ पर 'कर्मिश्यये चानुक्तिः तिद्वरोजिस्तात्' ऐसा कहकर
किर 'अस्य विजिज्ञासितव्यस्य स्मतत्त्वस्य कर्मावत्रयेऽत्रचनम्' इत्यादि प्रन्यसे
इसीकी व्याख्या की गयी है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि पद-भाष्यमें प्रधानतया मूलकी पदशः व्याख्या की गयी है और वाक्य-भाष्यमें उसपर विशेष ध्यान न देकर विश्यका युक्तियुक्त विवेचन करनेकी चेष्टा की गयी है। अंग्रेजी और बँगलामें जो उपनिम्द्र-भाष्यके अनुगद प्रकाशित हुए हैं उनमें केवल पद-भाष्यका ही अनुगद किया गया है, पण्डितकर श्रीपीताम्बरजीने जो हिन्दी-अनुवाद किया था उसमें भी केवल पद-भाष्य ही लिया गया था। मराठी भाषान्तरकार परलोकनासी पूज्यपाद पं० श्रीविष्णुवापट शास्त्रीने केवल वाक्य-भाष्यका अनुवाद किया है। हमें तो दोनों ही उपयोगी प्रतीत हुए; इसलिये दोनोंहीका अनुवाद प्रकाशित किया जा रहा है। अनुवारों की छपाईमें जो कम रक्खा गया है उससे उन दोनोंको तुलनात्मक हिंसे पदनेमें बहुत सुभीता रहेगा। आशा है, हमारा यह अनिधकृत प्रयास पाठकोंको कुल रुचिकर हो सकेगा।

विनीत,

अनुवादक

## श्रीहरिः

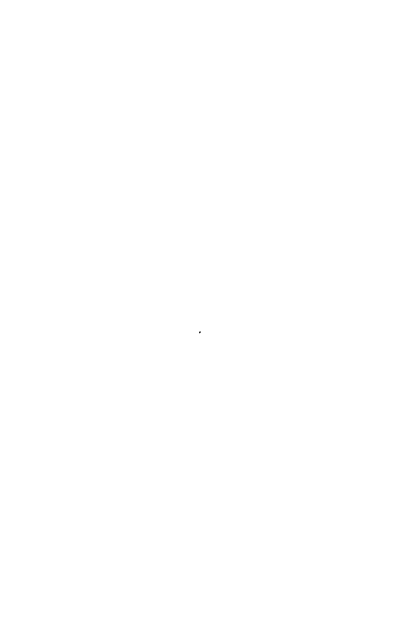
# विषय-सूची

| विषय                                   |       | Æ.      | 3 |
|----------------------------------------|-------|---------|---|
| १. शान्तिपाठ                           | •••   | ,       | • |
| प्रथम खण्ड                             |       |         |   |
| २. सम्बन्ध-भाष्य                       | •••   |         | • |
| ३. प्रेरकविषयक प्रश्न                  | •••   | ٠٠٠ و ٩ |   |
| ४. आत्माका सर्वनियन्तृत्व              | •••   | ۰۰۰ ود  | l |
| ५. आत्माका अज्ञेयत्व और अनिर्वचनीयत्व  | • • • | ≱€      | i |
| ६. ब्रह्म वागादिसे अतीत और अनुपास्य है | •••   | ۰۰۰ بر  | , |
| द्वितीय खण्ड                           |       |         |   |
| ७. ब्रह्मज्ञानकी अनिर्वचनीयता          | •••   | ۰۰۰ مر  | • |
| ८. अनुभृतिका उल्लेख                    | •••   | ۰۰۰ ۾   | : |
| ९. ज्ञाता अज्ञ है और अज्ञ ज्ञानी है    | •••   | 6       | ŧ |
| १०. विज्ञानावभासोंमें ब्रह्मकी अनुभृति | • • • | 6       | : |
| ११. आत्मज्ञान ही सार है                | •••   | 6       | : |
| तृतीय खण्ड                             |       |         |   |
| यक्षोपाख्यान                           | •••   | 5       | ? |
| १२. देवताओंका गर्व                     | • • • | ٠٠٠ وه  | 6 |
| १३. यक्षका प्रादुर्भाव                 |       | 80      | 3 |
| १४. अग्रिकी परीक्षा                    | •••   | ११      | १ |
| १५. वायुकी परीक्षा                     | •••   | ११      | K |
| १६. इन्द्रकी नियुक्ति                  | •••   | ٠٠٠     | Ę |
| १७. उमाका प्रादुर्भाव                  | •••   | ٠٠٠ وو  | • |

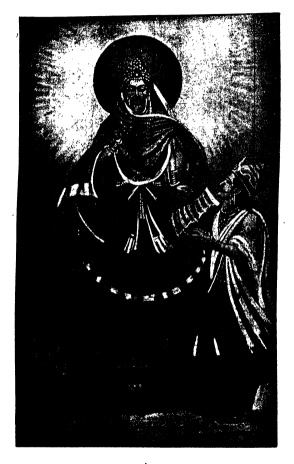
# (६) चतुर्थ खण्ड

| १८. उमाका उपदेश                    |       | 886     |
|------------------------------------|-------|---------|
| १९. ब्रह्मविषयक अधिदैव आदेश        |       | १२२     |
| २०. ब्रह्मविषयक अध्यातम आदेश       | •••   | १२५     |
| २१. वन संज्ञक ब्रह्मकी उपासनाका फल | •••   | ··· १२७ |
| २२. उपसंहार                        | •••   | १२९     |
| २३. विद्यापाप्तिके साधन            | • • • | १३४     |
| २४. प्रन्थावगाहनका फल              |       | … १३८   |
| २५. शान्तिपाठ                      | •••   | ٠٠٠     |





# केनार्पानपद राह



उमा और इन्द्र

तत्सद्वहाणे नमः

# केनोपनिषद्

मन्त्रार्थ, ताङ्कणभाष्य प्रांत भाष्यार्थसहित

येनेरिताः प्रवर्तन्ते प्राणिनः स्वेषु कर्मसु। तं वन्दे परमात्मानं स्वात्मानं सर्वदेहिनाम्॥ यस्य पादांशुस्तम्भूतं विद्वं भाति चराचरम्। पूर्णानन्दं गुरुं वन्दे तं पूर्णानन्दविष्रहम्॥

#### ज्ञान्तिपाठ

ॐ आप्यायन्तु ममाङ्गानि वाक्प्राणश्रक्षुः श्रोत्रमथो वल-मिन्द्रियाणि च सर्वाणि सर्वे त्रद्धौपनिषदं माहं त्रह्म निराकुर्यो मा मा त्रह्म निराकरोदनिराकरणमस्त्वनिराकरणं मेऽस्तु तदात्मनि निरते य उपनिषत्सु धर्मास्ते मिय सन्तु ते मिय सन्तु ।

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

मेरे अङ्ग पृष्ट हों तथा मेरे वाक्, प्राण, चक्षु, श्रोत्र, बळ और सम्पूर्ण इन्दियाँ पृष्ट हों। यह सब उपनिषद्धे बहा है। मैं बहाका निराकरण न करें। बहा मेरा निराकरण न करें। अर्थात् मैं बहासे विमुख न हो जें और बहा मेरा परित्याग न करें ] इस प्रकार हमारा परस्पर अनिराकरण हो, अनिराकरण हो। उपनिषदोंमें जो धर्म हैं वे आत्मा (आत्मज्ञान) में लगे हुए मुझमें हों, वे मुझमें हों। त्रिविध तापकी शान्ति हो।

## एक स्था

#### मम्बन्ध-भाष्य

#### पद-भाष्य

'केनेषितम्' इत्याद्योपनिषत् । परब्रग्नविषया वक्तव्या इति नवमस्याध्यायस्य अशेषतः परिसमापितानि, समस्त-कर्माश्रयभृतस्य च प्राणस्योपासना-

अब 'केनेषितम्' इत्यादि पर-ब्रह्मत्रिषयक उपनिषत् कहनी है इसलिये आरम्भ किया जाता है । इससे आरम्भः । प्रागेतसात्कर्माणि पूर्व सम्पूर्ण कर्मोंके प्रतिपादनकी सम्यक्रूपसे समाप्ति की गयी है, कर्मोंके आश्रयभूत तथा समस्त प्राणकी उपासना एवं कर्मकी अङ्गभूत न्यक्तानि. कर्माङ्गसामविषयाणि । सामोपासनाका वर्णन किया

#### बाक्य-भाष्य

समाप्तं कर्मात्मभूतप्राणविषयं उपक्रमणिका प्रकारम्, ययोर्विकल्प-समुख्यानुष्ठानाद्वक्षिणोत्तराभ्यां सृतिभ्यामावृत्त्यनावृत्ती भवतः । अत ऊर्ध्व फलनिरपेक्षश्चानकर्म-समुच्चयानुष्ठानात्कृतात्मसंस्कार-स्योच्छित्रात्मश्चान प्रतिबन्धकस्य द्वैतविषयदोषदर्शिनो निर्श्वातादोष-

इसमे पूर्व-प्रनथमें कमींके आश्रयभूत प्राणविज्ञान तथा अनेक प्रकारके कर्मका निरूपण समाप्त हुआ, जिनके विकल्प समुचयके अनुष्ठानसे और उत्तर मार्गोद्वारा क्रमशः आवृत्ति ( आवागमन ) और (क्रममुक्ति) हुआ करती हैं। इसके आगे देवता-शान और कर्मोंके समुख्यका निष्काम भावसे अनुष्ठान जिसने अपना चित्त श्रद्ध कर लिया है। आत्मशानका प्रतिबन्धकरूप दोष नष्ट हो गया है, जो द्वैतविषयमें दोष देखने लगा है तथा सम्पूर्ण बाह्य

यह उपनिषद् सामवेदीय तलक्कार शाखाका नवम अध्याय है ।

दोनोंमेंसे केवल एक। २० एक साथ दोनों।

#### वत-भाष्य

विषयं दर्शनं वंशान्तमुक्तं कार्यम् ।

सर्वमेतद्यथोक्तं कर्म च ज्ञानं मुमुश्लोः सत्त्वग्रद्भ्यर्थं भवति । निष्काम मुमुश्लुकी तो चित्त-

च । अन्तर्रं च गायत्रसाम- । है । उसके पश्चात् गायत्रसाम-विषयक विचार और शिष्यपरभारा-रूप वंशके वर्णनमें समाप्त होनेवाले कार्यका वर्णन किया गया है।

> निष्कामस्य सम्पूर्ण कर्म और ज्ञान प्रकारमे ---प्रकारसे सम्पादन किये जानेपर शुद्धिके कारण होते हैं । तथा ज्ञानरहित सकाम साधकके केवल

#### वाक्य भाष्य

बाह्यविषयत्वात्संसारवीजमञ्जान-मुच्चिचिछत्सतः प्रत्यगात्मविषय-के नेषितमित्यातम-स्त्ररूपतस्वविज्ञानायायमध्याय आरभ्यते । तेन च मृत्युपदम् अश्वानमञ्जेत्तव्यं तत्तन्त्रो संसारो यतः । अनधिगतत्वाद आत्मनो युक्ता तद्धिगमाय तद्विषया जिन्नासा ।

कर्मविषये चानुक्तिःः तद्वि-आत्मतत्त्वस्य कर्मविषयेऽवश्चनम् । विषयीका तत्त्व जान लेनेके कारण जो संसारके वीजम्बरूप अज्ञानका उच्छेद करना चाहता है। उस आत्मतत्त्वके जिशासको आत्मस्यरूपके तत्त्वका शान करानेके लिये 'केनेपितम्' मन्त्रसे यह ( नवाँ ) अध्याय आरम्भ किया जाता है । उस आत्मतस्व-ज्ञानसे ही मृत्युके कारणरूप अज्ञानका उच्छेद करना चाहिये। क्योंकि वह संसार अज्ञानमलक ही है। आत्मतस्व अज्ञात है। इसलिये उसका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये आत्मविषयक जिज्ञासा उचित ही है।

कर्मकाण्डमें आत्मतत्त्वका निरूपण नहीं किया गयाः क्योंकि यह उसका विरोधी है। इस विशेष रूपसे जानने-आत्मतत्त्वका विवेचन नहीं किया जाता। यदि कही

#### पद-भाष्य

कर्माणि दक्षिणमार्गप्रतिपत्तये
पुनरावृत्तये च भवन्ति । खाभाविक्या त्वशास्त्रीयया प्रवृत्त्या
पश्चादिस्थावरान्ता अधोगतिः
स्यात् । "अधैतयोःपथोर्न कतरेण
च न तानीमानि क्षुद्राण्यसकृदावर्तीनि भृतानि भवन्ति जायख
प्रियस्वेत्येतत्तृतीय स्थानम्"
(छा०उ० ५।१०।८)इति श्रतेः

मार्गकी प्राप्ति और पुनरावर्तनके हेतु होते हैं । इनके सिवा अशास्त्रीय स्वश्कट वृत्तिसे तो पशु- से लेकर स्थावरपर्यन्त अधोगित ही होती हैं। "ये [स्वश्कट प्रवृत्ति- वाले जीव उत्तरायण और दिक्षणायन ] इन दोनोंमेंसे किसी मार्गसे नहीं जाते; वे निरन्तर आवर्तन करनेवाले शुद्र जीव होते हैं; उनका 'जन्म लो और मरो' यह तीसरा स्थान (मार्ग) हैं"

#### वाक्यभाष्य

कस्मादिति चेदात्मनो हि यथा-कर्मणा विरुध्यते निरतिशयब्रह्मस्वरूपो ह्यात्मा विजिन्नापयिषितः, ''तदेव त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासते" (के० उ० १।४) इत्याविश्रतेः। न हि खाराज्ये ऽभिषिको ब्रह्मत्वं गमितः कञ्चन नमितुमिच्छत्यतो **ब्रह्मा**सीति सम्बद्धो कारियतं शक्यते । न ह्यात्मान-मवाप्तार्थे ब्रह्म मन्यमानः प्रवर्त्ति प्रयोजनवर्ती पञ्चति । निष्प्रयोजना प्रवृत्तिरतो विरुध्यत पव कर्मणा ज्ञानमः। अतः कर्म-

कि क्यों ? तो उसका कारण यह है कि आत्माका यथार्थ ज्ञान कर्मका विरोधी है। क्योंकि जिसका ज्ञान कराना अभीष्ट है। यह आत्मा तो सर्वोत्कप्र ब्रह्मस्वरूप ही है। जैसा कि, ध्तम उसीको ब्रह्म जानोः जिम इम ( देशकालावच्छिन्न वस्तु ) की लोक उपासना करता है वह ब्रह्म नहीं है'' इस श्रतिसे सिद्ध होता है। जो पुरुष स्वराज्यपर अभिषिक्त होकर ब्रह्मभावको प्राप्त हो गया है वह किसीके भी सामने झुकनेकी इच्छा नहीं करता। अतः जिसने यह जान लिया है कि भी ब्रह्म हूँ ' उसमे कर्म नहीं कराया जा सकता। अपने आत्माको आप्तकाम ब्रह्म माननेवाला पुरुष किसी भी प्रवृत्तिको प्रयोजनवती नहीं देखता और कोई भी बिना प्रयोजनके सकतीः अतः कर्मसे ज्ञानका

#### पर-भाष्य

"प्रजा ह तिस्रोऽत्यायमीयुः" (ऐ॰ आ॰ २।१।१।४) इति च मन्त्रवर्णात्।

विशुद्धसत्त्वस्य तु निष्कामस्य
नाताधिकारिः एव बाह्यादिनित्तात्
निरूपणम् साध्यसाधनसम्बन्धाद्
इह कृतात्पृत्रीकृताद्वा संस्कारविशेषोद्भवाद्विरक्तस्य प्रत्यगात्मविषया जिज्ञासा प्रवर्तते ।
तदेतद्वस्तु प्रश्नप्रतिवचनलक्षणया
श्रुत्या प्रदर्श्यते 'केनेषितम्'

इस श्रुतिसे और "तीन प्रसिद्ध प्रजाओंने धर्मत्याग किया" इस मन्त्रवर्णसे भी [यही बात सिद्ध होती है ]।

जो इस जन्म और पूर्व जन्ममें कियं हुए कमें के संस्कारविशेषसे उद्भूत बाह्य एवं अनित्य साध्य-साधनके सम्बन्धसे विरक्त हो गया है उस विशुद्धचित्त निष्काम पुरुष-को ही प्रत्यगात्मविषयक जिज्ञासा हो सकती है । यही बात किनेषितम्' इत्यादि प्रश्नोत्तररूपा श्रुतिद्वारा दिख्लायी जाती है ।

#### वाक्य-भाष्य

विषयेऽनुक्तिः विज्ञानविशेषविषया एव जिज्ञासा ।

कर्मानारम्भ इति चेन्नः निष्कामस्य संस्कारार्थत्वात् ।

यदि श्वात्मविश्वानेनात्माविश्वा-विश्वयत्वात्परितित्याज्ञयिषितं कर्म ततः ''प्रक्षालनाद्धि पङ्कस्य दूराद-स्पर्दानं वरम्''( म० वन० २। ४९) इत्यनारस्य पत्न कर्मणः श्रेयान् । है ही । इमीलिये कर्मकाण्डमें आत्म-ज्ञानका उल्लेख नहीं है; अर्थात् जिज्ञासा किसी विज्ञानविशेषके सम्बन्धमें ही होती है ।

यदि कहो कि तब तो कर्मका आरम्भ ही न किया जाय तो ऐसा कहना ठीक नहीं; क्योंकि निष्काम कर्म पुरुषका संस्कार करनेवाला है।

प्रैं०-यदि आत्माके अशानका कारण होनेसे आत्मशानद्वारा कर्मका परित्याग कराना ही अभीष्ट है तो ''कीचड़को घोनेकी अपेक्षा तो उसे दूरसे न छूना ही अच्छा है'' इस उक्तिके अनुसार कर्मका आरम्भ न

#### पद-भाष्य

चोक्तम् ''पराश्चि खानि व्यत्रणत्स्वयम्भू-रात्मन् । कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मा-नमैक्षदावृत्तचक्षुरमृतत्विमच्छन्" (क० उ० २ । १ । १) । इत्यादि ''परीक्ष्य लोकान्कर्मचितान्त्राह्मणो निर्वेदमायाम्नास्त्यकृतः कृतेन । हो जाय, क्योंकि कृत (कर्म) के

कठोपनिषदमें तो कहा है-''खयम्भू परमारमाने बह्निम्ल करके हिंसित कर दिया है; इसलिये इन्द्रियाँ बाहरकी ओर ही देखती हैं, अन्तरात्माको नहीं किसी-किसी बुद्धिमान्ने देखतीं: अमरस्वकी इच्छा करते हुए इन्द्रियोंको प्रत्यगात्माका साक्षात्कार किया है" इस्यादि । तथा अथर्वत्रेदीय (मण्डक) उपनिषद्में भी कहा है--- 'ब्रह्मनिष्ठ पुरुष कर्मद्वारा प्राप्त होनेबाले लोकोंकी परीक्षा कर वैराग्यको प्राप्त

#### वाक्य-भाष्य

**अल्प**फलत्वादायासबहुलत्वात्, तस्वज्ञानादेव श्रेयःप्राप्तेःः इति चेत्।

पतदविद्याविषयं **चित्तराद्व**ये कर्माल्पफलत्वादि-कर्मावश्यकं दोषबद्धन्धरूपं प्राप्तशानस्य तु सकामस्य ''कामान् तदनारम्भः यः कामयते" ( मृ० उ० ३।२।२) 'इति तुकामयमानः" इत्य(विश्वतिभ्यः: न निष्कामस्य । तस्य त संस्कारार्थान्येव कर्माणि កម្សាន៍ក៏នោងបញ្ហា-भवन्ति

करना ही उत्तम है; क्योंकि वह अस्प फलवाला और अधिक परिश्रमवाला है तथा आत्यन्तिक कल्याण विज्ञानसे ही होता है।

सिद्धान्ती-ठीक है। परन्त अविद्यामूलक कर्म ''जो भोगोंको कामना करता है" तथा "इस प्रकार जो कामना करनेवाला है" इत्यादि श्रतियों के अनुसार सकाम पुरुषके लिये ही अल्पफलत्वादि दोषोंसे युक्त तथा वन्धनकारक है, निष्काम पुरुषके लिये नहीं । उसके लिये नो कर्म अपने निर्वर्तक ( निध्यन करनेवाले ) और आश्रयभूत प्राणींके विज्ञानके सहित संस्कारके हो कारण होते हैं। ''देवयाजी

#### पर-भाष्य

तिद्वज्ञानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत् सभित्पाणिः श्रोत्रियं त्रह्मनिष्ठम्" ( मु॰ उ॰ १ । २ । १२ ) इत्याद्याधर्वणे च ।

एवं हि विरक्तस्य प्रत्यगात्मनिवक्ताशानस्य विषयं विज्ञानं श्रोतुं
कृतकृत्यता- मन्तुं विज्ञातुं च
प्रदर्शनम् सामध्यीग्रुपपद्यते,
नान्यथा। एतस्माच प्रत्यगात्मब्रह्मविज्ञानात्संसारवीजमज्ञानं
कामकर्मप्रश्वतिकारणमशेषतो

द्वारा अकृत ( निश्यस्क्ष्प मोक्ष , प्राप्त नहीं हो सहता । उसका विशेष ज्ञान प्राप्त करनेके लिये तो उस ( जिज्ञासु ) को हाथर्पे समिधा लेकर श्रोत्रिय और ब्रह्मनिष्ठ गुरुके ही पास जाना चाहिये? इत्यादि ।

केवल इस प्रकारसे ही विरक्त
पुरुपको प्रस्पात्मविषयक विज्ञानके
श्रवम, मनन और साक्षास्कारकी
क्षमता हो सकती है, और किसी
तरह नहीं । इस प्रस्पात्माके
ब्रह्मत्वविज्ञानसे ही कामना और
कर्मकी प्रवृत्तिका कारण तथा

वाक्य-भाष्य

विज्ञानसिंद्दतानि । ''देवयाजी श्रेयानात्मयाजी वा'' इत्युपक्ष-भ्यात्मयाजी तु करोति ''इदं मेऽनेनाङ्गं संस्कियते इति'' संस्का-रार्थमेव कर्माणीति वाजसनेयके । ''महायशैश्च यशैश्च ब्राह्मीयं क्रियते ततुः'' ( मनु० २ । २८ ) ''यश्चो दानं तपद्देव पावनानि मनीविणाम्'' (गीता १८ । ५ ) इत्यादिस्मृतेश्च ।

प्राणादिविज्ञानं च केवछं कर्म-समुचितं वा सकामस्य प्राणात्म-प्राप्त्यर्थमेय भवति । निष्कामस्य स्वात्मज्ञानप्रतिबन्धनिर्मापृथैं श्रेष्ठ हें या आत्मयाजी'' इस प्रकार आरम्म करके वाजसनेय श्रुतिमें कहा है कि आत्मयाजी अपने संस्कारके लिये ही यह समझकर कर्म करता है कि ''इसमें मेरे इस अङ्गका मंस्कार होगा''। ''यह हारीर महायज्ञ और यजोंद्वारा ब्रह्मजानकी प्राप्तिके योग्य किया जाता है'', ''यज्ञ, दान और तप—ये विद्वानोंको पवित्र करनेवाले ही हैं'' इत्यादि स्मृतियोंस भी यही बात सिद्ध होती है।

अकेला या कर्मके साथ मिछा हुआ होनेपर भी प्राणादि विज्ञान सकाम पुरुषके लिये तो प्राणत्व-प्राप्तिका ही कारण होता है, किन्तु निष्काम पुरुषके

## पर-भाष्य

निवर्तते, "तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपश्यतः" (ई० उ० ७) इति मन्त्रवर्णात्, "तरित शोकमात्मवित्" ( छा० उ० ७। १। ३) इति "भिद्यते हृद्यग्रन्थिश्छिद्यन्ते सर्वसंश्याः। क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्द्ष्टे परावरे" (ग्रु० उ० २। २। ८) इत्यादिश्रुतिम्यश्च।

कर्मसहितादपि ज्ञानादेतत् सिध्यतीति चेत् ? संसारका बीजभूत अज्ञान पूर्णतया निवृत्त होता है; जैसा कि ''उस अवस्थामें एकत्व देखनेवाले पुरुषको क्या मोह और क्या शोक हो सकता है'' इत्यादि मन्त्रवर्ण तथा ''आत्मज्ञानी शोकको पार कर जाता है" ''उस प्रावरको देख लेनेपर उसकी हृदय-प्रन्थि टूट जाती है, सारे सन्देह नष्ट हो जाते हैं" और समस्त कर्म क्षीण हो जाते हैं" इस्यादि श्रुतियोंसे सिद्ध होता है।

पूर्व ० — यह बात तो कर्मसहित ज्ञानसे भी सिद्ध हो सकती है न ?

## वाक्य-भाष्य

भवतिः आहर्रानिर्मार्जनयत्। उत्पन्नात्मविद्यस्य त्वनारम्भो निर्धकत्वात् । ''कर्मणा बध्यते जन्तुर्विद्यया च विमुच्यते । तस्मात्कर्म न कुर्वन्ति यतयः पारवृर्द्दिनः॥" ( महा० शा० २४२ । ७ ) इति । ''क्रियाप्यक्वेव पुरस्तात्संन्यासस्य तयोः संन्यास प्यात्यरेचयत्" इति ''त्यागेनैके०" (कै० उ०१ । २ ) ''नान्यः पन्था विद्यते०" ( इवे० ४० १ ३ । ८ ) इत्यादिश्वविद्यस्य ।

लिये वह दर्गणके मार्जनके समान आत्मश्चानके प्रतिवन्धकोंका निवर्तक होता है। हाँ, जिसे आत्मश्चान प्राप्त हो गया है उसके लिये निष्प्रयोजन होनेके कारण कर्मके आरम्भकी अपेक्षा नहीं है। जैसा कि ''जीव कर्मसे वँधता है और आत्मश्चानसे मुक्त हो जाता है, इसलिये पारदर्शी यतिजन कर्म नहीं करते'' ''पूर्वकालमें कर्ममार्ग और संन्यास [दो मार्ग] ये उनमें संन्यास ही उत्कृष्ट था'' ''किन्हींने त्यागसे [अमरत्व प्राप्त किया]'' तथा ''[इसके सिवा] और कोई मार्ग नहीं है'' इत्यादि श्रुतियोंसे भी सिद्ध होता है।

## पत-भाष्य

नः वाजसनेयके तस्यान्य-समुच्यवाद- कारणत्ववचनात् । स्वल्डनम् "जाया में स्यात्" (इ० उ०१।४।१७) इति प्रस्तुत्य पुत्रेणायं लोको जय्यो नान्येन कर्मणाः, कर्मणा पित्रलोको विद्यया देवलोकः" ( इ० उ० १।५।१६) इत्यात्मनाऽन्यस्य लोकत्रयस्य कारणत्वमुक्तं वाजसनेयके। तिज्ञान्ती—नहीं, क्योंकि वाजसनेय (बृह्दारण्यक) श्रृतिम उस (कर्मसिह्त ज्ञान) को अन्य फलका कारण बतलाया है। "मुझे खी प्राप्त होंग" इस प्रकार आरम्भ करके वाजसनेय श्रुतिमें "यह लोक पुत्रहारा प्राप्त किया जा सकता है और किसी कमेसे नहीं; कमेसे पितृलोक मिलता है और विश्वा (उपासना) से देवलोक" इस प्रकार उसे आरमासे मिन्न लोकत्रय-का ही कारण बतलाया है।

## वाक्य-भाष्य

न्यायाधः उपायभूतानि हि
कर्माणि संस्कारद्वारेण झानस्य
झानेन त्वमृतत्वप्राप्तिः, "अमृतत्वं
हि विन्दते" (के० उ० २।४)
"विद्यया विन्दतेऽमृतम्" (के०
उ० २।४) इत्यादिश्रुतिस्मृतिभ्यश्च । न हि नद्याः पारगो नावं
न मुञ्जित यथेष्टदेशगमनं प्रति

न हि स्वभावसिद्धं वस्तु सिपाधयिषति सा-आत्मनः धनैः । स्वभावसिद्ध-अविकायेत्वादि धातमाः तथा न निक्ष्णपम् कारिपाधिवितः। ं युक्तिसे मी [ कर्म शानके साक्षात् साधन नहीं हैं । ] कर्म तो चित्तशुद्धिके द्वारा शानके साधन हैं । अमृतत्वकी प्राप्ति तो शानसे ही होती है, जैसा कि '[शानसे ] अमृतत्व ही प्राप्त कर लेता है'' 'विद्यासे अमृतको पा लेता है'' इत्यादि श्रुति-स्मृतियोंने प्रमाणित होता है । जो मनुष्य नदीके पार पहुँच गया है वह अपने अभीष्ट स्थानपर जानेके लिये स्वतन्त्रता प्राप्त होनेपर भी नौकाको न छोड़े—ऐसा कभी नहीं होता ।

जो वस्तु स्वतः सिद्ध है उसे कोई भी पुरुष साधनींसे सिद्ध नहीं करना चाहता। आत्मा भी स्वभाव-सिद्ध है; और इसीलिये वह प्राप्त करनेकी हुन्छा पत्र-भाष्य

तत्रैव च पारिव्राज्यविधाने हेतुरुक्तः "कि प्रजया करिष्यामो येषां नोऽयमात्मायं लोकः" ( बृ० उ० ४। ४। २२। ) इति। तत्रायं हेत्वर्थः—प्रजाकर्मतत्सं-युक्तविद्याभिमंनुष्यिपतृदेवलोक-त्रयसाधनैरनात्मलोकप्रतिपत्ति-कारणैः किं करिष्यामः। न चा-साकं लोकत्रयमनित्यं साधन-साध्यमिष्टम्, येपामसाकं खामा-विकोऽजोऽजरोऽमृतोऽभयो न वर्धते कर्मणा नो कनीयान्नित्यश्र

आत्मत्वे सित नित्यासत्वात्।
नापि विचिकारियपितः आत्मत्वे
सित नित्यत्वःद्रविकारित्वाद्
अविषयत्वादमूर्तत्वाचः।
श्रुतेश्च ''न वर्धते कर्मणा''
( बृ० उ० ४।४।२३) इत्यादि ।
स्मृतेश्च ''अविकार्योऽयमुच्यते''
( गीता २।२५) इति । न च
सिश्चकीर्षितः ''ग्रुद्धमपापविद्धम्'' ( ई० उ० ८) इत्यादिध्रुतिभ्यः अनस्यत्वाचः अस्ये-

वहाँ ( उस बृहदारण्यकोपनिषद्-मंन्यास प्रहण करनेमें यह हेत् बतलाया है --- "इम प्रजा-को लेकर क्या करेंगे, जिन इमें आत्मलोक ही अभीष्ट यह हे हेतका है--- 'मनुष्यलोक, इस <u> पितलोक</u> देवलोक-लोकोंकी प्राप्तिके हेत्रभृत कर्म और कर्मसहित ज्ञानसे इमें क्या करना है; क्योंकि हमलोगोंको जिन्हें कि, खाभाविक, अजन्मा, अजर, अमर, अभय और जो कर्मसे घटता-बढता नहीं है

तप्य नहीं है, क्योंकि आत्मस्वरूप होनेके कारण वह नित्य-प्राप्त ही है। इसी प्रकार उसका विकार भी इष्ट नहीं है; क्योंकि आत्मा होनेके साथ ही वह नित्य, अविकारी, अविषय तथा अमूर्त्त भी है।

इसके सिवा श्रुतिम ''आत्मा कर्मसं बढ़ता नहीं है'' इत्यादि और स्मृतिसं भी ''यह आत्मा अविकार्य कहा गया है। ''शुद्ध और पापरहित'' इत्यादि श्रुतियोंसे [ प्रकट होता है कि ] आत्माका संस्कार करना भी अभीष्ट नहीं है । इसके सिवा अपनेसे अभिन्न होनेके कारण भी वह संस्कार नहीं है, स्योंकि संस्कार अन्य कस्सुके

लाक इष्टः । स च नित्यत्वान्ना- । लोक ही इष्ट है. साधनद्वारा प्राप्त विद्यानिष्ठत्तिव्यतिरेकणान्यसाधन-तस्मात्प्रत्यगात्म-ब्रह्मविज्ञानपूर्वकः सर्वेषणासन्यास एव कर्तव्य इति । कर्मसहभावित्वविरोधाच प्रत्य-<sub>जानकर्वविरोधः</sub> गात्मत्रहाविज्ञानस्य । न ह्यपात्तकारकफल-भेदविज्ञानेन कर्मणा मितसर्व भेददर्शनस्य प्रत्यगात्म-सहभावित्वम अपुरुषतन्त्रत्वाह्रह्मविज्ञानस्य

होनेत्राटा अनित्य लोकत्रय तो इष्ट है नहीं। और वह (आत्मलोक) तो नित्य होनेके कारण अविद्या-निवृत्तिके सित्रा अन्य किसी भी साधनसे प्राप्त होने योग्य है नहीं। अतः इमको आत्मा और ब्रह्मके एकत्वज्ञानपूर्वक एषणाओंका त्याग ही करना चाहिये। इसके सिया आत्मा और ब्रह्मके एकत्वज्ञानका कर्मके साथ-साथ होनेमें विरोध भी है । जिसमें कर्ता-कर्मादि ] कारक और [खर्गादि ] फलका भेद खीकार किया गया है उस कर्मके साथ सम्पूर्ण भेददृष्टिसे रहित बहा और आत्माकी एकताके ज्ञानका रहना संगत नहीं है, क्योंकि ब्रह्मज्ञान तो वस्तुप्रधान होनेके कारण पुरुष (कर्ता) के अधीन नहीं है।

वाक्य-भाष्य

नान्यत्संस्क्रियते नो ऽन्यभूता क्रिया अस्तिः न च स्वेनैवात्मना स्वमात्मानं सञ्चि-वस्त्वस्तराधानं नित्यप्राप्तिर्वा

द्वारा अन्यका ही हुआ करता है। आत्मासे भिन्न कोई क्रिया भी नहीं है। और स्वयं आत्माके योगमे ही आत्मा-के संस्कारकी इच्छा कोई न करेगा। एक वस्तुका दूसरी वस्तुपर आधान करना अथवा एक वस्तुको इमरी वस्तुका प्राप्त होना नित्य नहीं हो CT-2-177837

तसाद्दष्टाद्दर्टम्यो वाह्यसाधन-साध्येभ्यो विरक्तस्य प्रत्यगात्म-विषया ब्रह्मजिज्ञासेयम् 'केनेषि-तम्' इत्यादिश्रुत्या प्रदर्श्यते । शिष्याचार्यप्रक्रमप्रतिवचनरूपेण कथनं तु सक्ष्मवस्तुविषयत्वात् सुखप्रतिपत्तिकारणं भवति । केवलतर्कागम्यत्वं च दर्शितं भवति ।

"नैषा तर्केण मितरापनेया"

क्रिंप कर उ०१।२।९)

इति श्रुतेश्व। "आचार्यवान्पुरुषो वेद" ( छा० उ०६।
१४।२) "आचार्याद्वैच विद्या
विदिता साधिष्ठं प्रापदिति"

अतः इस 'केनेषितम्' इत्यादि
श्रुतिके द्वारा यह दृष्ट और अदृष्ट
बाह्यसाधन एवं साध्योंसे विरक्त
हुए पुरुषकी ही प्रस्थागस्मविषयक
ब्रह्मजिज्ञासा दिखलायी जाती है।
शिष्य और आचार्यके प्रश्लोत्तररूपसे
यह कथन वस्तुका सुगमतासे ज्ञान
करानेमें कारण है; क्योंकि यह
विषय सूक्ष्म है। इसके सिना
केवल तर्कद्वारा इसकी अगम्यता
भी दिखलायी गयी है।

"यह बुद्धि तर्कहारा प्राप्त होने योग्य नहीं है" इस श्रुतिसे भी यही बात सिद्ध होनी है । अतः "आचार्य-वान् पुरुष [ ब्रह्मको ] जानता है" "आचार्यसे प्राप्त हुई विद्या ही उस्कृष्टताको प्राप्त होती है" "उसे साष्टाङ्ग प्रणामके द्वारा जानो"

### वाक्य-भाष्य

नित्या । नित्यत्वं चेष्टं मोक्षस्य ।
अत उत्पन्नविद्यस्य कर्मारम्भोऽनुपपन्नः, अतो व्यावृत्तवाद्यबुद्धेः
आत्मविद्यानाय केनेपितमित्याद्यारस्यः ।

सकती; और मोक्षकी नित्यता ही इष्ट है। इसलिये जिसे आत्मज्ञान हो गया है उसके लिये कर्मका आरम्भ नहीं बन सकता। अतः जिसकी बाह्य बुद्धि निदृत्त हो गयी है उसे आत्मतत्त्वका ज्ञान करानेके लिये 'केनेषितम्' इत्यादि उपनिषद आरम्भ की जाती है।

१, अर्थात आरमापर परमानन्दत्व आदि गुणोका आधान या उसका ब्रह्माण्ड-बाह्य ब्रह्मको प्राप्त होना नित्य नहीं हो सकता ।

( छा० उ०४।९।३) ''तद्विद्धि | इत्यादि श्रुति स्मृतिके नियमानुग्रार अणिपातेन" (गीता ४।३४) इत्यादिश्रतिस्मृतिनियमाच कश्चिद गरुं ब्रह्मनिष्ठं विधिवदपेत्य नित्य कल्याणमय अचल पदकी प्रत्यगात्मविषयादन्यत्र शरणम् । अपस्यन्नभयं नित्यं शिवमचलम् इच्छन्पप्रच्छेति कल्प्यते-

किसी शिष्यने प्रत्यगारमियक ज्ञानके सिवा कोई और शरण ( अः श्रय ) न देखकर उस निर्भय, इच्छा करते द्वए किसी ब्रह्मनिष्ठ गरुके पास विधिपूर्वक जाकर पूछा--यही बात [ आगेकी श्रुतिसे ] कल्पित की जाती है---

## प्रेरकविषयक प्रश

ॐ केनेषितं पति प्रेषितं मनः । केन प्राणः प्रथमः प्रैति यक्तः । केनेषितां वाचिममां वदन्ति । चक्षः श्रोत्रं क उ देवो यनक्ति॥ १ ॥

यह मन किसके द्वारा इच्छित और प्रेरित होकर अपने विषयोंमें गिरता है ? किससे प्रयुक्त होकर प्रथम (प्रधान) प्राण चलता है ? प्राणी किसके द्वारा इच्छा की हुई यह वाणी बोलते हैं ? और कौन देव चक्ष तथा श्रोत्रको प्रेरित करता है ? ।। १ ।।

### वाक्य-भाष्य

प्रवत्तिलिकादिशेषार्थः प्रश्न उपपन्नः। रथादीनां हि चेतना-वरधिष्रितानां प्रवृत्तिर्देश अनधिष्ठितानाम् । मनआदीनां च अचेतनानां प्रवित्तर्दश्यते । तद्धि लिङ्गं चेतनावतोऽधिष्ठातुः अस्तित्वे । करणानि हि मन-आदीनि नियमेन प्रवर्तम्ते ।

िमन आदि अचेतन पदार्थींकी ी प्रवृत्तिरूप लिङ्गसे [ उनकी प्रेरणा करनेवाले विक्ती विशेष तस्वके विषयमें प्रश्न करना ठीक ही है, क्योंकि रथ आदि [ अचेतन पदार्थों ] की प्रवृत्ति भी चेतन प्राणियोंसे अधिष्ठित होकर ही देखी है, उनसे अधिष्ठित हुए विना नहीं देखी । मन आदि अचेतन पदार्थींकी भी प्रकृति देखी ही जाती है। यही उनके चेतन अधिष्राताके अस्तित्वका अनुमापक लिज है। मन आदि इन्द्रियाँ नियमसे पट-भाष्य

केन इपितं केन कर्त्री इपितम् इप्टमिन्नेत्रेतं सद् मनः पतिति गच्छति स्वविपयं प्रतीति सम्बध्यते इपेराभीक्ष्ण्यार्थस्य गत्यर्थस्य चेहा-सम्भवादिच्छार्थस्यैवैतद्द्पमिति गम्यते । इपितमिति इट्प्रयोग-स्तुच्छान्दसः । तस्यैव प्रपूर्वस्य नियोगार्थे प्रेपितमित्येतत् । केन इषितम्—किस कर्ताके द्वारा इच्छित अर्थात् अभिप्रेत हुआ मन अपने विषयकी ओर जाता है—रहाँ 'पतित' कियाके साथ 'स्विविषयं प्रति' का सम्बन्ध (अन्वय ) है । यहाँ आभीक्ष्य और गित अर्थ सम्भव न होनेके कारण 'इप्' \* धातुका यह (इषितम् ) रूप उच्छा अर्थमें ही है—ऐसा जाना जाता है । ['इष्टम्' के स्थानमें 'इपितम् ] यह इट्प्रयोग ग्रान्दस (वैदिक) †है। उस प्र-पूर्वक 'इष्' धातुका ही प्रेरणा-अर्थमें

वाष्ट्रय-भाष्य

तन्नासित चेतनायत्यिधष्ठातिर उपपद्यते । तिहृशेषस्य चानिध-गमाच्चेतनायत्सामान्ये चाधिगते विशेपार्थः प्रदन उपपद्यते । केनेपितम् केनेष्टं कस्येच्छा-मात्रेण मनः पतित गच्छिति स्वविपये नियमेन व्याप्रियत इत्यर्थः । मनुतेऽनेनेति विज्ञान-निमित्तमन्तःकरणं मनः प्रेपितम् इवेत्युपमार्थः । न व्यिति- प्रवृत्त हो रही हैं। उनकी प्रवृत्ति विना किसी चेतन अधिष्ठाताके वन नहीं सकती । इस प्रकार सामान्य चेतनका ज्ञान होनेपर भी उसके विशेष रूपका ज्ञान न होनेके कारण यह विशेष-विषयक प्रस्न उचित ही है।

केन इपितम्—किससे इच्छा किया हुआ अर्थात् किसकी इच्छामात्रसे मन अपने विषयोंको ओर गिरता अर्थात् जाता है ! यानी वह किसकी इच्छासे अपने विषयमें नियमानुसार व्यापार करता है ! जिससे मनन करते हैं वह विज्ञाननिमित्तक अन्तःकरण मन है । यहाँ 'किसके द्वारा प्रेषित हुआन्सा'— ऐसा उपमापरक अर्थ लेना चाहिये।

इत्थातुके अर्थ आभीक्ष्य (वारम्बार होना ) गति और इच्छा हैं।

<sup>†</sup> स्याकरणका यह सिदान्त है कि 'छन्दिस दृष्टानुविधिः' वेदमें जो प्रयोग जैसे देखे गये हैं वहाँके लिये उनका वैसा ही विधान माना गया है।

तत्र प्रेषितमित्येवोक्ते प्रेपयित-प्रेषणविशेषविषयाकाङ्का स्यात्-केन प्रेषयित्रविशेषेणः वा प्रेषणमिति । इषितमिति त विशेषणे सति तदुभयं निवर्तते, कस्येच्छामात्रेण प्रेषितमित्यर्थ-विशेषनिर्धारणात ।

यद्येषोऽर्थोऽभिप्रेतः स्यात, केनेषितमित्येतावतैव सिद्धत्वात्य्रेपितमिति न मीमांसा वक्तव्यम । अपि च शब्दाधि-क्यादर्थाधिक्यं युक्तमिति इच्छया कर्मणा वाचा वा केन प्रेषित-मित्यर्थविशेषोऽवगन्तुं युक्तः

'प्रेषितम्' रूप इआ है । यदि यहाँ केवल 'प्रेषितम्' इतनः ही कहा होता तो प्रेषण करनेवाले उसके प्रेषण-प्रकारके सम्बन्धमें ऐसी शङ्गा हो सकती भी कि किस प्रेपकविशेषके द्वारा और किस प्रकार प्रयुग किया हुआ। ? अतः यहाँ 'इपितम्' इस निशेषणके रहनेसे ये दोनों शङ्काएँ निवत्त हो जाती हैं, क्योंकि 'इससे किसीकी इन्छामात्रसे प्रेपित हुआ। यह विशेष अर्थ हो जाता है।

शङ्का-यदि यही अर्थ अभिमत था तो 'केनेपितम' इतनेहीसे सिद्ध हो सकनेके कारण 'प्रेषितम' एंसा और नहीं कहना चाहिये था। रक्षे अतिरिक्त शब्दोंकी अधि-कतासे अर्थकी अधिकता होनी उचित है. इसलिये 'इच्छा' कर्म अथवा वाणी इनमेंसे किसके द्वारा प्रेषित. इस प्रकार प्रेषकविशेषका प्राप्त करना आवश्यक होगा ।

प्रेषितशब्दयोरथाविष्ठ सम्भवतः । । 'इषित' और 'प्रेषित' शब्दोंके मुख्य अर्थ यहाँके लिये सम्भव नहीं हैं क्योंकि आत्मा मन आदिको विषयोंकी ओर इस प्रकार नहीं भेजता जैसे ग्रह

न, प्रश्नसामर्थ्यात्; देहादि-श्यीदपपद्यते । इतरथा इच्छावा- अन्यया इच्छा, वाक और कर्मके कर्मभिर्देहादिसंघातस्य प्रेरियत्वं स्यात ।

एवमपि प्रेपितशब्दस्यार्थी न प्रदर्शित एव ।

निमित्त-नित्यचिकित्सा-धिष्ठातृवत् ।

समाघान—न**हीं,** प्रश्नकी सामर्थ्य-से यह बात प्रतीत नहीं होती; क्योंकि इससे यह निश्चय होता है कि जो पुरुष देहादि सङ्घातरूप अनित्य कर्म और कार्यसे विरक्त हो गया है और इनसे पृथक कूटस्थ नित्य वस्तुको जाननेकी इच्छा करनेवाला है वही यह बात पूछ रहा है। द्वारा तो इस देहादि सङ्घातका प्रेरकत्व प्रसिद्ध ही है [ अर्थात इच्छा, वाणी और कर्मके द्वारा यह देहादि सङ्घात मनको प्रेरित किया करता है-इस बातको तो सभी जानते हैं ]। अतः यह प्रश्न गङ्गा–िकेन्तु इस प्रकार भी 'प्रेपित' शब्दका अर्थ तो प्रदर्शित हुआ ही नहीं।

शिष्योंको । यह तो सबसे विलक्षण और नित्य चित्स्वरूप होनेके कारण नित्य चिकित्साके अधिष्ठाता [ चकोर पक्षी ] के समान उनकी प्रवृत्तिमें केवल निमित्तमात्र है।

१ राजा लोग जब भोजन करते हैं तो उसमें विप मिला हुआ तो नहीं है इसकी परीक्षाके लिये उसे चकोरके सामने रख देते हैं । विषमिश्रित अन्नको देखकर चकोरकी आँखोंका रंग बदल जाता है। इस प्रकार चकोरकी केवल सन्निधिमात्रसे ही राजाकी भोजनमें प्रवृत्ति हो जाती है। इसके लिये उसे और कुछ नहीं करना पड़ता।

नः संश्वयवतोऽयं प्रश्न इति । प्रेषितशब्दस्यार्थविशेष उपपद्यते । किं यथाप्रसिद्धमेव कार्यकरण-संघातस्य प्रेषयितृत्वम्, किं वा संघातव्यतिरिक्तस्य स्वतन्त्रस्य इच्छामात्रेणैव मनआदिशेषयितृ-त्वम्, इत्यस्यार्थस्य प्रदर्शनार्थं केनेपितं पतित श्रेषितं मन इति विशेषणद्वयम्रुपपद्यते ।

ननु स्वतन्त्रं मनः स्वविषये <sub>मनःप्रश्तीनां</sub> स्वयं पततीति प्रसि-<sup>पारतन्त्र्य-</sup> द्धम्ः तत्र कथं प्रश्न <sup>प्रदश्नम</sup> उपपद्यत इति, उच्यते–

यदि स्ततन्त्रं मनः प्रवृत्ति- कि यदि मन प्रवृत्ति-

प्राण इति नासिकाभयः।
प्रकरणात् । प्रथमत्वं प्रचलनक्रियायाः प्राणनिमित्तस्वातस्वतो

समाधान-नहीं, यह प्रश्न किसी संशयालुका शब्दका उपयन्त हो सकता है। अर्थात् जिसे ऐसा सन्देह है कि । यह प्रेरक-भाव सर्वप्रसिद्ध मृत और इन्द्रियोंके सञ्चातरूप देहमें है: अथवा उस सङ्गातसे भिन्न किसी खतन्त्र वस्तुमें ही केवल इच्छामात्रसे मन आदिकी प्रेरकता है ? इस प्रकार इस अभिप्रायको करनेके लिये ही 'किसके द्वारा इच्छित और प्रेषित किया द्वशा मन ि अपने विषयकी और ी जाता हैं 'ऐसे दो विशेषण ठीक हो सकते हैं। यदि कही कि यह बात तो प्रसिद्ध ही है कि मन स्वतन्त्र है और वह खयं ही अपने विषयोंकी ओर जाता है; फिर उसके विषयमें यह प्रश्न कैसे बन सकता है ! तो इसके उत्तरमें हमारा कहना है कि यदि मन प्रवृत्ति-निवृत्तिमें

यहाँ प्रकरणवश 'प्राण' शब्दसे नासिकामें रहनेवाला वायु समझना चाहिये । चलन-क्रिया प्राण-निमित्तक होनेसे प्राणको प्रधान माना गया है। वद-भाष्य

निष्टिचिविषये स्थात्, तर्हि सर्वस्य |
अनिष्टिचिन्तनं न स्थात् । अनर्थं |
च जानन्सङ्कल्पयति । अभ्यग्र- |
दुःसे च कार्ये वार्यमाणमपि प्रवर्तत एव मनः । तस्माद्यक्त एव
केनेपितमित्यादिप्रश्नः ।

केन प्राणः युक्तः नियुक्तः प्रेरितः सन् प्रैति गच्छति स्व-व्यापारं प्रति । प्रथम इति प्राण-विशेषणं स्यात्, तत्पूर्वकत्वात् सर्वेन्द्रियप्रवृत्तीनाम् । स्ततन्त्र होता तो सभीको अनिष्ठ-चिन्तन होना ही नहीं चाहिये था। किन्तु मन जान-बुझकर भी अनर्थ-चिन्तन करता है और रोके जानेपर भी अत्यन्त दुःखभय कार्यमें भी प्रवृत्त हो ही जाता है। अतः 'केनेपितम्' इत्यादि प्रश्न उचित ही है।

किसके द्वारा नियुक्त यानी प्रेरित हुआ प्राण अपने व्यापारमें प्रवृत्त होता है ? 'प्रथम' यह प्राणका विशेषण हो सकता है; क्योंकि समस्त इन्द्रियोंकी प्रवृत्तियौँ प्राण-पूर्वक ही होती हैं।

## वाक्य-भाष्य

विषयावभासमात्रं करणानां प्रवृत्तिः । चित्रिक्षिया तु प्राणस्यैव मनआदिषु । तस्तत्प्राथभ्यं प्राणस्य । प्रैति गच्छति युक्तः प्रयुक्त इत्येतत् । वाचो वदनं किनिमित्तं प्राणिनां चक्षुःश्रोत्रयोश्च को देवः प्रयोक्ता । करणानाम् अधिष्ठाता चेतनावान्यः स किं विदोषण इत्यर्थः ॥ १ ॥

इन्द्रियोंकी स्वतः प्रवृत्ति तो केवल विपयोंका प्रकारानमात्र ही है । मन आदिमं चलन-क्रिया तो प्राण-हीकी है; इसीलिये प्राणकी प्रधानता है। वह प्राण किससे युक्त अर्थात् प्रीरित होकर गमन करता यानी चलता है। वाणीका भाषण भी किस निमित्तसे होता है ? प्राणियोंके नेत्र और श्रोत्रोंको प्रेरित करनेवाला कौन देव है ? अर्थात् जो चेतन तत्त्व इन्द्रियोंका अधिष्ठाता है वह किन विशेषणोंसे युक्त है ? ॥ १ ॥

केन इपितां वाचम् इमां लौकिका पुरुष किसके द्वारा शब्दलक्षणां वदन्ति लौकिका:। दिन्छत यह शब्दरूपा वाणी बोलते तथा चक्षः श्रोत्रं च स्वे स्वे (प्रकाशमान) व्यक्ति चक्षु एवं श्रोत्रेन्दियको अपने अपने अपने व्यापारमें युनक्ति नियुङ्क्ते प्रेरयति ॥ १ ॥ नियुक्त-प्रेरित करता है ॥ १ ॥

पद-भाष्य

प्रति प्रेरियता कथं वा प्रेरयतीति । है, सो धन-

एवं पृष्टवते योग्यायाह गुरुः। इस प्रकार पूछनेवाले योग्य शिष्यसे गुरुने कहा—त् जो भृणु यत् त्वं पृच्छसि, मनआदि- पूछता है कि मन आदि इन्द्रिय-समृहको अपने विषयोंकी ओर करणजातस्य को देवः स्वविषयं प्रति करनेवाला कौन देव है और वह उन्हें किस प्रकार प्रेरित करता भ्रीत प्रेरियता कथं वा पेरमनीवि ।

आत्माका सर्वनियन्तत्व

श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसो मनो यद्वाचो ह वाचं स उ प्राणस्य प्राणश्रक्षपश्चक्षरतिमुच्य धीराः प्रेत्यास्मा-ह्रोकादमृता भवन्ति ॥ २ ॥

जो श्रोत्रका श्रोत्र मनका मन और वाणीका भी वाणी है वही प्राणका प्राण और चक्षुका चक्ष है िऐसा जानकर ] धीर पुरुष संसारसे मुक्त होकर इस छोकसे जाकर अमर हो जाते हैं ॥ २ ॥

पर-भाष्य

श्रोत्रस्य श्रोत्रं शृणोत्यनेनेति श्रोत्रस्य श्रोत्रम् — जिससे श्रवण करते हैं वह 'श्रोत्र' है अर्थात् श्रोत्रम्, शब्दस्य श्रवणं प्रति शब्दाभिन्यञ्जकं श्रोत्र- शब्दाभिन्यञ्जकं श्रोत्र- शब्दाभिन्यञ्जकं श्रोत्र- शब्दाभिन्यञ्जकं श्रोत्रेन्द्रिय है।

मिन्द्रियम्, तस्य श्रोत्रं म: यस्त्वया पृष्टः 'चक्षः उ देवो यनक्ति' इति ।

असावेवंविशिष्टः श्रोत्रादीनि नियुङक्त इति वक्तव्ये. नन्वेत-दननुरूपं प्रतिवचनं श्रोत्रस्य श्रोत्रमिति ।

नैष दोषः, तस्यान्यथा विशेषा-नवगमात् । यदि हि श्रोत्रादि-व्यापारव्यतिरिक्तेन रेण विशिष्टः श्रोत्रादिनियोक्ता

उसका भी श्रोत्र वह है जिसके विषयमें तूने पृछा है कि और श्रोत्रको कौन देव नियुक्त

गङ्ग-प्रश्नके उत्तरमें तो यह बतलाना चाहिये था कि प्रकारके गुणींबाटा व्यक्ति श्रोत्रादि-को प्रेरित करता है: उसमें यह कइना कि वह श्रोत्रका श्रोत्र है---रीक उत्तर नहीं है।

समाधान--यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि उस प्रेरकका **औ**र किसी प्रकार कोई विशेष रूप नहीं जा सकता। यदि दरौँती आदिका प्रयोग करनेवालेके समान

## वाक्य-भाष्य

श्रोत्रस्य श्रोत्रम् इत्यादि प्रति-वचनं निर्विशेषस्य निमित्तत्वार्थम्। विक्रियाविविशेषरहितस्यात्मनो मनआदिप्रवत्ती निमित्तत्वम इत्येतच्छोत्रस्य श्रोत्रमित्याविप्रति-वचनस्यार्थःः अनुगमात् । तदनु-ह्मत्रास्मिन्नर्थे 5क्षराणि । भी इसी अर्थमें अनुगत हैं। गतानि

'श्रोत्रस्य श्रोत्रम' इत्यादि उत्तर देना निर्विशेष आत्माका निमित्तत्व वतलानेके लिये है। इस 'श्रोत्रस्य श्रोत्रम' इत्यादिरूपसे उत्तर देनेका यही तात्पर्य है कि विक्रिया आदि समस्त विशेषोंसे रहित आत्माका मन आदि-की प्रवृत्तिमें कारणत्व है-यही इससे जाना जाता है। क्योंकि इस श्रतिके अक्षर

१ अर्थात वह सर्वथा निर्विकार और निर्विशेष होनेपर भी मन आदिको प्रेरित करनेवाला है।

अवगम्येत दात्रादिप्रयोक्तृवत्, तदेदमननुरूपं प्रतिवचनं स्यात्। न त्विह श्रोत्रादीनां प्रयोक्ता स्वव्यापारविशिष्टो लवित्रादि-वदिधगम्यते। श्रोत्रादीनामेव तु संहतानां व्यापारेणालोचन-सङ्गल्याध्यवसायलक्षणेन फलाव-सानलिङ्गेनावगम्यते—अस्ति हि श्रोत्रादिभिरसंहतः यत्प्रयोजन-प्रयुक्तः श्रोत्रादिकलापः गृहादि-वदिति । संहतानां परार्थत्वाद्

श्रोत्रादि व्यापारसे अतिरिक्त किंगी व्यापारसे विशिष्ट श्रोत्रादिका नियोक्ता ज्ञात होता तो यह उत्तर अनुचित होतः । किन्तु यहाँ खेत काटनेवालेके समान कोई श्रोत्रादिका स्वन्यापारविशिष्ट प्रयोक्ता ज्ञात नहीं है। अवयव-सहयोगसे उत्पन हुए श्रोत्रादिका जो चिदा-फलब्वाप्तिका सङ्खल्य आलोचना. एवं निश्चय आदिरूप व्यापार है उसीसे यह जाना जाता है कि गृह आधिके समान जिसके प्रयोजनसे श्रोत्रादि करण-कलाप प्रवृत्त हो रहा वह श्रोत्रादिसे असंहत (पृथक्) कोई तत्त्व अवस्य है। संहत पदार्थ

## वाबय-भाष्य

कथम्? श्रणोत्यनेनेति श्रोत्रम्ः तस्य शब्दावभासकत्वं श्रोत्रत्वम् । शब्दोपळब्धृरूपतयावभासकत्वं न स्वतः, श्रोत्रस्याचिद्रूपत्वात्, आत्मनश्च चिद्रूपत्वात् । यच्छ्रोत्रस्योपळब्धृत्वेनावभास-कत्वं तदात्मनिमित्तत्या-च्छोत्रस्य श्रोत्रमित्युच्यते; यथा कैसे ? [सो इस प्रकार कि ] जिससे प्राणी सुनते हैं उमे 'श्रोत्र' कहते हैं। उसका जो शब्दको प्रकाशित करना है वह 'श्रोत्रत्य' है। श्रोत्रका जो शब्दके उपलब्धारूपसे प्रकाशकत्व है वह स्वतः नहीं है; क्योंकि वह अचेतन है और आत्मा चेतनरूप है।

श्रोत्रका जो उपलब्धारूपसे अवभासकत्व है वह आत्मनिमित्तक होनेसे आत्माको श्रीत्रका श्रोत्र? ऐसा कहा जाता है, जैसे क्षत्रिय

अवगम्यते श्रोत्रादीनां प्रयोक्ता परार्थ (दूसरेक साधनरूप) हुआ करते हैं; इसीसे कोई श्रोत्रादिका प्रयोक्ता अवस्य है—यह जाना जाता है। अतः यह 'श्रोत्रस्य श्रोत्रम्प द्वार ठीक ही है।

कः पुनरत्र पदार्थः श्रोत्रस्य

श्रोत्रमित्यादेः १ न <sub>आतमनः</sub> श्रोत्रादि- ह्यत्र श्रोत्रस्य श्रोत्रान्त-<sup>प्रकाशकत्वम्</sup> रेणार्थः, यथा प्रका-

शस्य प्रकाशान्तरेण ।

नैप दोषः। अयमत्र पदार्थः— श्रोतं तावत्स्वविषयव्यञ्जनसमर्थं दृष्टम् । तत्तु स्वविषयव्यञ्जन- सामध्यं श्रोत्रस्य चैतन्ये ह्यात्म- ज्योतिषि नित्येऽसंहते सर्वोन्तरे

परार्थ (दूसरेके साधनरूप) हुआ करते हैं; इसीसे कोई श्रोत्रादिका प्रयोक्ता अवस्य है—यह जाना जाता है। अतः यह 'श्रोत्रस्य श्रोत्रम्य इस्तान् क्तर्त डीक ही है। गङ्का—किन्तु इस 'श्रोत्रस्य श्रोत्रम्य इस्यादि पदका यहाँ क्या अर्थ अभिन्नेत है ? क्योंकि जिस तरह एक प्रकाशको दूसरे प्रकाशका प्रयोजन नहीं होता उसी तरह एक श्रोत्रको दूसरे श्रोत्रसे तो कोई प्रयोजन है ही नहीं।

समाधान — यह भी कोई दोष नहीं है । यहाँ इस पदका अर्थ इस प्रकार है — आेत्र अपने विषय-को अभिव्यक्त करनेमें समर्थ है — यह देखा ही जाता है । किन्तु ओत्रका वह अपने विषयको अभि-

## वाक्य-भाष्य

क्षत्रस्य क्षत्रं यथा वोदकस्यौष्ण्यमिद्रानिमित्तमिति दग्धुरप्युदकस्य
दग्धाम्निरुच्यतेः उदकमपि
द्यामसंयोगादिम्नरुच्यतेः तद्वद्
अनित्यं यत्संयोगादुपलञ्धृत्वं
तत्करणं श्रोत्रादि । उदकस्येष

जातिका [ नियामक कर्म ] धत्र कहलाता है; अथवा जैसे [ उष्ण ] जलकी उष्णता अभिके कारण होती है; इसलिये उस जलानेवाले जलका भी जलानेवाला अभि कहा जाता है; और अभिके संयोगमे जल भी अभि कहा जाता है, उसी प्रकार [ प्रमाता आत्मामें ] जिनके संयोगसे अनित्य उपरुष्धत्व है वे भोत्रादि करण कहलाते

सति भवति, न असति इति। श्रोत्रस्य श्रोत्रमित्याद्यप-पद्यते । तथा च श्रुत्यन्तराण ज्योतिषास्ते" ''आत्मनैवायं ( ब॰ उ॰ ४।३।६)''तस्य भारा सर्वमिदं विभाति" (क० उ० २ । २ । १५, इवे० ६ । १४, म्र०२।२।१०)''घेनसूर्यस्त-पति तेजसेद्धः" ( ते० ब्रा० ३ । १२ । ९ । ७ ) इत्यादीनि । "यदादित्यगतं तेजो जगद्धा-सयतेऽखिलम्"(गीता१५।१२) ''क्षेत्रं क्षेत्री तथा क्रत्स्नं प्रकाशयति भारत" ( गीता १३।३३ )इति च गीतास । काठके च "नित्यो नित्योंका नित्य

व्यक्त करनेका सामर्थ्य नित्य. असंहत. ार्वान्तर चेतन ज्योतिके रहनेपर ही रह सकता है, न रहनेपर नहीं रह सकता । अतः उसे 'श्रोत्रस्य श्रोत्रम' इत्यादि कहना उस्ति ही है। ''यह अपने ही प्रकाशसे प्रकाशित हैं '' ''उसके प्रकाशसे ही यह सब प्रकाशित होता है'' ''जिस तेजमे प्रदीप हुआ सर्य तपता है" इत्यादि श्रतियाँ भी इसी अर्थकी द्योतक हैं। तथा गीतामें भी कहा है--- "जो तेज सूर्यमें स्थित होकर सम्पूर्ण जगत्को प्रकाशित करता है।" "हे भारत! इसी प्रकार सम्पूर्ण क्षेत्रको क्षेत्री प्रकाशित करता है । ११ कठोप-निषदमें भी कहा और चेतनोंका

वाक्य-भाष्य

दग्धृत्वमनित्यं हि तत्र तत् । यत्र तु नित्यमुपलञ्धृत्वमग्ना-विवौष्ण्यं स नित्योपलन्धिस्वरूप-त्वाइग्धेवोपलञ्धोच्यते । श्रोत्रा-दिषु श्रोतृत्वाद्यपलन्धिरनित्या नित्या चात्मन्यतः श्रोत्रस्य हैं । जलके दाहकत्वके समान आत्मामें उपलब्धुत्व अनित्य ही है । जैसे अमिमें नित्य उप्णता रहनेके कारण वह दश्वा कहलाता है उसी प्रकार जिसमें नित्य-उपलब्धुत्व रहता है वह नित्य उपलब्धित्वरूप होनेके कारण उपलब्धा कहा जाता है । ओत्रादि निमित्तोंके होनेपर जो आत्मामें ओतृत्वादिकी उपलब्ध होती है वह अनित्य है और केवल आत्मामें वह नित्य है, अतः 'ओष्ट्रस्थ आत्मामें वह नित्य है, अतः 'ओष्ट्रस्थ आत्मामें वह नित्य है, अतः 'ओष्ट्रस्थ

चेतनश्चेतनानाम्'' (२।२।१३) इति। श्रोत्राद्येव सर्वस्थात्मभृतं चेतनमिति प्रसिद्धमः तदिह निवर्त्यते । अस्ति किमपि विद्ववबद्धिगम्यं सर्वान्तर-**ऋटस्थमजमजरममृतमभयं** श्रोत्रादेरपि श्रोत्रादि तत्सामध्र्य-निमित्तम् इति प्रतिवचनं शब्दार्थ-श्रोपपद्यत एव ।

तथा मनसः अन्तः करणस्य । न ह्यन्तःकरणम् अन्त-चैतन्यज्योतिषो दीधितिं स्वविषयसङ्करपाध्यवसायादि-समर्थे स्थात् । तस्मान्मनसोऽपि इति । इह बुद्धिमनसी एकीकृत्य निर्देशो मनस इति ।

श्रोत्रमित्या ग्रभराणामर्थान् गमाव निर्धिशेषस्योपलब्ध-मनअदिप्रवत्ति-स्वरूपस्यातमनो मनआदिष्वेवं निमित्तत्वमिति

यथोकम ।

चेतन है " इत्यादि । श्रोत्रादि सबका –यड बात [ छोकमें ] प्रसिद्ध है। उस भ्रान्तिका इससे निराकरण किया जाता है । अतः श्रोत्रादिका भी श्रोत्रादि उनकी सामध्येका ऐसा कोई पदार्थ है जो आत्म-वेताओंकी बद्धिका विषय अन्तरतम. कृटस्थ, अजर, अमर और अभयरूप है---इस प्रकार यह उत्तर और शब्दार्थ ठीक ही है।

इसी प्रकार वह मनका--अन्त:-करणका मन है, क्योंकि चिञ्ज्योति-प्रकाशके विना अपने विषय सङ्खल्य और अध्यवसाय (निश्चय) आदिमें समर्थ नहीं हो सकता। अतः वह मनकाभी मन है; यहाँ बुद्धि और मनको एक मानकर मनका निर्देश गया है।

श्रोत्रम' इत्यादि अक्षरोंके अनुगमसे नित्योपलन्धिस्वरूप निर्विशेष आत्माका मन आदिकी प्रवृत्तिमें कारण होना ठीक ही है। इसी प्रकार जिसा कि 'श्रोत्रस्य श्रोत्रम' के विषयमें कहा गया है ] मन, वाक और प्राणादिके सम्बन्धमें भी समझ होना चाहिये।

यद्वाचो ह वाचमः यच्छन्दो यसादर्थे श्रोत्रादिभिः मर्वे: सम्बध्यते-यसाच्छ्रोत्रस श्रोत्रम्, वाचमिति द्वितीया प्रथमात्वेन विपरिणम्यते. प्राणस्य प्राण इति दर्शनात । वाचो ह वाचिमत्येतद्नुरोधेन प्राणस्य कसादद्वितीयैव प्राणमिति ਜ क्रियते ? नः बहुनामनुरोधस्य युक्तत्वात् । वाचिमित्यस्य वागि-त्येतावद्रक्तव्यं स प्राणस्य प्राण इति शब्दद्वयानुरोधेन; एवं हि बहूनामनुरोधो युक्तः कृतः स्यात् ।

यद्वाचो ह बाचम्-इस वाक्यके शब्दका 'यस्मात्' (हेस्वर्थ) में 'क्योंकि वह श्रे'त्रका श्रोत्र है, क्योंकि वह मनका मन हैं इस प्रकार श्रोत्रादि सभी पदोंसे सम्बन्ध है । वाची इस पदसमृहमें 'बाचम' पदकी दितीया विभक्ति प्रथमा विभक्तिके रूपमें परिणत कर ली जाती है. जैसा कि 'प्राणस्य प्राणः' में देखा जाता है। यदि कही कि धाची ह वाचम्' इस प्रयोगके अनुरोधसे 'प्राणस्य प्राणम्' इस प्रकार द्वितीया ही क्यों नहीं कर ली जाती ! तो ऐसा कहना उचित नहीं क्योंकि बहुतोंका अनुरोध यक्तिसङ्गत है अतः 'स उ प्राणस्य प्राणः' इस पदसमूहके सि और प्राणः ] दो शब्दोंके अनुरोधसे 'वाचम्' इस शब्दको ही 'वाक' कहना चाहिये । ऐसा इतना करनेसे ही बहुतोंका अनुरोध युक्त (स्वीकार) किया समझा जायगा।

वाचो ह वाचं प्राणस्य प्राण इति विभक्तिद्वयं सर्वत्रैव द्रष्टक्यम् कथम् १ पृष्टत्वात्स्वरूपनिर्देशः; प्रथमयैव च निर्देशः। तस्य च

यहाँ 'वाचो ह वाचम्' तथा 'प्राणस्य प्राणः' इस प्रकार [ पिछले पदमें ] सर्वत्र ही [ प्रथमा और द्वितीया ] दो विभक्ति समझनी चाहिये, क्यों ! क्योंकि आत्मा-विगयक प्रश्न होनेके कारण उसके स्वरूपका निर्देश किया गया है और निर्देश प्रथमा विभक्तिसे ही किया जाता है; तथा आत्मा ही

पृष्टं च वस्त प्रथमयैव निर्देष्ट्रं प्राणः प्राणस्य प्राणन-सामर्थ्यम्। न ह्यात्मनानधिष्ठितस्य प्राणनप्रपपद्यते. ''को द्येवान्यात्कः प्राप्याद्यदेष आकाश आनन्दो न स्थात" (तै॰ उ॰ २।७।१) ''ऊर्ध्वं प्राणमुख्यस्यपानं प्रत्य-गस्यति" (क० उ० २ । २ । ३ ) इत्यादिश्वतिभ्यः । इहापि येन प्राणः विद्धि इति । श्रोत्रादीन्द्रियप्रसावे

श्चेयत्वात्कर्मत्वमिति द्वितीया।
अतो वाचो ह वाचं प्राणस्य
प्राण इत्यसात्सर्वत्रैव विभक्तिव्यसा

इसके सिवा, पूछी हुई वस्तका निर्देश प्रथमा विभक्तिसे ही करना उचित हैं ( [ अभिप्राय यह कि ] जिसके विषयमें तने पछा है वह यानी प्राण नामक वृत्ति-विशेषका प्राण है । उसके कारण ही प्राणका प्राणनसामर्थ्य है, क्यों-कि आत्मासे अनिधिष्ठित प्राणका प्राणन सम्भव नहीं है, जैसा कि ''यदि यह आनन्दखरूप न होता तो कौन जीवित रहता कौन श्वासोच्छास ''यह प्राणको उत्पर ले जाता है तथा अपानको नीचेकी ओर छोडता है'' इत्यादि श्रुतियोंसे सिद्ध होता है । यहाँ (इस उपनिषद्में ) भी यह कहेंगे ही कि जिसके द्वारा प्राण प्राणन करता है उसीको तू ब्रह्म जान ।

*शङ्का—*परन्तु यहाँ श्रोत्रादि

वितीया । श्रेय है, इसल्यिं उसमें कर्मत्व रहनेके कारण द्वितीया भी ठीक है। अतः 'वाचो ह वाचम' तथा 'प्राणस्य प्राणः' इस कथनके अनुसार सभी जगह दो विभक्ति-विभक्ति- विभक्ति समझनी चाहिये। [अर्थात् सभी पदोंमें ये दोनों विभक्तियाँ रह मकती हैं।] वत-भाष्य

स्यैव ग्रहणं युक्तं न तु प्राणस्य ।

सत्यमेवम्ः प्राणग्रहणेनैव तु

प्राणस्य ग्रहणं कृतमेव मन्यते

श्रुतिः । सर्वस्येव करणकलापस्य

यदर्थप्रयुक्ता प्रवृत्तिःः तद्रक्षेति

प्रकरणार्थो विवक्षितः ।

तथा चक्षुपश्रक्षु रूपप्रकाश
कस्य चक्षुपा यद्द्रपग्रहणसामध्ये

तदात्मचैतन्याधिष्ठितस्येव । अतः

# चक्षुषश्रक्षः ।

प्रष्टुः पृष्टस्यार्थस्य ज्ञात्।मिष्ट-भारमिवदा- त्वात् श्रोत्रादः श्रोत्रा-ऽपृतत्व- दिलक्षणं यथोक्तं निरूपणम् ब्रह्म 'ज्ञात्वा' इत्यध्या-हियतेः अमृता भवन्ति इति इन्द्रियों के प्रसङ्गमें प्राणको ही अहण करना युक्तियुक्त है, प्राणको नहीं । समाधान-यह ठीक है । किन्तु श्रुति प्राणको प्रहण करनेसे ही प्राणका भी प्रहण किया मानती है । इस प्रकरणको यही अर्थ बतलाना अभीष्ट है कि जिसके लिये सम्पूर्ण इन्द्रिय-समृह्की प्रवृत्ति है वही ब्रह्म है ।

तथा [ वह महा ] चक्षुका चक्षु है । रूपको प्रकाशित करनेवाले चक्षु-इन्द्रियमें जो रूपको प्रहण करनेकी सामर्थ्य है वह आस-चैत-यसे अधिष्ठित होनेके कारण ही है । इसिल्ये वह चक्षुका चक्षु है । प्रश्न-कर्ताको अपने पूछे हुए पदार्थको जाननेकी इच्छा हुआ ही करती है, इसिल्ये, तथा 'अमृता भवन्ति' ( अमर हो जाते हैं ) ऐसी फलश्रति होनेके कारण भी उपर्यक्त

वाक्य-भाष्य

यदंतच्छ्रोत्राद्युपलिध्धांनिमत्तं <sub>आरमशानेन</sub> श्रोत्रस्य श्रोत्रमि-<sub>बगुतत्व-</sub> त्यादिलक्षणं नित्यो-निस्पणम् पलिध्यसूर्पं नि-विदेशिषमात्मतत्त्वं तद्-वुद्धातिमुच्यानवबोधनिमित्ता-ध्यारोपितादं बुद्ध्यादिलक्ष-

वह जो श्रोत्रादिकी उपलब्धिका श्रोत्रादिकी उपलब्धिका श्रोत्रादिकी उपलब्धिका श्रोत्रादिकी उपलब्धिका श्रोत्रादेखा कियोपलब्धिका नित्योपलब्धिका नित्योपलब्धिका नित्योपलब्धिका नित्योपलब्धिका निर्योपलब्धिका न

फलश्रतेश्र ज्ञानाद्वचमृतत्वं प्राप्यते । ज्ञात्वा विम्रच्यते इति सामर्थ्यात । श्रोत्रादिकरणकलाप-म्रज्झित्वा--श्रोत्रादौ ह्यात्मभावं कृत्वा. तदपाधिः सन्. तदात्मना जायते म्रियते संसरति च अतः श्रोत्रादेः श्रोत्रादिलक्षणं ब्रह्मात्मेति विदित्वाः अतिम्रच्य श्रोत्राद्यात्मभावं परित्यज्य-श्रोत्राद्यात्मभावं परित्यजन्ति, ते धीरा धीमन्तः: न हि विशिष्ट-धीमस्वमन्तरेण श्रोत्राद्यात्म-भावः श्वक्यः परित्यक्तम्-–प्रेत्य

श्रोत्रादिके श्रोत्रादिरूप ब्रह्मको जानकर---इस प्रकार यहाँ 'ज्ञात्वा' क्रियाका अध्याहार किया जाता है। क्योंकि अमरखकी प्राप्ति ज्ञानसे ही होती है, जैसा कि (ब्रह्मको) जानकर मुक्त हो जाता है ; इस सामर्थ्यसे सिद्ध होता है श्रोत्रादि करणकलापको ---श्रोत्रादिमें ही आत्मभाव करके उनकी **उपाधिसे** यक्त जन्मता, मरता और संसारको प्राप्त हाता है । अतः श्रोत्रादिका श्रोत्रादि रूप ब्रह्म ही आत्मा है ऐसा जानकर और अतिमोचन करके श्रोत्रादिमें आत्मभावको त्यागकर धीर पुरुष 'प्रेरव' अर्थात् पुत्र, मित्र, कलत्र और बन्धुओं में अहंता, ममताके व्यवहाररूप इस छोकसे विख्य होकर यानी सम्पूर्ण एषणाओंसे मक्त

वाक्य-भाष्य

णात्संसारान्मोक्षणं कृत्वा धीरा धीमन्तः प्रेत्यासाल्छोकाच्छरीरात् प्रेत्य वियुज्यान्यसिन्नप्रति-सन्धीयमाने निर्निमित्तत्वादमृता भवन्ति । सति शक्काने कर्माणि दारी-

रान्तरं प्रतिसन्दधते । आत्मा-

बुद्धिमान् लोग इस लोकसे जाकर अर्थात् इस शरीरसे पृथक् होकर दूबरे शरीरका अनुसन्धान न करनेके कारण अन्य कोई प्रयोजन न रहनेसे अमृत हो जाते हैं।

अज्ञानके रहनेतक ही कर्म दूसरे हारीरकी खोज किया करते हैं । आत्मज्ञान हो जानेपर तो सम्पूर्ण कमोंके आरम्भक अज्ञानसे विपरीत ज्ञानरूप अग्निद्वारा कमोंके दग्ध पत्र-भाष्य

व्याष्ट्रत्य असात् लोकात् पुत्र-मित्रकलत्रवन्धुषु ममाहंभाव-संव्यवहारलक्षणात्, त्यक्तसर्वे-पणा भूत्वेत्यर्थः अमृता अमरणधर्माणो भवन्ति ।

''न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनेके अमृतत्वमानशुः" (केंवल्य०१।२) "पराश्चि खानि व्यतृणत्स्वयम्भूस्तसात् पराङ्पञ्यति नान्तरात्मन्। कश्चिद्धीरः प्रत्यगास्मानमेक्षदा- वृत्तचक्षुरमृतत्विमच्छन्"(क०उ०२।१।१) "यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः अत्र ब्रह्म समञ्जुते" (क० उ०२।३।१४) इत्यादिश्वतिभ्यः।

ह्मानविपरीतविद्याग्निविप्सुष्टत्यात् कर्मणामनारम्भेऽमृता एव भवन्ति । द्यारीरादिसम्तानाविच्छेर-

होकर अमृत—अमरणधर्मा हो जाते हैं। जो लोग श्रोत्रादिमें आस्म-भावका त्याग करते हैं वे धीर यानी बुद्धिमान होते हैं। क्योंकि विशिष्ट बुद्धिमस्वके बिना श्रोत्रादिमें आस्म-भावका त्यागनहीं किया जा सकता।

''कर्मसे. प्रजासे अथवा धनसे नहीं, किन्हीं-किन्हींने केवल स्यागसे ही अमरत्व लाभ किया है '' ''स्वयम्भू-ने इन्द्रियोंको बहिर्मख करके हिंसित कर दिया है इसिछिये जीव बाह्य बस्तुओं को ही देखता **हे.** अन्तरात्माको नहीं देखता । कोई बुद्धिमान् पुरुष अमरत्वकी इच्छ।से इन्द्रियोंको रोककर अपने गारमाको देखता है" "जिस समय इसके हृदयकी कामनाएँ छुट जाती हैं ....इस अवस्थामें वह ब्रह्मको प्राप्त कर लेता है" इत्यादि श्रुतियोंसे भी यही सिद्ध होता है। अथवा

वाक्य-भाष्य

हो जानेपर फिर प्रारम्ध निःशेष हो जानेके कारण वे अमृत ही हो जाते हैं । [ अनादि संसारपरम्परासे 'में शरीर हूं' ऐसे अध्यासके कारण ] 'पुनः-पुनः शरीरप्राप्तिरूप परम्पराका विच्छेद न हो' ऐसा अनुसन्धान करते रहनेके कारण अपने ऊपर आरोपित

अथवा, अतिमुच्येत्यनेनेवेषणा-त्यागस्य सिद्धत्वाद् असाछोकात् प्रेत्य असाच्छरीराद्येत्य मृत्वे-स्यर्थः ॥ २ ॥ एषणात्याग तो 'अतिमुच्य' इस पदसे ही सिद्ध हो जाता है, अतः (अस्माल्डोकात्येत्य का यह भाव समझना चाहिये कि इस शरीरसे अलग होकर यानी मरकर [ अमर हो जाते हैं ]॥ २ ॥

यसाच्छ्रोत्रादेरिप श्रोत्राद्यात्म- | क्योंकि ब्रह्म श्रोत्रादिका भूतं ब्रह्म अतः— श्रोत्रादिरूप है, इसल्यि—

आत्माका अज्ञेयत्व और अनिर्वचनीयत्व

न तत्र चक्षर्गच्छित न वाग्गच्छित नो मनो न विद्यो न विजानीमो यथैतद्नुशिष्यादुन्यदेव तद्विदितादथो अविदिताद्धि। इति शुश्रुम पूर्वेषां ये नस्तद्वचाचचक्षिरे॥ ३॥

वहाँ ( उस ब्रह्मतक ) नेत्रेन्द्रिय नहीं जाती, वाणी नहीं जाती, मन नहीं जाता । अतः जिस प्रकार शिष्यको इस ब्रह्मका उपदेश करना चाहिये, वह इम नहीं जानते --- वह हमारी समझमें नहीं आता। वह विदितसे अन्य हो है तथा अविदितसे भी परे है-ऐसा हमने पूर्व-पुरुषोंसे सुना है, जिन्होंने हमारे प्रति उसका व्याख्यान किया था ॥ ३ ॥

पद-भाष्य

न तत्र तस्मिन्ब्रह्मणि चक्षुः वहाँ—उस ब्रह्ममें नेत्रेन्द्रिय छति, स्वात्मनि गमना- नहीं जाती, क्योंकि अपनेद्दीमें अपनी सम्भवात् । तथा न वाग् गच्छति । । गति होनी असम्भव है । और न वाणी

वाक्य-भाष्य

मृत्युवियोगात्पूर्वमप्यमृताः सन्तो । की हुई अज्ञानरूप मृत्युका वियोग

होनेसे पूर्व भी नित्य आत्मस्वरूप होनेसे कारण यद्यपि अमृत ही रहते हें तथापि अमर होते हैं—ऐसा इस्युपचर्यते ॥ २ ॥ उपचारसे कहा जाता है ॥ २ ॥

घेयं प्रकाशयति यदा, तदाभि-घेयं प्रति वाग्गच्छतीत्युच्यते तस्य च शब्दस्य तिन्नर्वतिकस्य च अतो करणस्यात्मा न वागाच्छति यथाप्रिर्दाहकः प्रकाशकश्चापि सन् न ह्यात्मानं प्रकाशयति दहति वा, तद्वत । नो मनश्चान्यस्य सङ्कलपयित अध्यवसायित च सत सङ्कल्पयत्यध्यवस्यति नात्मानं च, तस्यापि ब्रह्मात्मेति । इन्द्रिय-वाक्य-भाष्य

न तत्र चक्षर्गच्छति इत्युक्तेऽपि पर्यनयोगे हेतरप्रतिपत्तेः श्रोत्रमित्येवमादिना उक्ते ऽप्यात्मतत्त्वे ऽप्रतिपन्नत्वात् सक्ष्मत्वहेतोर्वस्तनः पुनः पनः पर्यन्ययक्षाकारणमाह तत्र चभूर्गच्छतीति । तत्र थ्रोत्राः

वाचा हि शब्द उचार्यमाणोऽभि-। ही पहुँचती है । जिस समय वाणी-से उच्चारण किया हुआ शब्द अपने वाच्यको प्रकाशित करता है उस ममय ही. अपने बाज्यतक वाणी पहेँचती है--ऐसा कहा जाता है ! किन्त ब्रह्म तो शब्द और उसका व्यवहार करनेवाले इन्द्रियका आत्मा है। अतः वाणी वहाँ उसी प्रकार नहीं पहुँच सकती? जैसे कि अग्नि दाहक और प्रकाशक होनेपर भी अपनेको न जलाता है प्रकाशित ही करता है।

> और न मन ही विहाँतक जाता है । मन भी अन्य सङ्कलप और निश्चय होता हुआ भी अपना सङ्कल्प या निश्चय नहीं करता है, क्योंकि ब्रह्म उसका भी आत्मा है । इन्द्रिय और

यद्यपि आचार्यने तस्त्रका निरूपण कर दिया तो भी न समझनेके कारण शिप्यके पुनः प्रश्न करनेमें 'वहाँ नेत्रेन्द्रिय नहीं जाती? इत्यादि कारण है। अर्थात् 'श्रोत्रस्य श्रोत्रम्' इत्यादि श्रतिसे आत्मतस्वका निरूपण दिये जानेपर भी आत्मतत्त्व अत्यन्त सक्ष्म होनेके कारण समझमें न आनेसे शिष्यको जो पुनः पृछनेकी इच्छा हुई उसका कारण 'न तत्र चक्षगंच्हति' इत्यादि श्रतिसे बतलाया गया है।

मनोभ्यां हि वस्तुनो विज्ञानम् । तदगोचरत्वाका विद्याः तद्ग्रह्म ईदशमिति ।

अतो न विजानीमो यथा येन
प्रकारेण एतद् ब्रह्म अनुशिष्याद्
उपदिशेन्छिष्यायेत्यभिप्रायः ।
यद्धि करणगोचरं तदन्यसमै
उपदेष्टुं शक्यं जातिगुणकियाविशेषणैः। न तज्जात्यादिविशेषण-

मनसे ही वस्तुका ज्ञान हुआ करता है; उनका अविषय होनेके कारण हम यह नहीं जानते कि वह ब्रह्म ऐसा है।

अतः जिस प्रकारसे इस ब्रह्मका अनुशासन—शिष्यके प्रति उपदेश किया जाय, वह हम नहीं जानते— ऐसा इसका अभिप्राय है। जो वस्तु इन्द्रियोंका विषय होती है उसीका जाति, गुण और क्रियारूप विशेषणोंद्वारा दूसरेको उपदेश किया जा सकता है। किन्तु ब्रह्म उन जाति आदि विशेषणोंवाला नहीं है। अतः शिष्योंको उपदेश हारा उसकी प्रतीति कराना बहुत

### वाक्य-भाष्य

चातमभूते चश्चरादीनि वाक् चश्चषोः सर्वेन्द्रियोपलक्षणार्थत्वान्न विश्वानमुत्पादयन्ति । सुव्वादिवक्तिः गृह्येतान्तःकर-णेनात आह—नो मनः । न सुखादिवन्मनसो विषयस्ततःः इन्द्रियाविषयत्वातः । श्रोत्रादिके आत्मत्वरूप उस आत्मतत्वके विषयमें चक्षु आदि इन्द्रियाँ ज्ञान उत्पन्न नहीं कर सकर्ती; क्योंकि यहाँ वाक् और चक्षु सभी इन्द्रियोंका उपलक्षण करनेके लिये हैं।

[इसपर सन्देह होता है—] तो फिर सुखादिके समान उसका अन्तः करणसे प्रहण हो सकता होगा ? [ इसपर कहते हैं—] मन भी उसतक नहीं पहुँचता । वह सुखादिके समान मनका भी विषय नहीं है, क्योंकि वह इन्टियोंका अविषय है ।

पट-भाष्य

प्रत्याययितुमिति उपदेशे तदर्थ-ग्रहणे च यत्तातिशयकर्तच्यतां दर्शयति ।

'न विश्वो न विजानीमो यथैतदनुशिष्यात्' इति अत्यन्तम्
एवोपदेशप्रकारप्रत्याख्याने प्राप्ते
तदपत्रादोऽयमुच्यते । सत्यमेवं
प्रत्यक्षादिभिः प्रमाणैर्न परः
प्रत्याययितुं शक्यः आगमेन तु

न विद्यो न विज्ञानीमोऽन्तः करणेन यथैतद्वद्व्य मनआदिकरण-ज्ञातमनुशिष्याद् अनुशासनं कुर्यात्मष्ट्वस्तिनिमिसं भवेत्तथा-विषयत्वात्र विद्यो न विज्ञानीमः। अथवा श्रोतादीनां श्रोत्रादि-लक्षणं व्रह्मविशेषेण दर्शयत्युक्तः आचार्य आह न शक्यते दर्श-यितुम्। कस्मात् ? न तत्र चश्च-गंच्छति इत्यादि पूर्षवत्सर्वम्। अत्र तु विशेषो यथैतदनुशिष्यादिति। यथैतदन्दिशिष्याद्य प्रतिपादयेष कठिन है—इस प्रकार श्रृति उपदेश और उसके अर्थका ग्रहण करनेमें अधिक प्रव्यंत करनेकी आक्स्यकता दिख्छाती है।

प्रथेतम्
तम्
स्यान्यसे उपदेशके । 'न विद्यो
न विज्ञानीमो यथैतदनुशिष्यात्'
स्य वाक्यसे उपदेशके प्रकारका
अस्यन्त निषेध प्राप्त होनेपर उसका
मेवं
यह अपवाद कहा जाता है। यह
ठीक है कि प्रत्यक्षादि प्रमाणोंसे
परमात्माकी प्रतीति नहीं करायी
न त जा सकती, किन्तु शास्त्रसे तो

्यह ब्रह्म मन आदि इन्द्रियसमूहका जिम प्रकार अनुशासन करता है अर्थात् जिस प्रकार उनकी प्रवृत्तिका कारण होता है— इन्द्रियोंका अविषय होनेके कारण—इस सम्बन्धमें अपने अन्तःकरणद्वारा हम कुछ नहीं जानते अर्थात् कुछ नहीं समझते ।

अथात् कुछ नहीं समझत ।

अथवा शिष्यके यह कहनेपर कि
'श्रोत्रादिके श्रोत्रादिरूप ब्रह्मको विशेषरूपमे दिखलाओ' आचार्य कहते हैं
कि 'उसे दिखाया नहीं जा सकता ।
क्यों ? 'क्योंकि उसतक नेत्र नहीं पहुँच
सकते' इत्यादि प्रकारसे सकका आशय
पूर्ववत् समझना चाहिये । यहाँ
'ययैतदनुशिष्यात्' इस वाक्यका
विशेष तात्यर्य हैं। अर्थात् जिस किसी
अन्य विभिने कोई अन्य गुरू अपने

शक्यत एव प्रत्याययितुमिति

तदुपदेशार्थमागममाह—

अन्यदेव तद्विदितादथो अविदितादधीति । अन्यदेव पृथगेव

तद् यन्त्रकृतं श्रोत्रादीनां श्रोत्रा-

शिष्यानितो ऽन्येन अभ्यो रिप विधिनेत्यभिषायः । सर्वथापि ब्रह्म वोधयेत्यक आचार्य आह, अन्यदेव तदि-दितादधो अविदितादधीत्या-विविताविविताभ्यामन्य-त्वम। यो हि ज्ञाता स पव सः सर्वात्मकत्वात् । अतः सर्वात्मनो श्चातुर्श्वात्रन्तराभावाद्विदितादन्य-त्वम् । "स वेत्ति वेद्यं न च तस्यास्ति वेत्ता" ( इवे० उ० ३।१९) इति च मन्त्रवर्णात ''विश्वातारमरे केन विज्ञानीयात'' ( बृ० उ०२ । ४ । १४ ) इति च वाजसनेयके। अपि च व्यक्तमेव

प्रत्याययितुमिति । उसकी प्रतीति करायी ही जा सकती है—अतः उसके उपदेशके ममाह— | लिये शास्त्र प्रमाण देते हैं—

> वि- ध्वह विदितसे अन्य ही है और भविदितसे भी परे है । यहाँ जिस प्रकरणप्राप्त श्रोत्रादिके श्रोत्रादि और त्रा- उनके अविषय ब्रह्मका उल्लेख किया

> > शिष्योंको इसका अनुशासन— प्रतिपादन कर मकता है [बह हम नहीं जानते ]।

परन्त मझे तो किसी भी तरह बोध करा ही दीजिये- --शिष्यके ऐसा कहनेपर आचार्य कहते हैं.-- वह ब्रह्म जाने हुएमे अन्य है तथा बिना जानेभे भी परे हैं?--जाने और न जाने हुएसे भिन्न होना यही उपदेशकी परम्परा है । इसके सिवा जो कोई भी उसको जाननेवाला है वह स्वयं वही है, सर्वात्मक है । अतः सबके आत्मारूप सिवा अन्य उम जाताके अभाव होनेके कारण वहः जितना कुछ जाना जाता है उससे भिन्न है; जैसा कि मन्त्रवर्ण भी कहता है---''वह सम्पूर्ण शेयको जानता है तथा उसका ज्ञाता और कोई नहीं है" तथा वाजसनेय श्रतिमें भी कहा है-''अरे ! उस विशाताको किससे जाने !'' इसके सिवा व्यक्तको ही विदित कहा गया है, उसमे भिन्न यानी अन्यक्त ]

दीत्युक्तमविषयश्च तेषाम्ः तद् विदिताद् अन्यदेव हि । विदितं नाम यिद्वदिक्रिययातिशयेनाप्तं विदिक्रियाकर्मभूतं कचित् किश्चित्कस्यचिद्विदितं स्यादिति । सर्वमेव व्याकृतं विदितमेवः तसादन्यदेवेत्यर्थः ।

गया है वह विदित्तसे अन्य—पृथक् ही है। वेदन कियासे अत्यन्त व्यात अर्थात् वेदन कियाओ कर्म-भूत जो कुछ [नामरूपात्मक] वस्तु कही-न-कहाँ किसी-न-किसी-को ज्ञात है उसीको 'विदित' कहते हैं। अतः सम्पूर्ण व्याकृत वस्तु 'विदित' ही है। उस [ विदित बस्तु] से ब्रह्म पृथक् ही है—यह इसका तारवर्य है।

वाक्य-भाष्य

विदितं तस्मादन्यदित्यभिप्रायः ।
यद्विदितं व्यक्तं तद्दन्यविषयत्वाद्द्यं सविरोधं ततोऽनित्यमत
एवानेकत्वाद्युद्धमत एव तद्विलक्षणं ब्रह्मेति सिद्धम् ।
तद्यीविदितम् ।
नः विक्षानानपेक्षत्वाद् । यद्धयब्रह्मणः विदितं तद्विक्षानास्वायमकाराने पेक्षम् । अविदित-

नहाणः विदितं तद्विश्वाना-स्वायप्रकादाने पेक्षम् । अविदित-अन्यानपेक्षत्वम् विश्वानाय हि लोक-प्रचृत्तिः । इदं तु विश्वानानपेक्षम् । कस्मात्? विश्वान-सक्रपत्वात् । न हि यस्य यत्सक्षं तत्तेनान्यतोऽपेक्ष्यते । न च स्वत

अनपेक्षमेव

सिद्ध-

पवापेक्षा

है यही इस [ अन्यदेव विदितात् ] का तात्पर्य है जो विदित अर्थात् व्यक्त होता है वह दूमरेका विषय होनेके कारण अस्प और सविरोध होता है ऐसा होनेसे अनित्य होता है, अतः अनेक होनेके कारण अशुद्ध भी होता है; इसल्यि सिद्ध हुआ कि ब्रह्म उममे भिन्न प्रकारका ही है।

पूर्वं - नते फिर ब्रह्म अज्ञात हुआ !
सिद्धान्ती - नहीं , क्यों कि उसे विज्ञान(ज्ञात होने ) की अपेक्षा नहीं है ।
जो वस्तु अज्ञात होती है उसके विज्ञानकी अपेक्षा हुआ करती है । अज्ञात
वस्तुको जाननेके लिये ही सम्पूर्ण
लोकौंकी प्रवृत्ति है; किन्तु ब्रह्मको
अपने विज्ञानकी अपेक्षा नहीं है;
क्यों ? क्योंकि वह विज्ञानस्वरूप ही है ।
जिसका जो स्वरूप होता है वह
उसीकी दूसरेसे अपेक्षा नहीं रखता और
अपनेसे तो अपेक्षा हुआ ही नहीं
करती, क्योंकि अपना आप तो सिद्ध

अविदितमज्ञातं तहींति प्राप्त । आह—अथो अपि अविदिताद विदितविपरीतादव्याकृताविद्या-लक्षणाद्वचाकृतबीजात्, अधि

तो फिर ब्रह्म अज्ञात है--ऐसा होनेपर कहते प्राप्त अविदित-विदितसे विपरीत व्याकृत पदार्थोंकी बीजभूत अविद्यारूप अञ्याकतसे भी 'अधि' है। 'अधि'का इति उपर्यर्थे, लक्षणया अन्यद् । अर्थ ऊपर होता है; परन्तु लक्षणासे

वाक्य-भाष्य

त्वातः । प्रदीपः खरूपाभिष्यकौ प्रकाशान्तरमन्यतो ऽपेक्षते खतो वा । यद्धधनपेशं तत्खत एव सिद्धम् । प्रकाशात्मत्वातः प्रदीपस्यापेक्षितोऽप्यनर्थकः स्थातः प्रकाशे विशेषाभाषात । न हि प्रदीपस्य स्वरूपाभिव्यक्ती प्रदीप-प्रकाशोऽर्थवान । न चैब्रमात्म-नो ९१यत्र विद्यानग्रमि रोन खरूपविशानेऽप्यपेक्ष्येत । विरोध इति चेन्नाम्यत्वात् ।

सक्रपविद्याने विद्यानसक्रपत्याद् विश्वानान्तरं नापेक्षत इत्येतदसत् ।

( प्राप्त ) होनेके कारण अपेक्षासे रहित अपने स्वरूपकी । दीपक लिये अपनेसे अन्यसे प्रकाशान्तरकी नहीं रखता। इस प्रकार जो अपेक्षा नहीं रखता वह स्वतः सिद्ध ही है। दीपक प्रकाशस्वरूप ही स्वरूपकी अभिव्यक्तिके लिये यदि वह प्रकाशान्तरकी अपेक्षा करे तो व्यर्थ ही होगा, क्योंकि प्रकाशमें कोई विशेषता नहीं हुआ करती। एक दीपकके म्बरूपकी अभिव्यक्तिमें किसी अन्य दीपकका प्रकाश सार्थक नहीं होता । इसी प्रकार आत्मासे भिन्न ऐसा कोई विज्ञान नहीं है जो उसके म्बरूपका ज्ञान लिये अपेक्षित हो।

यदि कहो कि इससे विरोध प्रतीत होता है तो ऐसा कहना ठीक नहीं। क्योंकि जित्मा दससे भिन्न है। पुर्व - तुमने जो कहा कि आत्मा स्वरूपको जाननेमें किसी अन्य विशान-की अपेक्षा नहीं है—सो ठीक नहीं। पट-भाष्य

इत्यर्थः । यद्धि यसादधि उपरि । इसका अर्थ 'अन्य' करना चाहिये. तत्तसादन्यदिति प्रसिद्धम् । यद्विदितं तदल्पं मर्त्यं दुःखा-

तसाद्विदितादन्यद्वश्च

क्योंकि जो वस्त जिससे अधि-ऊपर होती है वह उससे अन्य इंआ करती है---यह प्रसिद्ध ही है।

जो वस्त विदित होती है वह अस्प, मरणशील एवं द:खमयी होती है, इसलिये वह हेय (स्याज्य) है। ब्रह्म उस विदित वस्तुसे भिग्न है इत्यक्ते त्वहेयत्वमक्तं रिसा कडनेसे उसका

## वाक्य-भाष्य

सम्यग्नानं चः न जानाम्यात्मा-नमिति । श्रतेश्च ''तत्त्वमसि'' ( छा० उ• ६।८---१६) 'शात्मा-नमेवावेत्'' (इ० उ०१।४।१०) तमात्मानं विदित्वा" (ब॰ उ०३।५।१) इति च। सर्वत्र श्रुतिष्वात्मविद्याने विद्या-नान्तरापेक्षत्वं दृश्यते । तस्मातः प्रत्यक्षश्रतिविरोध इति चेत्। नः कस्मातः ? अन्यो हिस आत्मा बद्धशादिकार्यकरणसङ्गा-ताभिमानसन्तानाविच्छेवलक्षणो-**ऽविवेकात्मको बुद्ध यवभा**सप्रधानः अवधासने । बीजप्रत्ययानाम आ-

क्योंकि आत्मामें भी विपरीत ज्ञान और सम्यक ज्ञान होता देखा ही जाता है: जैसा कि 'मैं आत्माको नहीं जानृता' इत्यादि कथूनसे तथा ''त् वह (ब्रह्म) है" "आत्माको ही जाना" **''उस इस आत्माको निश्चयपर्वक जान**-कर" आदि श्रतियाँने सिद्ध होता है। श्रतियोंमें आत्माके ज्ञानके लिये सर्वत्र ही विज्ञानान्तरकी अपेक्षा देखी जाती है। इसल्प्ये [ उपर्युक्त कथनका ] प्रत्यक्ष ही श्रतिसे विरोध है।

सिद्धान्ती-ऐसा कहना ठीक नहीं। क्यों ? क्योंकि बुद्धि आदि कार्य और करणके संघातमें जो अभिमान है उसकी परम्पराका विच्छेद न होना ही जिसका लक्षण है। नित्य चित्स्वरूप आत्मा ही जिसका आन्तरिक सार है और जिसमें अनित्य विज्ञानका अवमास हुआ करता है वह अविवेकात्मक, चिदाभास-प्रधान तथा चक्क आदि करणींवाला आत्मा ( जीवात्मा ) [ शुद्ध चेतनसे ] भिन्न ही है

तथा अविदितादधि इत्युक्तेऽनुपादेयत्वम्रुक्तं स्थात् । कार्यार्थं हि कारणमन्यद्न्येन उपादीयते । अतश्च न वेदितः । साधनको प्रहण किया जाता है; अतः अन्यस्मे प्रयोजनायान्यदपादेयं भवतीति । एवं विदिताविदिता-

बतलाया गया। तथा 'वह अविदित-से भी ऊपर हैं ऐसा कहनेपर उसका अनुपादेयत्व प्रतिपादन किया गया । किसी कार्यके लिये ही किसी अन्य पुरुवद्वारा एक अन्य कारण यानी वेत्ता ( आत्मा ) को किसी अन्य प्रयोजनके लिये कोई अन्य साधन उपादेय नहीं है। इस प्रकार वह विदित और अविदित दोनोंसे भिन्न है--इस कथनद्वारा हेय और उपादेयका प्रतिवेध कर दिया जान-से [ ज्ञेय वस्तु ] अपने आत्मासे

वाक्य-भाष्य

विभीवतिरोभावधर्मकत्वात्तद्धर्म-तयैव विलक्षणमपि चावभासते। मनसो रि मनोऽन्तर्गतत्वात्सर्वान्तरश्रतेः अन्तर्गतेन नित्यविज्ञानस्वरूपेण आकाशवदप्रचलितात्मनान्तर्गर्भ-भूतेन बाह्यो बुद्धश्वात्मा तद्विलक्षणः अर्चिभिरिवासिः प्रत्ययैरावि-भीवतिरोभावधर्मकैविंज्ञानाभास-रूपैरनित्यविद्यान आत्मा सुखी दुःखीत्यभ्युपगतो लौकिकैः

आविर्माव-तिरोभाव उसका धर्म है: अतः अपने उस धर्मके कारण वह उस-मे पृथक दिखलायी भी देता है। िकिन्त वह शद्ध चेतन तो ] 'आत्मा सर्वान्तर है' ऐसा वतलाने-वाली श्रतिके अनुसार अन्तःकरण यानी मनका भी मन है। उस अन्तर्गतः नित्यविज्ञानम्बरूपः आकाशके समान अविचल और अन्तर्गर्भभृत चिदात्मासे बाह्य और विलक्षण अनित्य विज्ञानवान विज्ञानात्मा ही आविभीव-तिरोभाव धर्मवाले विज्ञानाभासरूप अनित्य प्रत्ययोंके कारण लौकिक पुरुषोंद्वारा आत्मा सुखी-दु:खी है-- ऐसा माना जाता है जैसे ज्वालाओंके कारण अग्नि ।

त्रह्मविषया जिज्ञासा शिष्यस्य निर्वितिता स्यात् । न द्यन्यस्य स्वात्मनो विदितानिदिताभ्याम् अन्यत्वं वस्तुनः सम्भवतीत्यात्मा त्रह्मत्येष वाक्यार्थः; ''अयमात्मा त्रह्म" (माण्ड्०२) ''य आत्मा-पहत्तपाप्मा" (छा०उ०८।७।१)

अतोऽन्यो नित्यविश्वानखरूपादा-त्मनः। तत्र हि विश्वानापेक्षा विप-रीतश्वानत्वं चोपपद्यते न पुन-र्नित्यविश्वाने।

तस्त्रमसीति वोधोपदेशो न
उपपद्यत इति चेत्। ''आत्मानमेवावेत्'' ( बृ० उ० १ । ४ । १० )
इत्येवमादीनि च नित्यवोधात्मकत्वात् । न ह्यादित्योऽन्येन
प्रकाइयतेऽतस्तद्र्थवोधोपदेशःअनः

नः लोकाध्यारोपापोद्दार्थत्वात् । कोषोपदेशस्य सर्वात्मनि हि नित्य-अध्यास- विश्वाने तुद्धयाद्य-निरासार्थत्वम् नित्यधर्मा लोकैरच्या-रोपिता आत्माविवेकतः । तद्पो-

अभिन्न सिद्ध होनेके कारण शिष्यकी ब्रह्मविषयक जिज्ञासा पूर्ण हो जाता है, क्योंकि अपने आत्मासे भिन्न किसी और वस्तुका विदित और अविदित दोनोंसे भिन्न होना सम्भव नहीं है । अतः आत्मा ही ब्रह्म है—यह इस वाक्यका अर्थ है । यही बात ''यह आत्मा ब्रह्म है'' ''जो आत्मा पापसे रहित है'' भाष्य

अतः वह नित्यविज्ञानस्वरूप आत्मानं मिन्न हे। उसीमें विज्ञानकी अपेक्षा तथा विपरीत शानत्वकीसम्भावना है— नित्यविज्ञानस्वरूप चिदात्मामें नहीं।

पूर्व०-[ ऐसा माननेसं तो ]
'तत्त्वमित' ( वह ब्रह्म तू है ) यह
उपदंश भी नहीं बन सकता और न
''अपने आत्माको ही जाना [ कि मैं
ब्रह्म हूँ ]'' इत्यादि वाक्य ही सार्थक
हो सकते हैं—क्योंकि ब्रह्म तो नित्यबोधस्वरूप है। सूर्य दूसरेस प्रकाशित
कभी नहीं हो सकता । इसल्थिय
आत्माके विषयमें ज्ञानका उपदेश
करना व्यर्थ ही होगा।

सिद्धान्ती—ऐसी वात नहीं है, क्योंकि वह उपदेश लोगोंद्वारा किये हुए अध्यारोपकी निवृत्तिके लिये है । लोगोंने आत्मतत्त्वके अज्ञानवश उस नित्यविज्ञानत्वरूप सर्वात्मापर बुद्धि आदि अनित्य धर्मोका आरोप किया हुआ है। उसकी निवृत्तिके लिये ही पत-भाष्य

"यत्साक्षादपरोक्षाद्रक्ष" ( वृ० उ० ३ । ४ । १ ) "य आत्मा सर्वान्तरः" (वृ० उ० ३ । ४ । १ ) इत्यादिश्वत्यन्तरेम्यक्चेति ।

''जो साक्षात् अरोक्षरूपसे ब्रह्म ही हैं'' ''जो आत्मा सर्वान्तर है'' इत्यादि अन्य श्रुतियोंसे भी प्रमाणित होती है।

वाक्य-भाष्य

हार्थो बोधोपदेशो बोधात्मनः

तत्र च बोधाबोधौ समञ्जसौ,
अन्यनिमित्तत्यादुदक इवौष्ण्यम्
अग्निनिमित्तम्,राश्यहनी इवादीत्यनिमित्ते । छोके नित्यावौष्ण्यप्रकाशावग्न्यादित्ययोरन्यत्रभावाभावयोनि मित्तत्त्वादिनत्याधिव
उपचर्यते । धक्ष्यत्यग्निः प्रकाशयिष्यति सचितेति तद्वत् । एवं
च सुखदुःखबन्धमोक्षाद्यध्यारोपो
छोकस्य तद्देपेक्ष्य तत्त्वमस्यात्मानमेवावेदित्यात्मावबोधोपदेशेन
श्रुतयः केवलमध्यारोपापोदार्थाः ।
यथा सचितासौ प्रकाशयति

महाणो विदिता- **आत्मानम्** 

बिदिताभ्या-

मन्यत्वम

तद्वत्,

इति

नित्य-

बोधाबोध-

तस्मात

उस ज्ञानस्वरूपके ज्ञानका उपदेश किया जाता है।

तथा उस बोधस्वरूपमें बोध और अबोध समीचीन भी हैं, क्योंकि जैसे अग्निके कारण जलमें उष्णता रहती है तथा सूर्यके कारण दिन और रात हुआ करते हैं, वैसे ही उनका कारण भी अन्य ( आरोपित धर्म ) ही है। उष्णता और प्रकाश—ये अग्नि और सर्यके तो नित्य-धर्म हैं, किन्त अन्यत्र अपने भाव और अभावके कारण वे अनित्यवत उपचरित होते हैं: जैसे---'अग्नि जला देगा' 'सर्य प्रकाशित करेगा' वाक्योंमें; वैसे ही जित्माके विषयमें समझना चाहिये ]। इस प्रकार लोकका जो सुख-दु:ख एवं बन्ध-मोक्षरूप अध्यारोप है उसकी अपेक्षासे ही **'तत्त्वमसि' 'आत्मानमेवावेत' इत्यादि** श्रतियाँ आत्मज्ञानके उपदेशसे केवल अध्यारोपकी निवृत्तिके लिये ही हैं।

जिस प्रकार 'यह सूर्य अपने-आपकां प्रकाशित करता है' [ इस बाक्यसे प्रकाशस्वरूप सूर्यमें प्रकाशकर्तृत्वका उल्लेख किया जाता है ] उसी प्रकार नित्यवीधस्वरूप आत्मामें भी ज्ञाम और अशानका कर्तन्व माना गया है।

पत-भाष्य

एवं सर्वात्मनः सर्वविशेष-**ब्रह्मत्वप्रतिपादकस्य वाक्यार्थस्य । ब्रह्मत्व प्रतिपादन करनेवाले वाक्यार्थ-**

अन्यद्वविदितातः ।

इस प्रकार सर्वास्मा सर्वविशेष-चिन्मात्रज्योतिषो । रहित विन्मात्रज्योतिःखरूप वस्तका

## वाक्य-भाष्य

अधिशब्दश्च

अन्यार्थे । यहा यदि यस्याधि तत्ततोऽभ्यत्सामध्यातः । यथाधि भत्यादीनां राजा । अव्यक्तमेव अविदितं ततो ऽन्यदित्यर्थः । विदितमविदितं च व्यक्ताव्यक्ते कार्य कारणत्वेन विकलिपते विज्ञानस्वरूपं ताभ्यामन्य द्वह्य सर्वविशेषप्रत्यस्तमितम् इत्ययं समुदायार्थः । अतु एवात्मत्वान्न हेय उपादेयो वा । अन्यद्धश्चन्येन हेयमपादेयं वा तेनैव कस्यचिद्धेयमुपादेयं वा भवति । आत्मा च ब्रह्म सर्वान्त-रात्मत्वादविषयमतो ऽन्यस्यापि

इसलिये वह अविदित (अज्ञात) स मी अन्य है । यहाँ 'अधि' शब्द 'अन्य' है अथवा जो जिससे अधि ( ऊपर ) होता है वह उससे अन्य ही हुआ करता है, क्योंकि उस शब्दकी शक्तिसे यही बोध होता है: जिस प्रकार सेषक आदिसे उत्पर राजा।'' अध्यक्त ही अबिदित है। उसमे यह आत्मा पृथक है---यही इसका तात्पर्य है।

और अविदित व्यक्त और अब्यक्त ही क्रमशः कार्य तथा कारणभावसे माने गये हैं उनसे भिन्न वह ब्रह्म है जो सम्पूर्ण विशेषणोंस रहित विशानस्वरूप है--यह इस समस्त वाक्यसमदायका तात्पर्य है । अतः आत्मस्वरूप होनेके कारण वह त्याज्य या ग्राह्म भी नहीं है। अन्य वस्त ही किसी अन्यकी त्याज्य या प्राह्म हुआ करती है; स्वयं आप ही अपनी कोई भी वस्त हेय या उपादेय नहीं होती। आत्मा ही ब्रह्म है और सबका अन्तर्यामी होनेसे वह किसी इन्द्रियका विषय भी नहीं है। इसलिये वह किसी अन्यका भी हेय या उपादेय नहीं है। इसके सिवा आत्मारे भिन्न कोई और

१- जिस प्रकार सेवकोंके ऊपर होनेके कारण राजा छनसे मित्र है उसी प्रकार अबिडितसे कपर होनेके कारण आस्मा उससे मिश्र है।

आचार्योपदेशपरम्परया प्राप्तः का 'इति
त्वमाह—इति शुश्वमेत्यादि ।
त्रक्ष च एवमाचार्योपदेशपरम्परया
एवाधिगन्तव्यं न तर्कतःप्रवचनमेधावहुश्वततपोयज्ञादिभ्यश्च, इति
एवं शुश्रुम श्रुतवन्तो वयं पूर्वेवाम् आचार्याणां वचनम्; ये
आचार्या नः असम्यं त्रक्षा
व्याचचक्षिरे व्याख्यातत्रन्तः विह्नका

का 'इति शुश्रम पूर्वेशाम्' इत्यादि वाक्यद्वारा आचार्यों के उपदेशकी परम्परासे प्राप्त होना दिखलाया गया है। इस प्रकार वह ब्रह्म आचार्यों की उपदेश-परम्परासे ही ज्ञातव्य है, तर्कसे अथवा प्रवचन, मेधा, बहुश्रुत, तप एवं यज्ञादिसे नहीं—-ऐसा हमने पूर्ववर्ता आचार्यों का वचन सुना है। जिन आचार्यों ने हमारे प्रति उस ब्रह्मका व्याख्यान—-स्पष्ट कथन

### वाषय-भाष्य

हेयमुपादेयं वा । अन्याभावाच ।

इति शुश्रम पूर्वेषामित्यागमोपदेशः । व्याचचवर्षात्तस्य आमः क्षिर इत्यस्वातनः यं
प्रामाणिकःवम् तर्कप्रतिषेधार्थम् । ये
नस्तद्वस्रोक्तवन्तस्ते नित्यमेवागमं
ब्रह्मप्रतिपादकं व्याख्यातवन्तो
न पुनः स्वबुद्धिप्रभवेण तर्केण
उक्तवन्त इत्यागमपारम्पर्याः
विच्छेदं दर्शयति विद्यास्तुतये ।
तर्कस्त्वनवस्थितो भ्रान्तोऽपि
भवतीति ॥ ३ ॥

वस्तु न होनेके कारण भी [ वह हेथोपादेयरहित है ]।

·इति शुश्रम पूर्वेपाम्' (यह हमने पर्व आचार्यांके महसे सुना है ) ऐसा केहकर यह दिखलाते हैं कि यह परम्परागत ] शास्त्रका उपदेश है। हमसे [ शास्त्रीय मतका ] व्याख्यान किया था [ यह उनकी स्वतन्त्र कल्पना नहीं है ] ऐसा कहकर जो उन आचार्याकी अस्वतन्त्रता दिखलायी है वह तर्कका प्रतिषेध करनेके लिये है; जिन्होंने हमसे उस ब्रह्मका वर्णन किया था । अर्थात् उन्होंने ब्रह्मका प्रति-पादन करनेवाले नित्य आगमका ही व्याख्यान करके बतलाया था अपनी बुद्धिसे ही प्रकट हुए तर्कद्वारा नहीं कहा। इस प्रकार ज्ञानकी स्तुतिके लिये शास्त्रपरम्पराका अविच्छेद दिखलाया है, क्योंकि तर्क तो अनवस्थित और भ्रमपूर्ण भी होता है ॥ 3 ॥

विस्पष्टं कथितवन्तः,

इत्यर्थः ॥ ३ ॥

तेषाम् । किया था, उन्हींके [ वचनसे हमें उसे जानना चाहिये ] यह इसका तालाई

तद्विदितादथो अविदिताद्धि' इत्यनेन वाक्येन बद्योति प्रतिपादितं आत्मा श्रोतराशङ्का जाता-कथं न्वात्मा ब्रह्म । आत्मा हि नामाधिकतः कर्मण्यपासने च संसारी कर्मी-पासनं वा साधनमनुष्ठाय ब्रह्मादि-देवान्स्वर्ग वा प्राप्तुमिच्छति । उपास्यो तत्तसादन्य विष्ण-रीश्वर इन्द्रः प्राणो वा ब्रह्म भवितमहीति. न त्वात्माः लोक-प्रत्ययविरोधात यथान्ये तार्किका ईश्वरादन्य आत्मा कर्मिणोऽम्रं इत्याचक्षते. तथा यजाम्चं यजेत्यन्या एव देवता उपासते । तसाद्यक्तं यद्विदित-मुपास्यं तद्वह्य भवेत्, ततोऽन्य उपासक इति । तामेतामाशङ्कां शिष्यलि<del>ङ्</del>रोनोपलक्ष्य तद्राक्याद्वा आह-मैवं शक्किष्ठाः.

'वह विदितसे अन्य है और अविदितसे भी ऊपर हैं इस बाक्य-द्वारा आत्मा ही ब्रह्म है---ऐसा प्रदिपादन किये जानेपर श्रोताको यह शंका हाई----आत्मा प्रकार ब्रह्म है ? आत्मा तो और उपासनामें अधिकृत संसारी जीवको कहते हैं. जो उपासनारूप साधनका अनुष्ठान कर ब्रह्मा आदि देवताओं अथवां स्वर्गको प्राप्त करना चाहता है उससे भिन्न उसका उपास्य विष्णु, ईश्वर, इन्द्र अथवा प्राण ही चाह्रिये---आत्मा लोक-विश्वासके क्यों कि यह बात विरुद्ध है । जिस प्रकार तार्किक लोग आत्माको ईश्वरसे भिन्न बतलाते हैं उसी प्रकार कर्म-काण्डी भी 'इसका यजन करो----इसका यजन करो? इस प्रकार अन्य देवताकी ही उपासना करते हैं। अतः उचित यही है कि जो उपास्य विदित है वह ब्रह्म हो और उससे भिन्न उसका उपासक हो । शिष्यके व्याज अथवा उसके वाक्यसे उसकी इस आशंकाको उपलक्षित कहते हैं---ऐसी शंका मत करो,

# बह्म वागादिसं अर्तात और अनुपास्य है

# यद्वाचानभ्युदितं येन वागभ्युद्यते । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदम्पासते ॥ ४ ॥

जो बाणींसे प्रकाशित नहीं होता, किन्तु जिससे बाणी प्रकाशित होती है उसीको त ब्रह्म जान, जिस इस [ देशकालाविस्छन्न वस्तु ] की लोक उपासना करता है वह ब्रह्म नहीं है ॥ ४ ॥

# पद-भाष्य

यत् चेतन्यमात्रमत्ताकम्, वाचा वागिति जिह्वाम्लादिष्यष्टस् स्थानेषु विपक्तमाग्नेयं वर्णानाम् अभिव्यञ्जकं करणम् वर्णाश्रार्थ-सङ्केतपरिच्छिन्ना एतावन्त एवं कमप्रयुक्ता इतिः एवं तद-भिव्यञ्जयः शब्दः पदं वागिति

जो चंतन्य सत्ताखरूप ब्रह्म वाणीसे [अप्रकाशित है ]—जिह्नामूल आदि आठ स्थानों में \* आध्रित तथा अधिन-देवतास अधिष्ठित वर्णों को अभिव्यक्त करनेवाली इन्द्रिय एवं अर्थ-संकेतसे परिच्छिन्न और इतने तथा इस क्रम्से परिच्छन्न और इतने तथा इस क्रम्से पर्यक्त होनेवाले हैं, ऐसे नियमवाले वर्ण व्वाक् कहे जाते हैं। तथा उनसे अभिव्यक्त होनेवाला शब्द भी 'पद' या 'वाक्' कहा

## वाक्य-भाष्य

यद्वाचा इति मन्त्रानुवादा दढप्रतीतः । अन्यदेव तद्वि-दितादिति योऽयमागमार्थो ब्राह्मणोकोऽस्यैव द्रढिम्ने मन्त्रा यद्वाचेत्यादयः पट्यन्ते ।

यद्ग्रह्म वाचा शब्देनानभ्युदितम्

्यद्वाचा' इत्यादि मन्त्रोंका उल्लेख आत्मतत्त्वकी दृढ़ प्रतीतिके लिये किया गया है। 'वह विदितसे भिन्न है' ऐसा जो शास्त्रका तात्पर्य इस ब्राझण-ग्रन्थने ऊपर कहा है उसकी पुष्टिके लिये ही ये 'यद्वाचा' इत्यादि मन्त्र पढ़े जाते हैं। जो ब्रह्म वाणोंसे अर्थात् शब्दसे अनम्युदित—अनुक्त अर्थात् अप्रकाशित

<sup>\*</sup> जिह्नामूल, हृदय, कण्ठ, मूर्था, दन्त, नासिका, ओष्ठ और तालु ।

<sup>†</sup> यह मीनांसकोंका मत है, जैसे भौ: यह पद गकार, भौकार तथा वितर्ग — इस कमविद्योपसे अविच्छित्र वर्णकर दी है।

पर-भाष्य

उच्यते; ''अकरो वे सर्वा वावमेषा
स्पर्जान्तस्योष्मिमिर्व्यज्यमाना
बह्वी नानारूपा भवति''
(ऐ० आ०२।३।७।१३) इति
श्रुतेः । मितममितं स्वरः
सत्यानृते एप विकारो यस्यास्तयः
वाचा पदत्वेन परिच्छिन्नया
करणगुणवत्या—अनभ्युदितम्
अप्रकाशितमनभ्युक्तम्।

जाता है । श्रुति कहती है—
''अकार \* ही सम्पूर्ण वाक् है, और
यह वाक् ही अपने स्पेर्श, अन्तरथें और
ऊप्पें आदि भेदों से अभित्यक्त होकर
अनेक रूपवाली हो जाती है।''
इस प्रकार मिर्ते अमितं स्वर्र एवं
सत्य और मिच्या—ये जिसके विकार
हैं उस पदरूपसे परिछिन्न एवं
वागिन्दियरूप गुणवाली वाणीसे
जो अनम्युदित—अप्रकाशित
अर्थात् नहीं कहा गया है—

वाक्य-भाष्य

अनभ्युक्तमणकाशितमित्येतन्।
येन वागभ्युद्यत इति वाक्पकाशहेतुत्वोक्तिः । येन प्रकादयत इति
वाचोऽभिधानस्याभिधेयप्रकाशकत्वस्य हेतुत्वमुच्यते ब्रह्मणः।
उक्तं च केनेषितां वाचमिमां
वदन्ति यद्वाचो ह वाचमिति।
तदेव ब्रह्म त्वं विद्यीत्यविषयत्वेन

है। और जिसमे वाणी अम्युदित होती है—एरेसा कहकर उसे वाणोंके प्रकाश-का हेतु यतलाया है। 'जिससे वाणी प्रकाशित होती है' ऐसा कहकर वाणोंके अभिधान (उच्चारण) के अभिधेय (वाच्य) को प्रकाशित करनेम ब्रह्मको हेतु यतलाया है[अर्थात् यह दिखलाया है कि वाणींमं जो अर्थको अभिव्यक्षित करनेका सामर्थ्य है वह ब्रह्मका ही है]।

जपर 'लोग किसकी प्रेरणांस इस बाणीको बोलते हैं' इस प्रश्नके उत्तरमें 'जो बाणीकी बाणी है' इत्यादि कहा भी जा जुका है। 'त् उसीको ब्रह्म

अकारप्रधान अकारसे उपलक्षित स्कोटनामक चिच्छक्ति ।

१.क से म तक सभी वणी ः यर ल व । ३. श प स ह । ४. जिन के पारका अन्त नियत अक्षरोवाला है उन वाक्योंको मित (ऋग्वर) कहते हैं। ५. जिनके पारका अन्त नियत अक्षरोवाला नहीं है उन वाक्योंको व्यमित (यजुर्वर) कहते हैं। ६. गायन-प्रथान सामवेद भवर' कड़काला है।

ब्रह्मणा विवक्षितेऽर्थे सकरणा वाग् अभ्युद्यते चैतन्य-ज्योतिषा प्रकाश्यते प्रयुज्यत इत्येतद्यद्वाचो ह वागित्युक्तम्, ''वदन्वाक'' ( बृ० उ० १। ४।७) "यो वाचमन्तरो यम-यति" (बृ०उ० ३।७।१७) इत्यादि च वाजसनेयके। ''या वाक पुरुषेषु सा घोषेषु प्रतिष्ठिता कश्चित्तां वेद इति ब्राह्मणः" प्रतिवचनमुक्तम् प्रश्नमृत्पाद्य "सा वाग्यया खझे भाषते" इति । सा हि वक्तुर्वक्तिर्नित्या चैतन्यज्योतिः स्वरूपा वक्तर्वकेविंपरिलोपो विद्यते" ( बृ॰ उ॰ ४ । ३ । २६ ) इति श्रतेः ।

बल्कि जिस ब्रह्मक वागिन्द्रयसहित वाणी अर्थमें बोली जाती अर्थात् अपने चैतन्य-ज्योतिःस्वरूपसे यानी प्रयुक्त की जाती है, जो 'वाणीकी वाणी है' इस प्रकार बतलाया गया है [ जिसके विषयमें ] बृहदारण्यकोपनिषद्में ''बोछनेके कारण वाणी है '' ''जो भीतरसे वाणी-का नियमन करता है" इत्यादि कहा-है, तथा "चेतन प्राणियोंमें जो वाणी ( वाक्शक्ति ) है वह घोषों ( वणों ) में स्थित है, उसे कोई ब्रह्मवेत्ता ही जानता है" इस प्रकार प्रश्न उठा-कर यह उत्तर दिया है कि ''जिसके द्वारा जीव खप्नमें बोलता है वह वाक है" वक्ताकी वह नित्य वाचन-शक्ति ही चैतन्य-ज्योति:खरूपा वाक है जैसा कि, ''वक्ताकी वाचन-शक्तिका छोप कभी नहीं होता" इस श्रुतिसे सिद्ध होता है।

वाक्य-भाष्य

म्रह्मण आत्मम्यवस्थापनार्थ आम्नायः । यद्वाचानम्युदितं वाष्यप्रकाशनिमित्तं चेति ब्रह्म-णोऽविषयत्वेन वस्त्यन्तरजिञ्जक्षां जान' यह आगम ब्रह्मको अविषय-रूपसे बुद्धिमें विठानेके लिये है । 'जो वाणीसे प्रकट नहीं होता बल्कि वाणीकं प्रकाशित होनेका हेतु है, इस कथनसे ब्रह्मका अविषयत्व सिद्ध करता हुआ शास्त्र पुरुषको अन्य वस्तुके ब्रह्मण करनेकी इच्छासे पर-भारत

शाह्यरभाष्यार्थ

आत्मस्वरूपं न्रह्म निरतिशयं भूमाख्यं ब्रहत्त्वाद ब्रह्मेति विद्धि विजानीहि त्वम् । यैर्वागाद्यपाधिमिर्वाचो ह वाक चक्षपश्रक्षः श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसो मनः कर्ता भोक्ता विज्ञाता प्रशासिता विज्ञान-इत्येवमादय: असंव्यवहारे विंशेषे परे साम्ये ब्रह्मणि प्रवर्तन्ते. तान्व्यदस्य आत्मानमेव विंशेषं ब्रह्म विद्धीति एवशब्दार्थः। नेदं ब्रह्म यदिदम् इत्युपाधिमेद-विशिष्टमनारमेश्वरादि उपासते ध्यायन्ति । तदेव ब्रह्म त्वं विद्रि

उस आत्मस्वरूपको ही त बहत होनेके कारण 'ब्रह्म' यानी भूमासंब्रक सर्वोत्कृष्ट ब्रह्म जान । जिन वाक आदि उपाधियोंके कारण, वाणीकी वाणी, चक्षका चक्ष, श्रोप्रका श्रोत्र, मनका मन, कर्ता, भोका, विज्ञाता, नियन्ता, शासनकर्ता विज्ञान और आनन्दस्वरूप है। इत्यादि प्रकारके अञ्चनहार्य निर्विशेष समस्बरूप ब्रह्ममें प्रवत्त होते हैं. उन सब उपाधियोंका बाध कर अपने निर्विशेष आत्माको ही ब्रह्म जान-यही 'एव' शब्दका अर्थ है । जिस इस उपाधिविशिष्ट अनात्मा ईश्वरादि-की उपासना-ध्यान करते हैं यह है। 'उसीको त हा कह अनात्मवस्तुमें

निवर्त्य सात्मन्येवावस्थापयति

आम्नायस्तदेव ब्रह्म त्वं विद्धीति यत्नत उपरमयति । नेदमित्युपा-

स्यप्रतिषेधाचा ॥ ४ ॥

निवृत्त करके अपने आत्मस्वरूपमें ही जोइता है; 'उसीको तू ब्रह्म जान' इस वाक्यद्वारा वह उसे अन्य प्रयक्ते उपरत करता है तथा 'नेदं यदिद-मुपास्ते' इस कथनसे मी ब्रह्मका उपास्त्रत्व निषेष करनेके कारण [ वह अन्य सब ओरसे उसे निवृत्त करता है ] ॥ ४ ॥

पन्त-भाष्य

इत्यक्तेऽपि नेदं ब्रह्म इत्यनात्म- | निषेध हो ही जाता ] पुनः 'यह नोऽब्रह्मत्वं पुनरुच्यते नियमार्थम् वा॥४॥

निषयं हो हो जाता ] पुन: "यह ब्रह्म नहीं हैं" इस वाक्यके द्वारा जो अनात्माका अब्रह्मत्व प्रतिपादन किया है वह आत्मामें ही ब्रह्म-बुद्धिका नियमन करनेके लिये अथवा अन्य उपास्य देवताओंमें ब्रह्म-बुद्धिकी निवृत्ति करनेके लिये हैं ॥ ४ ॥

# यन्मनमा न मनुते येनाहर्मनो मतम् । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदम्पासते ॥ ५ ॥

जो मनसे पनन नहीं किया जाता, पर जिससे मन मनन किया हुआ कहा जाता है उसीको तू ब्रह्म जान । जिस इस िदेश-कालाविच्छिन वस्त । की लोक उपासना करता है वह ब्रह्म नहीं है ॥ ५ ॥

# पद-भाष्य

यनमनसा न मनुतेः मन्। इत्यन्तःकरणं बुद्धिमनसोरेकत्वेन विशा जाताः मन और बुद्धिके गृह्यते । मनुते नेनेति मनः सर्व-करणसाधारणम्, सर्वविषय-जिसके द्वारा मनन करते हैं उसे व्यापकत्वात् । ''कामः सङ्कल्पो विचिकित्सा श्रद्धाश्रद्धा धृतिर-धृतिर्द्धीर्धीरित्येतत्सर्व मन एव सम्पूर्ण इन्द्रियोंके लिये समान है।

जिसका मनके द्वारा मनन नहीं जिसके द्वारा मनन करते हैं उसे मन कहते हैं, वह समस्त इन्द्रियोंके विपर्योमें व्यापक होनेके कारण.

# वाक्य-भाष्य

यनमनसा इत्यादि समानम् । |

पट-भाष्य

( बृ० उ० १ । ५ । ३ ) इति श्रुतेः कामादिवृत्तिमन्मनः । तेन मनसा यत चैतन्यज्योतिर्मनसः अवभासकं न मनते न सङ्ख्य-यति नापि निश्चिनोति लोकः. मनमोऽवभासकत्वेन त्वात । सर्वविषयं प्रति प्रत्य-गेवेति म्वात्मनि न प्रवर्ततेऽन्तः-करणम् । अन्तःस्थेन हि चैतन्य-ज्योतिषावभासितस्य प्रनयो मननसामर्थ्यमः तेन सवृत्तिकं मनो येन ब्रह्मणा मतं विषयीकृतं च्याप्तम् आहुः कथयन्ति त्रह्म-विदः । तसात तदेव मनस आत्मानं प्रत्यक्चेतयितारं ब्रह्म विद्धि । नेदमित्यादि पूर्ववत्॥५॥

"काम, संकल्प, संशय, श्रद्धा, अश्रद्धा, धेर्य, अधेर्य, लजा, युः और भय --ये सब मन ही है।" इस अधिके अनुसार मन कामादि वनियोंबाला है। उस मनके द्वारा यह लोक जिस मनके प्रकाशक चैतन्यउयो तिका मनन मंकल्प अथवा निश्चय नहीं कर सकता. प्रकाशक होनेके मनका कारण वह तो उसका नियामक है । आस्मा सब विषयेंकि प्रायकरूप (आन्तरिक) ही है; अतः उसमें मन प्रवत्त नहीं हो सकता। अपने भीता स्थित चैतन्यज्योतिसे प्रकाशित हुए मनमें ही मनन करनेका मामर्थ है । उसके द्वारा वृत्तियुक्त इए मनको ब्रह्मवेता लोग जिस ब्रह्मके द्वारा मन — विषयीकृत अर्थात व्याप्त बतलाते हैं: उस मन के प्रत्य क्वेतियता आत्माको ही तु बहा जान । 'नेदं....' इत्यादि वाक्यकी व्याख्या पूर्ववत समझनी चाहिये॥ ५॥

वाक्य-भाष्य

मनो मतमिति येन ब्रह्मणा मनो ८पि । किया जाता है अर्थात् जिस नित्य इत्येततः सर्वकरणानामविषयम्, किया जाता है। जो सब इन्द्रियोंका

नित्यविज्ञानस्त्ररूपेण विज्ञानस्वरूप ब्रह्मद्वारा मन भी विषय

# यच्चश्चषा न पश्यति येन चक्षःषि पश्यति । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासते ॥ ६ ॥

जिसे कोई नेत्रसे नहीं देखता. किन्त जिसकी सहायतासे नेत्र ि अपने विषयोंको ो देखते हैं उसीको तू ब्रह्म जान । जिस इस ि देश-कालार्वाच्छन वस्तु | की लोक उपासना करता है वह ब्रह्म नहीं है ॥६॥ पद-भाष्य

यत चक्षण न पश्यति न विषयीकरोति अन्तःकरणवृत्ति-संयुक्तेन लोकः. येन चक्षंपि अन्तःकरणवृत्तिभेदभिन्नाश्रक्ष-र्वृत्तीः पञ्यति चैतन्यात्म- । ज्योतिपा विपयीकरोति व्यामोति। तदेवेत्यादि पूर्ववत् ।। ६ ।।

होक जिसे अन्त:करणकी वृत्ति-से युक्त नेत्रद्वारा नहीं देखता अर्थात् विषय नहीं करता, किन्तु जिस चैतन्यारमञ्योतिके द्वारा अर्थात अन्त:करणकी वृत्तियोंके भेदसे विभिन्न हुई--नेत्रेन्द्रियकी वृत्तियोंको देखता-विषय करता यानी व्याप्त करता है उसीको तू ब्रह्म जान इस्थादि पूर्ववत् समझना चाहिये ॥ ६ ॥

यच्छोत्रेण न शृणोति येन श्रोत्रमिद्श्श्रतम् । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदम्पासते ॥ ७ ॥ जिसे कोई कानसे नहीं सुनता, पर जिससे यह श्रोत्रेन्द्रिय धुनी जाती है उसीको तू ब्रह्म जान । जिस इस दिशकालावच्छिन्न वस्तु की लोक उपासना करता है वह ब्रह्म नहीं है ॥ ७ ॥

पद-भाष्य

श्रुणोति । कार्येण मनोवृत्तिसंयुक्तेन वाक्य-आध्य

लोक जिसे मनोवृत्तिसे युक्त आकाराके कार्यभूत तथा दिशा-रूप देवतासे अधिष्ठित श्रोत्रेन्द्रियद्वारा न नहीं सन सकता अर्थात जिसे

तानि च सहयापाराणि सविषयाणि । अविषय है और नित्य विशानस्वरूपसे नित्यविज्ञानस्वरूपावभासतया

अवभासित होनेके कारण जिससे वे

विषयीकरोति लोकः, येन श्रोत्रम् । श्रोत्रसे विषय नहीं कर सकता, इदं श्रुतं यत्प्रसिद्धं चैतन्यात्म-ज्योतिषा विषयीकृतं तदेव इत्यादि पूर्ववत् ॥ ७॥

# यत्र्राणेन न प्राणिति येन प्राणः प्रणीयते । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिद्मुपासते ॥ ८ ॥

जो नासिकारन्ध्रस्य प्राणके द्वारा विषय नहीं किया जाता, प्रत्युत जिससे प्राण अपने निषयोंकी ओर जाता है उसीको तु ब्रह्म जान। जिस इस ∫ देशकालावश्चित्र वस्तु ो की लोक उपासना करता है वह ब्रह्म नहीं है ॥ ८॥

#### पद-भाष्य

यत प्राणेन घाणेन पार्थिवेन। नासिकापुटान्तरवस्थितेनान्तः- वृत्तियोंके सिंहत नासिकारन्ध्रमें स्थित एवं पृथिवीके कार्यभूत प्राण यानी करणप्राणवृत्तिभ्यां सहितेन यस प्राणके द्वारा जो प्राणन अर्थात् गन्धके प्राणिति गन्धवन्न विषयीकरोति, येन चैतन्यात्मज्योतिषावभास्य-

अन्त:करण और प्राणकी समान प्राणका विषय नहीं होता, बल्कि जिस चैतन्यात्मञ्योतिसे प्रकाश्यरूपसे प्राण अपने विषयकी

#### वाक्य-भाष्य

"क्षेत्रं क्षेत्री तथा कृत्स्नं प्रकाशायति" (गीता १३।३३) अंत्रज्ञ सम्पूर्ण क्षेत्रको प्रकाशित करता इति स्मृतेः । "तस्य भासा" हैग इस स्मृतिसे और "उसीके तेजले"

येनावभास्यन्त इति इलोकार्थः। । सभी इन्द्रियाँ अपने व्यापार और ( मु० उ० २। २। १० ) इति । [ यह सब प्रकाशित है ] इस आधर्वणी

त्वेन स्वविषयं प्रति प्राण: प्रणी- | ओर प्रवृत्त किया जाता है बही ब्रह्म है इस्यादि शेष सब अर्थ पहले

यते तदेवेत्यादि सर्वे समानम्।।८।। हीके समान है ॥ ८॥

इति प्रथम: खण्ड: ॥ १ ॥

बह्मज्ञानकी अभिर्वचनीयता

पद-भाष्य

एवं हेयोपादेयविपरीतस्त्व-मात्मा ब्रह्मेति प्रत्यायितः शिष्यः अहमेव ब्रह्मेति सुष्ठु वेदाहमिति | बेठे कि ब्रह्म मैं ही हूँ, ऐसा मैं उसे मा गृह्णीयादित्याश्चयादाहाचार्यः अच्छी तरह जानता हूँ शिष्यबुद्धिविचालनार्थम्—यदी-त्यादि ।

इस प्रकार हेयोपादेयसे त्रिपरीत त् आत्मा ही ब्रह्म है---ऐसी प्रतीति कराया हुआ शिष्य यह न समझ अभिवायमे उसकी बुद्धिको [ इस निश्चयसे ] विचलित करनेके लिये आचार्यने ध्यदि मन्यसे' इत्यादि कहा।

वाक्य-भाष्य

चाथवं । येन प्राण इति किया- । श्रतिमे भी यही प्रमाणित होता है। शक्तिरप्यात्मविज्ञाननिमित्तेत्ये-तत् ॥ ५--८ ॥

ंथेन प्राणः' इस भृतिका यह तात्पर्य है कि क्रियाशक्ति भी आत्मविज्ञानके कारण ही प्रवृत्त होती है ॥ ५—८॥

इति प्रथमः खण्डः॥१॥

पत्र-भाष्य

नन्त्रिष्टेव सुवेदाहम् इति

निश्चिता प्रतिपत्तिः।

मत्यम्, इष्टा निश्चितः प्रति-बद्धणोऽवेद्यत्वे पत्तिःः न हि सुवेदा-हमिति । यद्धि देशं वस्तु विषयीभवति. तत्सुष्ठ वेदितुं शक्यम्, दाह्यमिव दग्धुम् अग्नेर्दग्धः न त्वग्नेः स्वरूपमेव । सर्वस्य हि वेदितः स्वात्मा ब्रह्मेति सर्ववेदान्तानां सनिश्चितोऽर्थः। इह च तदेव प्रतिपादितं प्रक्न-प्रतिवचनोक्त्या 'श्रोत्रस्य श्रोत्रम' इत्याद्यया । 'यद्वाचानभ्युदितम्' इति च विशेषतोऽवधःरितम । ब्रह्मवित्सम्प्रदायनिश्चयश्चोक्तः 'अन्यदेव तद्विदितादथो अवि-दितादधि' इति । उपन्यस्तम्रप-संहरिष्यति च 'अविज्ञातं वि-विज्ञातमविजानताम्' जानतां

पूर्व० —मैं उसे अच्छी तरह जानता हूँ — ऐसा निःश्वित ज्ञान तो इष्ट ही है ।

सिद्धान्ती-ठीक है. निश्चित ज्ञान तो अवस्य इष्ट ही है, परन्तु भी उसे अन्छी तरह जानता हुँग ऐसा कथन इष्ट नहीं है। जो वेद्य वस्तु वेत्ताकी विषय होती है वही अच्छी तरह जानी जा सकती है: जिस प्रकार दहन करनेवाले अग्नि-के दाहका विषय दाह्य पदार्थ ही हो सकता है उसका खरूप नहीं हो सकता। 'ब्रह्म सभी ज्ञाताओंका आत्मा (अपना-आप) ही हैंग, यह समस्त वेदान्तोंका भलीभौति निश्चय किया इआ अर्थ है। यहाँ भी 'श्रोत्रस्य श्रोत्रमः' इत्यादि प्रश्<del>वोत्तरों-</del> द्वारा उसीका प्रतिपादन किया गया है । उसीको 'यदाचानम्यदितम्' इस वाक्यद्वारा विशेषरूपसे निश्चय किया है। वह विदितसे अन्य है और अविदितसे भी ऊपर है 'इस वाक्यद्वारा ब्रह्मवेत्ताओंके सम्प्रदाय-का निश्चय भी बतलाया गया है: तथा इस प्रकार उल्लेख किये हुए 'अत्रिज्ञातं वि जानतां प्रकरणका विज्ञातमविजानताम्' इस वाक्यद्वारा

वेदेति बुद्धिं निराकर्तम् ।

न हि वेदिता वेदित्वेदितं शक्यः अग्निर्दग्धरिव दग्धुमग्नेः। न चान्यो वेदिता ब्रह्मणोऽस्ति यस्य वेद्यमन्यत्स्याद्वह्य । "नान्य-दतोऽस्ति विज्ञात्" ( बृ० उ० ३ । ८ । ११ ) इत्यन्यो विज्ञाता प्रतिषिध्यते । तस्मात् सुष्ठ वेदाहं ब्रह्मेति प्रतिपत्तिर्मिध्यैव तस्माद

इति **दिाष्यबुद्धिविचालना** गृहीत-विविताविवि-शिष्यस्य स्वात्मभ्यवस्थाप्य तदेव ब्रह्म त्वं स्वाराज्ये ऽभिषिच्य विदे विचालवति ।

इति । तसाद्यक्तमेव शिष्यस्य स- । उपसंहार करेंगे । अतः मैं अच्छी तरह जानता हूँ ऐसी शिष्यकी निराकरण करना उचित

> जिस प्रकार जलानेवाले अग्निके द्वारा स्वयं अग्नि नहीं जलाया जा सकता, उसी प्रकार जाननेवालेके दारा स्वयं जाननेवाला नहीं जाना जा सकता । ब्रह्मका जाननेवाला कोई और है भी नहीं जिसका वह उससे भिन्न ब्रह्म जेय हो सके। ''इससे भिन्न और कोई ज्ञाता नहीं है" इस श्रुतिद्वारा भी ब्रह्मसे भिन जाताका प्रतिषेध किया गया है। अतः भीं ब्रह्मको अच्छी तरह जानता हुँ, यह समझना मिथ्या ही है। इसलिये गरुने 'यदि

'यदि मन्यसे सुवेद' इत्यादि वाक्यसे जो शिष्यकी बुद्धिको विचलित करना है वह उसके ग्रहण किये हए अर्थको स्थिर करनेके लिये ही है। शिष्यकी बुद्धिको ज्ञात और अज्ञात वस्तुओंसे हटाकर 'तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि' ( उसीको तू ब्रह्म जान ) इस कथनसे अपने आत्मस्वरूपमें स्थिर कर तथा उपास्यके प्रतिषेषद्वारा उसे स्वाराज्यपर अभिषिक्त कर अब उसकी बुद्धिको विचलित करते हैं।

#### पत-भारत

युक्तमेवाहाचार्यो यदीत्यादि । इत्यादि ठीक ही कहा है ।

यदि मन्यसे सुबेदेति दहरमेवापि नूनं त्वं वेत्य ब्रह्मणो रूपम् । यदस्य त्वं यदस्य च देवेष्वथ न मीमाशस्यमेव ते मन्ये विदितस् ॥ १ ॥

यदि त ऐसा मानता है कि 'मैं अच्छी तरह जानता है' तो निश्चय ही तूबसका थोड़ा-साहारूप जानता है। इसका जो रूप तू जानता है और इसका जो रूप देवताओं में विदित है विह भी अल्प ही हैं ] अतः तेरे लिये ब्रह्म विचारणीय ही है । [तब शिष्यने एकान्त देशमें विचार करनेके अनन्तर कहा- 1 भीं ब्रह्मको जान गया- ऐसा समझता हुँ ।। १ ॥

### पन्र-भाष्य

यदि कदाचिद् मन्यसे सु-वेदेति सुष्ठ वेदाहं त्रह्मेति। कदाचिद्यथाश्चतं दुर्विज्ञेयमपि क्षीणदोष: समेधा: कश्चित्प्रति- कभी सने इएके अनुसार दुर्विज्ञेय पद्यते कश्चिन्नेति साशङ्कमाह यदीत्यादि । दृष्टं च "य एषो-ऽक्षिणि पुरुषो दृश्यत एष आत्मेति होवाचैतदमृतमभयमेतह्रह्म"

्रयदि कदाचित् तू ऐसा मानता हो कि मैं ब्रह्मको अच्छी तरह जानता हूँ। जिसके दोष क्षीण हो गये हैं ऐसा कोई बुद्धिमान पुरुष विषयको भी समझ छेता है और कोई नहीं भी समझता-इस आशयसे ही । गुरुने १ थदि मन्यसे इस्यादि शंकायक्त वाक्य कहा है। रिसा देखाभी गया है कि ''यह

#### वाक्य-भाष्य

ब्रह्मेति त्वं ततोऽल्पमेव ब्रह्मणो अच्छी तरह जानता हूँ तो त निश्चय

यदि मन्यसे सुवैद अहं। यदित्यहमानता है कि मैं ब्रह्मको

१. (दश्रमेव' ऐसा मी पाठ है।

( छा० उ०८। ७। ४ ) इत्युक्ते | पण्डितोऽप्यमुरराड् विरोचनः स्वभावदोषवशादनुप-पद्यमानमपि विपरीतमर्थं शरीर-मात्मेति प्रतिपन्नः देवराट सकृद्द्विस्त्रिरुक्तं चाप्रति-स्वभावदोषक्षयमपेक्ष्य पद्यमानः चतुर्थे पर्याये प्रथमोक्तमेव ब्रह्म प्रतिपन्नवान । लोकेऽपि एकसाव गरोः भृष्वतां कश्चिद्यथावत्प्रति-पद्यते कश्चिदयथावत् कश्चिद्विप-रीतं कश्चित्र प्रतिपद्यते । किम

रूपं वेत्थ त्वमिति नृनं निश्चितं

मन्यत इत्याचार्यः । सा पुनर्वि
चालना किमर्थेत्युच्यते—पूर्व
गृहीतवस्तुनि बुद्धेः स्थिरताये ।

जो नेत्रोंके भीतर पुरुष दिखायी देता है यही आत्मा है, यही अमृत है, यही अभयपद है और यही ब्रह्म है—-ऐसा [ब्रह्माने ] कहा'' इस प्रकार ब्रह्माजीके कहनेपर प्रजापति-की सन्तान और पण्डित होनेपर भी असुरराज विरोचनने अपने खभावके दोषसे, किसी प्रकार सिद्ध न होनेपर भी शरीर ही आत्मा है, ऐसा विपरीत अर्थ समझ लिया । तथा देवराज इन्द्रने भी दो तथा तीन बार कहनेपर भी इसका भावन समझकर अपने स्वमावका दोष क्षीण हो जानेके अनन्तर चौथी बार कहनेपर पहली ही बार कहे हुए ब्रह्मका ज्ञान प्राप्त किया। लोकमें भी एक ही गरु-से श्रवण करनेवालों में कोई तो ठीक-ठीक समझ लेता है, कोई ठीक नहीं समझता है, कोई उलटा

वाक्य-भाष्य

ही ब्रह्मके रूपको यहुत कम जानता है: ऐसा आचार्य समझते हैं। परन्तु आचार्य जो शिष्यकी बुद्धिको विचलिन करते हैं वह किसलिये हैं—इसपर करते हैं कि [ उनका यह कार्य ] शिष्यद्वारा पहले प्रहण किये हुए अर्थमें बुद्धिकी श्विरताके लिये हैं। [ इसी

BLOW WILLOW

# पद-भाष्य

वक्तव्यमतीन्द्रियमान्मतत्त्वम् ?
अत्र हि विप्रतिपन्नाः सदसद्वादिनम्तार्किकाः सर्वे । तस्माद्विदितं
ब्रह्मेति सुनिश्चितोक्तमपि विषमप्रतिपत्तित्वाद् यदि मन्यसे
इत्यादि साशङ्कं वचनं युक्तमव
आचार्यस्य । दहरम् अल्पमेवापि
नृतं त्वं वेत्थ जानीषे ब्रह्मणो
रूपम् ।

किमनेकानि ब्रह्मणो रूपाणि महान्त्यर्भकाणि च, येनाह दहर-मेवेत्यादि ?

वाक्य-भाष्य

देवेष्वपि सुवेदाहमिति मन्यते यः सोऽप्यस्य ब्रह्मणो रूपं दहरमेव वेत्ति नूनम् । कस्मात् ? अविषय-त्वात्कस्यचिद्यस्यणः ।

? समझ बैठता है और कोई समझता ही नहीं । फिर यदि अतीन्द्रिय **आ**त्मतत्त्वको न समझ सकें तो इसमें कडना ही क्या है ? इसके सम्बन्धमें तो समस्त सदादी और असदादी तार्किक भी उलटा ही समझे इए हैं। अतः 'ब्रह्मको जान लिया। यह कथन सनिश्चित होनेपर भी विषम प्रतिपत्ति (ज्ञान ) होनेके कारण आचार्यका 'यदि मन्यसे सर्वेद' इत्यादि शङ्कायक्त कथन उचित ही है। जितः आचार्य कहते हैं यदि तू ब्रह्मको 'मैंने जान लिया है 'ऐसा मानता है तो ] निश्चय ही त ब्रह्मके अस्य रूपको ही जानता है।

> पूर्व ० -- क्या ब्रह्मके बड़े और होटे अनेकों रूप हैं, जिससे कि गुरु 'तू ब्रह्मके अल्प रूपको ही जानता है' ऐसा कह रहे हैं।

> उद्देश्यको लंकर आचार्य कहते हैं—] दवताओं में भी जो कोई यह मानता है कि मैं ब्रह्मको अच्छी तरह जानता हूँ वह भी निश्चय ही उस ब्रह्मके रूपको बहुत कम जानता है। क्यों १ क्योंकि ब्रह्म किसीका भी विषय नहीं है।

वाढम्ः अनेकानि हि

महाण नामरूपोपाधिकृतानि

भौपाधिकभेदः ब्रह्मणो रूपाणि, न

निरूपणम् स्वतः । स्वतस्तु

"अशब्दमस्पर्शमरूपमञ्ययं तथारसं नित्यमगन्धवच यत्" (क०
उ०१।३।१५, नृसिंहोत्तर०
९, ग्रुक्तिक०२।७२)इति
शब्दादिभिः सह रूपाणि प्रति-

नजु येनैव धर्मेण यद्दृप्यते तदेव तस्य स्वरूपमिति ब्रह्मणोऽपि येन विशेषेण निरूपणं तदेव तस्य स्वरूपं स्थात् । अत उच्यते—चैतन्यम् पृथिव्यादीनामन्य-तमस्य सर्वेषां विपरिणतानां वा धर्मो न भवति, तथा श्रोत्रादी-नामन्तःकरणस्य च धर्मो न भवतीति ब्रह्मणो रूपमिति ब्रह्मणो

अथवाल्पमेवास्याच्यात्मकं
मनुष्येषु देवेषु च आधिदैविकमस्य ब्रह्मणो यदूपं तदितिसम्बन्धः । अथ न्विति हेतुमींमांसायाः । यस्माहहरमेव सुविदितं ब्रह्मणो क्रपमन्यदेव तद्विदि-

तिसान्ती—हाँ, नाम-रूपात्मक उपाधिके किये हुए तो ब्रह्मके अनेक रूप हैं, किन्तु खतः नहीं हैं। खतः तो "जो अशब्द, अस्पर्श, रूपरहित, अव्यय, रसदीन, नित्य और गन्ध-हीन है" इस श्रुतिके अनुसार शब्दादिके सहित उसके सभी रूपों-का प्रतिषेध किया जाता है।

पूर्व०—जिस धर्मके द्वारा जिसका विरूपण किया जाता है वही उसका क्ष्य हुआ करता है; अतः ब्रह्मका भी जिस विशेषणसे निरूपण होता है वही उसका ब्रह्म होना चाहिये। अतः कहते हैं—चैतन्य पृथिवी आदिका अथवा परिणामको प्राप्त हुए अन्य समस्त पदार्थों मेंसे किसीका धर्म नहीं है और न वह श्रोत्रादि इन्द्रिय अथवा अन्तःकरणका ही धर्म है, अतएव वह श्रह्मका रूप है, इसील्ये

अथवा इसका इस प्रकार सम्बन्ध लगाना चाहिये कि इस ब्रह्मका जो मनुष्योंमें आध्याप्तिमक और देवताओंमें आधिदैविक रूप है वह बहुत तुच्छ ही है । 'अथ नु' ऐसा कहकर ब्रह्मके विचारमें हेतु प्रदर्शित करते हैं। क्योंकि 'ब्रह्म विदितसे पृथक् ही है'—ऐसा कहे जानेके कारण ब्रह्मका अच्छी प्रकार जाना हुआ रूप तो अस्स ही है ।

रूप्यते चैतन्येन । तथा चोक्तम्
"विज्ञानमानन्दं ब्रह्म" (बृ० उ० ३।९।२८) "विज्ञानघन एव" (बृ० उ० २ ।४।१२) "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" ( तै० उ० २।१।१) "प्रज्ञानं ब्रह्म" (ऐ० उ० ५ । ३) इति च ब्रह्मणो रूपं निर्दिष्टं श्रुतिषु ।

मन्यमेवम्; तथापि तदन्तःकरणदेहेन्द्रियोपाधिद्वारेणैव विज्ञानादिशब्दैनिदिश्यते, तदनुकारित्वाद् देहादिष्टद्विसङ्कोचच्छेदादिषु नाशेषु च, न स्वतः ।
स्वतस्तु "अविज्ञातं विजानतां
विज्ञातमविजानताम्" (के॰ उ॰
२ । ३ ) इति स्थितं भविष्यति ।

ब्रह्मका चैतन्यरूपसे निरूपण किया जाता है। ऐसा ही कहा भी है--"ब्रह्म विज्ञान और आनन्दस्वरूप है"
"वह विज्ञानकान ही है" "ब्रह्म सस्य, ज्ञान और अनन्तस्वरूप है" "प्रज्ञान ब्रह्म है" इस प्रकार श्रुतियोंमें भी ब्रह्मके रूपका निरूपण किया गया है।

तिजान्ती—यह ठीक है, तथापि
वह अन्तःकरण, शरीर और इन्द्रिय
रूप उपाधिके द्वारा ही विज्ञानादि
शब्दोंसे निरूपण किया जाता है,
क्योंकि देहादिके वृद्धि, संकोच,
उच्छेद और नाश आदिमें वह
उनका अनुकरण करनेवाला है;
परन्तु खतः वैसा नहीं है। खतः
तो वह ''जाननेवालोंके लिये अज्ञात
है और न जाननेवालोंके लिये जात
है और न जाननेवालोंके लिये जात

वाक्य-भाष्य

तादित्युक्तत्वात् । सुवदेति च मन्य-से ऽतो ऽल्पमेव वेत्थ त्वं ब्रह्मणो रूपं यस्मादथ तु तस्मान्मीमांस्यम् पवाद्यापि ते तव ब्रह्म विचार्यमेव यावद्विदिताविदितप्रतिषेधागमा-र्थातुभव इत्यर्थः । और तूयह मानता ही है कि में उमें अच्छी तरह जानता हूँ। इसिल्ये तूब हम के अल्प स्वरूपको ही जानता है। क्योंकि ऐसी बात है, इसिल्ये जबतक तुझे विदित और अविदितका प्रतिपेध करनेवाल शास्त्रवचनका अनुभव न हो तबतक तो अव भी मैं तेरे लिये बहाको मीमांता यानी विचारके योग्य ही समझता हूँ; यह इसका तात्पर्य है।

यदस्य ब्रह्मणो रूपमिति पूर्वेण सम्बन्धः । न केवलमध्यातमो-पाधिपरिच्छिन्नस्यास्य त्रह्मणो रूपं त्वमल्पं वेत्थः यदप्यधि-दैवतोपाधिपरिच्छिन्नस्यास्य ब्रह्मणो रूपं देवेषु वेतथ त्वम तदपि नूनं दहरमेव वेत्थ इति मन्येऽहम् । यद्ध्यातमं यदपि देवेषु तदपि चोपाधिपरिच्छिन-त्वाइहरत्वान निवर्तते । यत्त विध्वस्तसर्वोपाधिविशेषं शान्तम् अनन्तमेकमद्वैतं भूमाख्यं नित्यं ब्रह्म. न तत्स्वेद्यमित्यभिष्रायः।

''यदस्य'' इस पदसमूहका पूर्व-वर्ती 'ब्रह्मणो रूपम'के साथ सम्बन्ध है। त केवल आध्यात्मिक उपाधिमे परिच्छिन्न ब्रह्मके हए इस अल्प रूपको नहीं जानता बल्कि अधिदैवत उपाधिसे परिच्छिन हए इस ब्रह्मके भी जिस रूपको जानता है देवताओं**में** निइचय तू इसके अल्प रूपको ही जानता है---ऐसा मैं मानता हैं। इसका जो अध्यात्मरूप है और जो देवताओं में है वह भी उपाधि-परिच्छिन्न होनेके कारण दहरत ( अल्पल्य ) से दूर नहीं हैं। किन्तु जो सम्पूर्ण उपाधि और विशेषणोंसे रहित शान्त अनन्त एक अद्वितीय भूमासंज्ञक नित्य ब्रह्म है वह सगमतासे जाननेयोग्य नहीं है---| यह इसका अभिप्राय है।

#### वाक्य-भाष्य

मन्य विदितमिति शिष्यस्य | मीमांसानन्तरोकिः प्रत्ययश्रय-सङ्गतः । सम्यग्वस्तुनिश्चयाय विचालितः शिष्य आचार्येण मीमांस्यमेव त इति चोर न्ति

'मन्ये विदितम्' यह शिष्यकी मीमांसा (विचार ) करनेके अनन्तरकी उक्ति है—क्योंकि ऐसा माननेपर ही तीन प्रकारकी प्रतीतियोंकी सङ्गति होती है । सम्यक् वस्तुके निश्चयके लिये विचलित किये हुए शिष्यसे जब आचार्यने कहा कि 'तुम्हारे लिये अभी ब्रह्म विचारणीय ही है' तब शिष्यने

यत एवम् अथ नु तसात्
मन्ये अद्यापि मीमांस्यं त्रिचार्यमेव
ते तव ब्रह्म । एवमाचार्योक्तः
शिष्य एकान्ते उपविष्टः समाहितः सन्, यथोक्तमाचार्येण
आगममर्थतो विचार्य, तर्कतथः
निर्धार्य, स्वानुभवं कृत्वा,
आचार्यसकाशमुपगम्य उवाचमन्येऽहमथेदानीं विदितं
ब्रह्मेति ॥ १ ॥

क्योंकि ऐसी बात है इसिल्यें अभी तो मैं तेरे लिये ब्रह्मको विचारणीय ही समझता हूँ। आच!र्मके ऐसा कहनेपर शिष्यने एकान्तमें बैठकर समाहित हो आचार्यके बतलाये हुए आगमको अर्थसहित विचारकर और तर्कद्वारा निश्चयकर आस्मानुभव करनेके अनन्तर आचार्यके समीप आकर कहा—मैं ऐसा मानता हूँ कि अब मुझे ब्रह्म विदित हो गया है।। १।।

वाक्य-भाष्य

समाहितो भूत्या विचार्य यथोक्तं
सुपरिनिश्चितः सम्नाहागमाचार्यात्मानुभवप्रत्ययत्रयस्यैकविषयत्वेन सङ्गत्यर्थम् । एवं हि सुपरिनिष्ठिता विद्या सफला स्याञ्च
अनिश्चितेति न्यायः प्रदर्शितो
भवतिः मन्ये विदितमिति
परिनिष्ठितनिश्चितविद्यानप्रतिद्याहेत्केः ॥ १ ॥

एकान्त देशमें समाहित चित्तसे पूर्वोक्त प्रकारसे ब्रह्मको विचारनेके अनन्तर मलीमाँति निश्चय करके शाखा, आचार्य और अपना अनुमव—इन तीनों प्रतीतियोंकी एक ही विषयमें संगति करनेके लिये कहा [ में ब्रह्मको ज्ञात हुआ ही मानता हूँ ]। इसमे यह न्याय दिखलाया गया है कि इस प्रकार खूब निश्चित किया हुआ ज्ञान ही सफल होता है—अनिश्चित नहीं, क्योंकि 'मन्ये विदितम्' इस उक्तिसे परिनिष्ठित—निश्चित विज्ञानकी प्रतिशक्ते हेतुका ही प्रतिपादन किया गया है ॥१॥

पट-भाष्य

कथमिति, भूण--

कैसे विदित हुआ है सो सुनिये-

अनुभृतिका उल्लेख

# नाहं \* मन्ये सुवेदेति नो न वेदेति वेद च । यो नस्तद्वेद तद्वेद नो न वेदेति वेद च॥ २॥

में न तो यह मानता हूँ कि ब्रह्मको अच्छी तरह जान गया और न यही समझता हूँ कि उसे नहीं जानता । इसलिये मैं उसे जानता हूँ ि और नहीं भी जानता ]। हम शिष्योंमेंसे जो उसे 'न तो नहीं जानता हुँ और जानता ही हुँ' इस प्रकार जानता है वही जानता है ॥ २ ॥

पद-भाष्य

न अहं मन्ये सुवेदेति, नैवाहं

में अच्छी तरह जानता हूँ—— ऐसा नहीं मानता अर्थात् ब्रह्मको ऐसा नहीं मानता अथात् श्रक्षका अच्छी तरह जानता हूँ—-ऐसा भी मैं निश्चयपूर्वक नहीं मानता। 'तब तो तुझे ब्रह्म विदित ही नहीं हुआ'—ऐसा कहनेपर शिष्य कहता है—'भैं नहीं जानता, सो भी बात नहीं हैं, जानता भी हूँ।' मुखके 'वेद च । वेद च इस पदसमूहके 'च' शब्दसे 'नहीं भी जानता' ऐसा अर्थ लेना चाहिये। नन विप्रतिपिद्धं नाहं मन्ये । गुरु-मैं ब्रह्मको अच्छी तरह

विश्वानं परिनाष्ठत संपत्न विश्वान जार जपना निश्चय समान ही है—यह दिखलानेके लिये हिम्म अपने अच्छी प्रकार निश्चित किये हुए सफल विज्ञानकी प्रतिज्ञा करता है, क्योंकि 'नाह मन्ये सुवेद'— ऐसा कहकर वह उसका हेत सतलाता है। सुवेद इति।

आचार्यका और अपना निश्चय

यहाँ 'नाह' ऐसा भी पाठ है, वाक्य-भाष्य इसी पाठके अनुसार है।

सुवेदेति, नो न वेदेति, वेद न्य जानता हूँ-एसा नहीं मानता इति । यदि न मन्यसे सुवेदेति, कथं मन्यसे वेद चेति । अथ मन्यमे वेदैवेति. कथं न मन्यगे सवेदेति। एकं वस्तु येन ज्ञायते, नेनैव तदेव वस्तु न सुविज्ञायत इति विप्रतिषिद्धं संशयविपर्ययौ वर्जियत्वा। न च ब्रह्म संशयित-त्वेन ज्ञेयं विपरीतत्वेन वेति **ञ्चन्यम् ।** संशयविष-

तथा 'मैं नहीं जानता--सो भी बात नहीं है बल्कि जानता ही हूँ ऐसा कहना तो परस्पर विरुद्ध है। यदि तू यह नहीं मानता कि 'उसे अच्छी तरह जानता हूँ तो ऐसा कैमे समझता है कि उसे जानता भी हुँ और यदि तू मानता है कि भी जानता ही हैं<sup>7</sup> तो ऐसा क्यों न**हीं** कि 'उसे अञ्जी मानता । संशययक जानता छोडकर विपरीत ज्ञानको वस्त जिसके द्वारा जानी जाती है उसीसे वही वस्तु अच्छी तरह नहीं जानी जाती---ऐसा कहना ठीक नहीं है। और ऐसा भी कोई नियम नहीं बनाया जा सकता कि ब्रह्म संशययुक्त अथवा विपरीतरूपसे हो जाननेयोग्य है. क्योंकि संशय

वाक्य-भाष्य

निपातो **अ**हेत्यवधारणार्थी विद्यानं तावत्सुवेद ब्रह्मेति विपरीतो सुष्ट वेदाहं स उपजगाम भवद्भिर्विचालितस्यः

·अह' यह निश्चयार्थक निपात है। इसका यह तात्पर्य है कि मैं [ ब्रह्मको अच्छी तरह जानता हूँ ] ऐसा मानता ही नहीं । जबतक मुझे शन प्राप्त नहीं हुआ था तबतक ही मुझे भी ब्रह्मको अच्छी तरह जानता हुँ'---ऐसा विपरीत निश्चय था। आपके द्वारा िउस निश्चयसे **]** विचलित किये जानेपर अब मेरा वह निश्चय दूर हो गया,

प्रसिद्धौ ।

विचाल्य मानोऽपि शिष्यो न विचचाल. 'अन्यदेव तद्विदितादथो अवि-इत्याचार्योक्तागम-सम्प्रदायबलात उपपत्त्यन्भव- | और अपने अनुभवके बलसे शिष्य बलाचः जगर्ज च ब्रह्मविद्यायां इंद्रनिश्चयतां दर्शयत्रात्मनः कथमित्युच्यते-यो यः कश्चिव नः अस्माकं सब्रह्मचारिणां मध्ये

ि सर्वत्रानर्थकरत्वेनैव । और विपर्यय तो सर्वत्र अनर्थकारी रूपसे ही प्रसिद्ध हैं।

> आचार्यद्वारा इस प्रकार विचलित किये जानेपर भी 'वह विदिनसे अन्य ही है और अविदितसे भी जपर है, इस आचार्यके कहे हुए शास्त्रसम्प्रदायके बलसे तथा उपपत्ति विचलित न हुआ; बल्कि वह ब्रह्म-विद्यामें अपनी दृढनिश्चयता दिखलाते हुए गर्जने छगा। किस प्रकार लगा. सो बत जाते हैं-साथी ब्रह्मचारियों में से

#### वाक्य-भाष्य

यथोकार्थमीमांसाफलभूतात् खात्मव्रह्मत्वनिश्चयरूपात्सम्यक-प्रत्ययाद्विरुद्धत्वात् । अतो नाह मन्ये सवेदेति । यसाम्ब ? तन्नैव न वेदेति इत्यनुवर्ततेः अविदित-कथं तर्हि ब्रह्मप्रतिषेधातः । मन्यसे इत्यक्त आह—वेद च। चज्ञाब्दाहेद च न वेद चेत्यभिप्रायः।

क्योंकि वह पर्वोक्त अर्थकी मीमांसा ( विचार ) के फलस्वरूप अपने आत्मा-के ब्रह्मत्वनिश्चयरूप सम्यक प्रत्ययके विश्व है। अतः भीं अच्छी तरह जानता हैं' ऐसा तो मानता ही नहीं। जानता-ऐसा भी नहीं मानता; अविदित ब्रह्मका प्रतिपेध क्योंकि किया गया है। यहाँ भो न वेदेति' इस वाक्यके आगे 'मन्ये' इस क्रियापदकी अनुवृत्ति होती है। फिर यह पूछनेपर कि 'तम किस प्रकार मानते हो ?' शिष्य बोला- वेद च'। यहाँ च' शब्दसे 'वेद च न वेद च' अर्थात् जानता भी हुँ और नहीं भी जानता-

तन्मदुक्तं वचनं तत्त्वतो वेद, स जो-जो मेरे कहे हुए इस वचनको तत्त्वतः जानता है — वही उस ब्रह्म वेद । ब्रह्म वेद । ब्रह्म वेद । ब्रह्मको जानता है ।' अच्छा तो वह वचन है क्या ?

कि पुनस्तद्वचनमित्यत आह-अविदिताद्धि' इत्युक्तम्, तदेव

विदिताविदिताभ्यामन्यत्वाद्वह्मणः। तसान्म रा विदितं ब्रह्मेति मन्य इति वाक्यार्थः।

अथवा वेद चेति नित्यविश्वान-ब्रह्मखरूपतया नो न वेद वेदैव खरूपविक्रियाभावा<del>त</del> विशेषविश्वामं च पराध्यस्तं न स्वत इति परमार्थतो न वेदेति ।

ऐसा प्रश्न करनेपर [शिष्य] कहता है---भें नहीं जानता---ऐसा भी नहीं है, जानता भी हूँ। जो बात ि आचार्यने ] वह विदितसे अन्य ही है और अविदितसे भी ऊपर है' इस वाक्यद्वारा कही थी उसी वस्तु-े को अपने अनुमान और अनुभवसे मिलाकर निश्चित करके आचार्यकी बुद्धिको सम्यक प्रकारसे बतलाने और मन्दबृद्धियोंकी बुद्धिकी पहुँ वसे बचानेके छिये एक दूसरे वाक्यसे

वाक्य-भाष्य

ऐसा अभिप्राय है, क्गोंकि ब्रह्म विदित और अविदित--दोनोंंंं ही भिन्न है। अतः ब्रह्म मुझे विदित है --यह मानता हूँ'--यही इस वाक्यका अर्थ है।

विद च' अभिप्राय है कि मैं नित्यविज्ञान-ब्रह्म-स्वरूप होनेके कारण 'नहीं जानता' —ऐसी बात नहीं है। बल्कि जानता क्योंकि अपने स्वरूपमें कोई विकार नहीं है। तथा विशेष विज्ञान भी दूसरोंका आरोपित किया हुआ ही परमार्थतः नहीं भी जानता ।

पर-भाष्य

ग्रहणव्यपोहार्थं च । तथा च

गर्जितग्रुपपन्नं भवति 'यो नस्त-

→ ◆≫ शिष्याचार्यसंवादात्प्रतिनिवृत्त्य स्वेन रूपेण श्रुतिः समस्तसंवाद-

निर्श्वत्तमर्थमेव वोधयति--यस्या-मतमित्यादिना---

द्वेद तद्वेद' इति ॥ २ ॥

च | 'मैं नहीं जानता—ऐसा नहीं है, जानता भी हूँ' ऐसा कहा है । ऐसा होनेपर ही 'हममेंसे जो इस [वाक्यके त- मर्म ] को जानता है वही जानता है' यह गर्जना उचित हो सकती है ॥ र ॥

अब शिष्य और आवार्यके संबादसे निवृत्त होकर श्रुति समस्त संबादसे सम्पन्न होनेवाले अर्थको ही 'यस्यामतम्' इत्यादि अपने ही रूपसे बतलाती है—

वाक्य-भाष्य

यो नस्तद्वेद तद्वेदेति पक्षान्तरनिरासार्थमाग्नाय उकार्थानुवादात् । यो नोऽस्माकं मध्ये स
पव तद्वह्म वेद नान्यः । उपास्यब्रह्मविस्वादतोऽन्यस्य यथार्षं
वेदेति । वेद चेति पक्षाग्तरे ब्रह्मविस्वं निरस्यते । कुतोऽयमर्थोऽवसीयत इत्युच्यते । उकानुवादादुकं ह्मनुवद्दति नो न वेदेति
वेद चेति ॥ २ ॥

भ्यो नस्तद्देद तद्देद' यह आगम उपर्युक्त अर्थका अनुवाद कारण इसमे अन्य पक्षोंका निषेध हममेंसे जो उस ब्रह्मको इस प्रकार विदित-अविदितसे भिन्न जानता है वही जानता है, और कोई नहीं; क्योंकि जैसा मैं जानता हूँ उससे अन्य प्रकार जानने-वाला तो उपास्य अर्थात् कार्य ब्रह्मको ही जाननेवाला है। 'वेद च' इस पदसे अन्य पक्षवालेमें ब्रह्मवित्त्वका निराम किया जाता है। किम कारण यह निष्कर्प निकाला जाता है ? सो बतलाते हैं। ऊपर कहे हुए अर्थका अनुवाद करनेके कारण; क्योंकि यहाँ 'नो न वेदेति वेद च' इस वाक्यसे पूर्वीक्तका ही अनुवाद करते हैं ॥ २ ॥

# ज्ञाता अज्ञ है और अज्ञ ज्ञानी है

# यस्यामतं तस्य मतं मतं यस्य न वेद सः। अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञातमविज्ञानताम् ॥ ३ ॥

ब्रह्म जिसको ज्ञात नहीं है उसीको ब्रात है और जिसको ज्ञात है यह उसे नहीं जानता; क्योंकि वह जाननेवालोंका विना जाना हुआ है और न जाननेवालोंका जाना हुआ है [क्योंकि अन्य वस्तुओंके समान दश्य न होनेसे वह विपयरूपसे नहां जाना जा सकता ] ॥ ३ ॥

# वद-भाष्य

यस्य त्रह्मविदः अमतम्
अविज्ञातम् अविदितं त्रह्मेति
मतम् अभिप्रायः निश्चयः, तस्य
मतं ज्ञातं सम्यग्त्रह्मेत्यभिप्रायः ।
यस्य पुनः मतं ज्ञातं विदितं
मया त्रह्मेति निश्चयः, न वेदैव
मः – त्रह्म विज्ञानाति सः ।

जिस ब्रह्मवेत्ताका ऐसा मत— अभिप्राय अर्थात् निश्चय है कि ब्रह्म अमत—अविज्ञात यानी अविदित है उसे ब्रह्म ठीक-ठीक मत अर्थात् ज्ञात हो गया है—ऐसा इसका तात्पर्य है । और जिसे 'मुझे ब्रह्म मत —ज्ञात अर्थात् विदित हो गया है'—ऐसा निश्चय है वह जानता ही नहीं—उसे ब्रह्मका ज्ञान नहीं है।

#### वाक्य-भाष्य

यसामतम् इति श्रौतम् आख्यायिकार्योपसंहारार्थम् । शिष्याचार्योक्तप्रत्युक्तिलक्षणया अनुभवयुक्तिप्रधानया आख्यायिक्या योऽर्थः सिद्धः स श्रौतेन वचनेनागमप्रधानेन निगमन-स्थानीयेन संक्षेपत उच्यते। यदुक्तं

'यस्यामतम्' इत्यादि श्रुति-वचन इस आख्यायिकाका उपसंक्षार करनेके लिये है । शिष्य और आचार्यकी उक्ति-प्रस्युक्ति ही जिमका लक्षण है ऐसी इस अनुभव और युक्तिप्रधान आख्यायिकासे जो अर्थ मिद्ध हुआ है वह सबका उपसंहार करनेवाले इस शास्त्रप्रधान श्रीतवचनसे संक्षेपमें कहा

विद्वदविदुषोर्घथोक्तौ पक्षौ अवधारयति—अविज्ञातं विजान-नामिति, अविज्ञातम् अमतम् अविदितमेव ब्रह्म विजानतां सम्यग्विदितवतामित्येतत् । विज्ञातं विदितं ब्रह्म अविजान-

अब 'अविज्ञातं विजानताम्' ऐसा कहकर विद्वान् और अविद्वान्-के उपर्युक्त पक्षोंका अवधारण ( निश्चय ) करते हैं——जाननेवालों अर्थात् भली प्रकार समझनेवालों-को वह ब्रह्म अविज्ञात - अमत यानी अविदित ( अज्ञेय ) ही हैं; तास्पर्य यह है कि इन्द्रिय, मन और

वाक्य-भाष्य

विदितादन्यद्वागादीनामगोचरः

त्वात् मीमांसितं चानुभवोप-

पत्तिभ्यां ब्रह्म तत्त्रथैव ज्ञातव्यम । कस्मात् ? यस्यामतं यस्य विविदिषाप्रयुक्तप्रवृत्तस्य साधकस्य अमतमविज्ञातमविदितं ब्रह्म इत्यात्मतत्त्वनिश्चयफलावसानाव-बोधतया विविदिया निवत्ता इन्यभिष्रायः तस्य मतं शातम् । तेन विदितं येनाविषयत्वेन व्रह्म आत्मत्वेन प्रतिबद्धमित्यर्थः । स सम्यग्दर्शी यस्य विश्वानानन्त-रमेव ब्रह्मात्मभावस्यावसितत्वात सर्वतः कार्याभाषःः मिथ्याञ्चानो भवति । कथम ? मतं

जाता है ! जिसे वागादि इन्द्रियोंका अविषय होनेके कारण जाने हुए पदार्थोंने भिन्न वतलाया था तथा अनुभव और उपपत्तिसे भी जिसकी मीमांसा की थी उस ब्रह्मको वैसा ही जानना चाहिये।

किस कारणसे ? िसो बतलाते हैं- 🌖 जिज्ञासासे प्रेरित होकर प्रवृत्त हुए जिस साधकको ब्रह्म अविज्ञात-अविदित है अर्थात् आत्मतत्त्वनिश्चय-रूप फलमें पर्यवसित होनेवाले ज्ञानरूप-से जिसकी जिज्ञासा निवृत्त हो गयी है उसीको वह विदित—ज्ञात है। तालार्य यह कि जिसने अविपयरूपसे आत्मभावसे जाना है उसीने उसे जाना है। जिसे विज्ञानकी प्राप्तिके अनन्तर ही सब ओर ब्रह्मात्म-भावकी प्राप्ति हो जानेके कर्तव्यका अभाव हो जाता है वही सम्यग्दर्शी है। इससे विपरीत समझने-वाला मिथ्या ज्ञानी होता है। कैसे?

# पत-भाष्य

ताम. असम्यग्दर्शिनाम, इन्द्रिय-। बुद्धि आदिमें आत्मभाव करनेवाले मनोबुद्धिष्वेवात्मदर्शिनामित्यर्थः; त्वत्यन्तमेवाव्यत्पन्नवृद्धी-नाम् । न हि तेषां विज्ञातम्

असम्यादर्शी अज्ञानियोंके लिये हस विज्ञात यानी विदित (ज्ञेय) ही है ।\* हाँ, जिनकी बुद्धि अत्यन्त अत्युग्पन्न ( अकुशल ) है उनके लिये ऐसी बात नहीं है, क्योंकि उन्हें तो 'हमने ब्रह्मको जान लिया है' ऐसी

#### वाक्य-भाष्य

विदिनं ज्ञातं मया ब्रह्मेति यस्य विज्ञानं स मिथ्यादर्शी विपरीत-विदिताद्वन्यत्वाद्वह्मणे। न बेट स न विजानाति ।

ततश्च सिद्धमवैदिकस्य विज्ञा-नस्य मिथ्यात्वमः अब्रह्मविषय-तया निन्दितत्वात्। तथा कपिल-कणभगादिसमयस्यापि विदित-ब्रह्मविषयत्वादनवस्थिततर्कजन्य-त्वाद्विविदिषानिवृत्तेश्च त्वमिति । स्मतेश्च ''या वेद-स्मृतयो याश्च काश्च । सर्वास्ता निष्फलाः सो कहते हैं - ] जिसका ऐसा विज्ञान है कि ब्रह्म मुझे विदित -- ज्ञात अर्थात मालम है वह विपरीत विज्ञानवान मिथ्यादशी है, क्योंकि ब्रह्म विदितसे भिन्न है। इसलिये वह ब्रह्मको नहीं जानता—नहीं समझता।

इन कारणोंसे अवैदिक विज्ञानका मिथ्यात्व सिद्ध हुआ, क्योंकि वह ब्रह्म-विषयक न होनेसे निन्दित है। यही नहीं, कपिल और आदिके सिद्धान्त भी ज्ञातब्रह्मविपयकः अनवस्थिततर्कजनित और जिज्ञासाकी निवृत्ति न करनेवाले होनेसे मिथ्या ही हैं। ''जो वेदबाह्य स्मृतियाँ हैं तथा और भी जो कोई कविचार हैं वे सभी निष्फल कहे गये हैं और सब-के-

<sup>\*</sup> इस वाक्यका तात्पर्य यह है कि 'जिन्हें ब्रह्मके स्वरूपका यथार्थ बोध हो गया है वे तो उसे मन-बुद्धि आदिसे अग्राह्य होनेके कारण अज्ञात यानी अहेय ही मानते है। और जो अज्ञानी हैं वे मन-बुद्धि आदिको ही आत्मा समझनेके कारण महाका उनके साथ अभेद समझकर यह मानने लगते हैं कि हमने उसे जान लिया है।'

इन्द्रियमनोबुद्भ्युपाधिष्वात्म-दर्शिनां तु ब्रह्मोपाधिविवेकानु-पलम्भात्, बुद्भ्याद्युपाधेश्व विज्ञातत्वाद् विदितं ब्रह्मेत्युप-पद्यते भान्तिरन्यतोऽसम्य-

बुद्धि ही नहीं होती। िकन्तु जो लोग इन्द्रिय, मन और बुद्धि आदि उपाधियोंमें आत्ममान करनेनाले हैं उन्हें तो, ब्रह्म और उपाधिके पार्धक्यका ज्ञान न होने तथा बुद्धि आदि उपाधिके ज्ञातरूप होनेसे 'ब्रह्म निदित हैं' ऐसी श्रान्ति होनी

#### वाक्य-भाष्य

प्रोक्तास्तमोनिष्ठा हि ताः स्मृताः" (मनु० १२। ९५) इति विपरीत-मिध्याञ्चानयोर्नप्रत्वादिति । अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञात-मविज्ञानतामिति पूर्वहेत्रक्तिरन-वादस्यानर्थक्यात अनुवाद-वचनमिति क्त योर्यस्यामतमित्यादिना न्नानयोर्हेत्वर्थत्वेनेदमुच्यते । अविश्वातमविदितमात्मत्वेन अविषयतया ब्रह्म विज्ञानतां यस्मात तस्मात्तरेष शानम् । यत्तेषां विश्वातं विदितं ध्यक्तमेष बुद्धशादिविषयं व्रह्माविज्ञानतां विदिनात्रिदित-ब्यावसमात्मभतं नित्यविद्यान-खरूपमात्मश्यमविकियममृतमज-

मय अज्ञाननिष्ठ ही माने गये हैं'' इस म्मृतिवाक्यमे भी विपरीत ज्ञान और मिथ्याजानको नष्ट वतलाया गया है।

'अविगातं विज्ञानतां विज्ञातम-विज्ञानताम्' यह मन्त्रके पूर्वार्थमें कहे हुए अर्थका हेतु-कथन है। क्योंकि उसीका अनुवाद करना तो व्यर्थ होगा । अनुवादमात्रके लिये कोई वात कहना कुछ अर्थ नहीं रखता। इसलिये 'यस्यामनम्' इत्यादि पूर्व पदमे कहे हुए ज्ञान और अज्ञानके हेतुरूपमे ही यह कहा गया है।

क्योंकि विज्ञानियोंको ब्रह्म आत्म-स्वरूप होनेके कारण इन्द्रियोंका विषय न होनेसे अविज्ञात—अविदित है। इसिल्ये वही ज्ञान है। और जो अज्ञानी हैं, जो ऐसा नहीं जानते कि ज्ञात और अज्ञात पदायोंने रहित अपना आत्माः नित्यविज्ञानस्वरूपः आत्मस्यः अविक्रियः अमृतः अजरः अभय और अनन्यरूप होनेके कारण

ग्दर्शनं पूर्वपक्षत्वेनोपन्यस्यते— | उचित ही हैं । अतः यहाँ 'विज्ञात-विज्ञातमविजानतामिति । अथवा असम्यग्दशंनका पूर्वपक्षरूपसे उल्लेख मिस्यादिः ॥ ३ ॥

मविजानतानः इस वाक्यद्वारा उत्तराधीऽविज्ञात-विश्वा गया है । अथवा 'अविज्ञातं विज्ञानताम्' इत्यादि जो मन्त्रका । उ ।। उत्तराई है वह \* हेतु-अर्थमें है ॥ ३ ॥

पद-भाष्य

'अविज्ञातं विजानताम्' 'ब्रह्म जाननेवालोंको अविज्ञात इत्यवधृतम् । यदि ब्रह्मात्यन्तम् एवाविज्ञातम्, लोकिकानां ब्रह्म-तो लोकिक पुरुप और ब्रह्मदेत्ताओंर्मे विदां चाविद्येषः प्राप्तः । 'अवि-

कोई भेद नहीं रह जाता। इसके

रमभयमनस्यत्वादविषयमित्येवम वज्रश्वादिविषया-त्मतयैव नित्यं विज्ञातं ब्रह्म। तसाद्विदिताविदितव्यक्ताव्यक्त-धर्माध्यारोपेण कार्यकारणभावेन सविकल्पमयथार्थविषयत्वात रजताद्यध्यारोपण-ब्रानवन्मिथ्याबानं तेषाम् ॥ ३ ॥

ब्रह्म किसी इन्द्रियका विषय नहीं है-उन्होंको ब्रह्म विज्ञात-विदित-व्यक्त अर्थात् बुद्धि आदिके विषयरूपमे ही प्रतीत होता है। उन्हें सर्वदा बद्धि आदि-के विषयरूपसे ही बहाका जान है। अतः विदित-अविदित अथवा व्यक्त-अव्यक्त आदि धर्मों के आरोपसे जिनका जाना हुआ ब्रह्म े कार्य-कारणभाव रहनेसे सविकल्प ही है। क्योंकि वह अयथार्थ-विषयक है। उनका वह ज्ञान शक्ति आदिमें आरोपित रजत आदि शानींके समान मिथ्या ही है ॥ ३ ॥

<sup>\*</sup> हेत यों समझना चाहिये--- ब्रह्म अझानियोंको इसकिये शत है, क्योंकि विद्यानियोंको वह अज्ञात है।

**ज्ञातं विजानताम्' इति च** | सिवा 'जाननेवालोंको अविज्ञात है' परस्परविरुद्धम् । कथं तु तद्वसः फिर वह ब्रह्म सम्यक् प्रकारसे कैसे सम्यग्विदितं भवतीत्येवमर्थमाह- के लिये कहते हैं--

यह कथन परस्पर विरुद्ध भी है। जाना जाता है—यही बात बतलाने-

विज्ञानावभासों में बहाकी अनुभति

# प्रतिबोधविदितं मतममृतत्वं हि विन्दते। आत्मना विन्दते वीर्यं विद्या विन्दते (मृतम् ॥ ४ ॥

जो प्रत्येक बोध (बौद्ध प्रतीति ) में प्रत्यगारमरूपसे जानः गया है वही ब्रह्म है--यही उसका ज्ञान है, क्योंकि उस ब्रह्मज्ञानसे अमृतत्व-की प्राप्ति होती है । अमृत्रव अपनेहीसे प्राप्त होता है, विद्यासे तो अज्ञानान्धकारको निवत्त करनेका सामर्थ्य मिळता है ॥ ४ ॥

## वद-भाष्य

बोधान्त्रति बुध्यते । सर्वप्रत्यय- । जाना जाता है । सम्पूर्ण प्रतीतियों-

प्रतिबोधविदितं बोधं बोधं । 'प्रतिबोधविदितम्' यानी जो बोध-बोधके प्रति विदित होता है । यहाँ 'बोध' शब्दसे बुद्धिसे प्रत्यया उच्यन्ते । सर्वे प्रत्यया होनेवाछी प्रतीतियों (ज्ञानों) का कथन हुआ है । अतः समस्त विषयीभवन्ति यस्य स आत्मा सर्व-

### वाक्य-भाष्य

प्रतिबोधविदितं मतम् इति प्रतिवोधविदितम्' यह द्विरुक्तिः है। सा प्रत्ययानामात्मावबोध-त्वात् । बोधं प्रति द्वार हैं। 'बोधं प्रति वोधं प्रति' (बोध-

द्शीं विच्छक्तिस्बरूपमात्रः प्रत्ययेरेव प्रत्ययेष्वविशिष्टतया लक्ष्यतेः नान्यदृद्धारमन्तरात्मनो विज्ञानाय ।

अतः प्रत्ययप्रत्यगात्मतया विदितं ब्रह्म यदा, ब्रह्मणोऽनेदः तदा तन्मतं तत् प्रतिपादनम् सम्यग्दर्शनमित्यर्थः । सर्वेप्रत्ययदर्शित्वे चोपजननाः

पायवर्जितदृक्स्यरूपता नित्यत्वं विद्युद्धस्वरूपत्वमात्मत्वं निर्वि-शेषतैकत्वं च सर्वभृतेषु सिद्धं

बोधं प्रतीति वीप्सा सर्वप्रत्ययः व्याप्त्यर्था । बौद्धा हि सर्वे प्रत्ययाः तप्तलोहचन्नित्यविश्वानखरूपात्म- व्याप्तत्वाद् विश्वानखरूपावभासाः तद्दन्यावभासश्चात्मा तद्वि- लक्षणोऽग्निवदुपलभ्यत इति तेन ते द्वारीभवन्त्यात्मोपलभ्यौ । तम्मात्यविश्वोधावभासप्रत्यगात्म-

का साक्षी और चिच्छक्तिस्वरूपमात्र होनेके कारण यह प्रतीतियोंहारा सामान्यरूपमे प्रतीतियोंमें ही लक्षित होता है। उस अन्तरात्माका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये कोई और मार्ग नहीं है।

अत: जिस समय ब्रह्मको प्रतीतियोंके अन्तःसाक्षीखरूपसे जाना जाता है उसी समय बहु ज्ञात होता है; अर्थात् यही उसका सम्यक् ज्ञान है । सम्पूर्ण प्रतीतियोंका साक्षी होनेपर ही उसका वृद्धिक्षयसून्य साक्षित्व, नित्यंत्व, विशुद्धखरूपत्व, आत्मत्व, निर्विशेषत्व और सम्पूर्ण भूतोंमें [ अनुस्यूत ] एकत्व सिद्ध हो सकता

#### नासग-भारम

बोधके प्रति ) यह दिएक्ति सम्पूर्ण प्रतीतियों में [ब्रह्मकी ] ज्याप्ति स्वित्त करनेके लिये हैं । बुद्धिजनित सम्पूर्ण प्रतीतियाँ तपे हुए लोहेंके समान नित्य विज्ञानस्वरूप आत्मासे ज्याप्त रहनेके कारण उस विज्ञानस्वरूपने ही अवभासित हैं तथा उनसे पृथक् उनका अवभासक आत्मा [लोहिपण्डमें ज्याप्त हुए ] अग्निके समान उनसे सर्वथा विलक्षण उपलब्ध होता है। अतः वे बौद्ध प्रत्यय आत्माकी उपलब्धिमें द्वारस्वरूप हैं । इसल्येय प्रत्येक बौद्ध प्रत्येक अवभासमें जो प्रत्यग्रत्स-

भवेतः लक्षणभेदाभावाद्वयोम्न
इव घटगिरिगुहादिषु । विदिताविदिताभ्यामन्यद्वसेत्यागमवाक्यार्थ एवं परिशुद्ध एवोपसंहतो
भवति । "दृष्टेर्द्रष्टा श्रुतेः श्रोता
मतेर्मन्ता विज्ञातेर्विज्ञाता" इति
हि श्रुत्यन्तरम् ।
यदा पुनर्वोधिकयाकर्तेति वोधकियालक्षणेन तत्कर्तारं विजानातीति वोधलक्षणेन विदितं प्रति-

है, जिस प्रकार कि लक्षणों में मेद न होनेके कारण घट, पर्वत और गुहादि-में आकाशका अमेद हैं। इस प्रकार "महा विदित और अविदित---दोनोंहीसे भिन्न हैं इस शास्त्रवचनके अर्थका ही भली प्रकार शोधन करके यहाँ उपसंहार किया गया है। इसके सिवा "वह दृष्टिका दृष्टा है, श्रवण-का श्रोता है, मितका मनन करने-वाला है और विज्ञातिका विज्ञाता है" ऐसी एक दूसरी श्रुति भी हैं। [ उससे भी यही सिद्ध होता है ]।

जिस प्रकार, जो वृक्षकी शाखाओंको चलायमान करता है उसे वायु कहते हैं उसी प्रकार—— जिस समय 'प्रतिबोधविदितम्'

### वाक्य-भाष्य

तथा यद्विदितं तद्वह्य तदेव मतं श्चातं तदेव सम्यग्धानवत्प्रत्यगा-त्मिविद्यानम्, न विषयविद्यानम्। आत्मत्वेन प्रत्यगात्मानमेक्ष-दिति च काठके। आत्मशान- 'अमृतत्वं हि विन्दतं' मश्तत्व- इतिहेतुचचनम्।विषयं ये निमित्तम् मृत्युप्राप्तेः। विषया-त्मविद्याने हि मृत्यः प्रारम्भतः। स्वरूपसे जाना जाता है वही ब्रह्म है। वहीं माना हुआ अर्थात् ज्ञात है तथा वहीं सम्यग्ज्ञानके सहित प्रत्यगात्माका ज्ञान है। विषयज्ञान सम्यग्ज्ञान नहीं है।

ध्यत्यगातमाको आत्मस्वरूपने देखा' ऐसा कठोपनिषद्मं कहा है। ध्अमृतत्वं हि विन्दते' ( आत्मज्ञानसे अमरत्व ही प्राप्त होता है) यह हेतुभूचक वाक्य है, क्योंकि इससे विपरीत ज्ञानसे मृत्युकी प्राप्ति होती है। बुद्धि आदि विपर्योमं आत्मत्व-बोध होनेसे ही

## CAL-PRICE

बोधिविदितमिति व्याख्यायते,
यथा यो वृक्षश्वास्ताश्चालयति स
वायुरिति तद्वत्; तदा बोधिकियाशक्तिमानात्मा द्रव्यम्, न बोधिस्त जायते
विनश्यति च । यदा बोधो
जायते, तदा बोधिकियया सविशेषः। यदा बोधो नश्यति, तदा
नष्टबोधो द्रव्यमात्रं निविंशेषः।

इसका ऐसा अर्थ किया जाता है कि आत्मा बोधिकयाका कर्ता है: अतः बोधिकयारूप लिक्क्से उसके कर्ताको जानता है, इसलिये बोधरूप-विदित होनेके कारण 'प्रतिबोधविदितम्' कहलाता उस समय---आत्मा बोधक्रियारूप शक्तिसे युक्त एक द्रव्य सिद्ध होता है, साक्षात् बोधखरूप ही सिद्ध नहीं होता । बोध (बुद्धिगत प्रतीति) तो उत्पन्न होता है और नष्ट भी हो जाता है। अतः जिस समय बोध उत्पन्न होता है उस समय तो वह .बोधिक्रयारूप विशेषणसे युक्त होता है और जब उसका नाश हो

#### वाक्य-भाष्य

इत्यात्मविज्ञानममृतत्वनिमित्तम् इति युक्तं हेतुवचनममृतत्वं हि चिन्दत इति ।

आत्मक्रानेन किममृतत्वमु-त्याद्यते ?

न ।

कथं तर्हि ?

आत्ममा विन्दत्ते स्वेमैच नि-त्यात्मस्यभावेनामृतत्वं विन्दते । नाकम्बमपर्शक्य । विन्दत इति मृत्युका आरम्भ होता है, अतः आत्मविज्ञान अमरत्वका हेतु है; इसिल्ये 'अमरत्वं हि विन्दते' यह हेतुवचन ठीक ही है।

पूर्व॰—क्या आत्म**ज्ञानसे अमरत्व** उत्पन्न किया जाता **है** ?

सिद्धान्ती-नहीं। पूर्व ०-तब कैसे ?

सिद्धान्ती-अमरत्व तो आत्माचे— अपने नित्यात्मस्वभावचे ही प्राप्त करते हैं, किसीके आश्रयचे नहीं । 'विन्दते' इससे यह समझाना चाहिये कि उसकी

तन्नेवं सति विक्रियात्मकः साव- | जाता है तो वह निर्विशेष द्रव्यमात्र

यवोऽनित्योऽशद्ध इत्यादयो दोषा

न परिहर्त शक्यन्ते । यदपि काणादानाम् आत्म-ग्रन:संगोशजो आत्मनि समवैतिः अत आत्यति बोद्यभृत्वम्. विक्रियात्मक आस्माः मात्रस्त भवति घट इव रागसम-बागी: असिन पश्चेऽप्यचेतनं टब्यमात्रं ब्रह्मेति ''त्रिज्ञान-

रह जाता है । ऐसा माननेसे तो वह विकारी, सावयव, अनित्य और अञ्चद्ध निश्चित होता है, और उसके इन दोषोंका किसी प्रकार परिहार नहीं किया जा सकता।

तथा वैशेषिक मतावलिम्बयोंका जो मत है कि आत्मा और मनके **मंयोगसे** उत्पन्न होनेवाला बोध आत्मामें समवाय-सम्बन्धसे रहता है, इसीसे आत्मामें बोदधत्व है, हुट्य- वस्तुतः आत्मा विकारी नहीं है, वह तो नीलपीतादि वर्गोंके समक्षयी घटके समान केवल द्रव्यमात्र हैं —सो इस पक्षमें भी ब्रह्म अचेतन द्रव्यमात्र सिद्ध होता है और ''ब्रह्म मानन्दं ब्रह्म''(बृ० उ० ३।९।२८) विज्ञान एवं आनन्दखरूप है''

### वाक्य-भाष्य

आत्मविज्ञानापेक्षम् । यदि हि विद्योत्पाद्यममृतत्वं स्याद्यनित्यं भवेत्कर्मकार्यवत । विद्योरपाद्यम् ।

यदि चात्मनैवामृतत्वं विन्दते कि पनविंद्यया कियत इत्युच्यते।

प्राप्ति आत्मविज्ञानकी अपेक्षा रखने-वाली है। यदि अमृतत्व विद्यासे उत्पन्न किया जाने योग्य होता तो कर्मफलके समान अनित्य हो जाता । इसलिये वह विद्यासे उत्पाद्य नहीं है।

यदि कही कि जब अमृतत्व स्वतः ही मिल जाता है तो विद्या उसमें क्या करती है, तो इसमें हमें यह कहना है बह अनात्मविज्ञानको निरृत्त करबी हुई उसकी निश्चिके द्वारा

## पट-भाष्य

''प्रज्ञानं ब्रह्म'' (ऐ० उ० ५ । ३) इत्याद्याः श्रुतया बाधिताः ५५:। आत्मनो निरवयवत्वेन प्रदेशा-मावाद् नित्यसंयुक्तत्वाच्च मनसः स्मृत्युन्पत्तिनियमानुपपत्तिरपरि-संसर्धिमित्वं स्यात । श्रुतिस्मृतिन्यायविरुद्धं कल्पितं स्थात् । "असङ्गो न हि सज्जते" (ब॰ उ॰ ३।९।२६) ''असक्तं सर्वभृत'' (गीता १३। श्रुतिसमृती । १४) इति हि न्यायश्र--गुणबद्धणवता सं-सुज्यते, नात्त्व्यजातीयम् । अतः निर्गुणं निर्विशेषं सर्वविलक्षणं केन-चिदप्यतस्यजातीयेन संस्रज्यत इत्येतदु भवेत न्यायविरुद्धं नित्याल्जप्तज्ञानखरूप-तसात

"प्रज्ञान ब्रह्म है" इत्यादि श्रुतियाँ बाधित हो जाती हैं। निरवयव होनेके कारण आत्मामें कोई देशविशेष नहीं है; और उससे मनका नित्यसंयोग है: इस कारण उसमें स्मृतिकी उत्पत्तिके अनुपपत्ति अनिवार्य हो जाती है तथा श्रति**, स्मृति और** युक्तिसे विरुद्ध आत्माके संसर्गधर्मी होनेकी कल्पना भी होती है : "असङ ि आत्मा । का किसी**से** सङ्ग**नहीं** होता'' "सङ्गरहित और सबका पालन करनेवाला है" ऐसी श्रुति और स्मृति प्रसिद्ध हैं। युक्तिसे भी जो वस्त सगुण होती है उसीका गुणवान्से संसर्ग होता है: विजातीय वस्तओं-का संयोग कभी नहीं होता । अतः निर्गण-निर्विशेष और सबसे विलक्षण विजातीय संयोग होता मानना न्यायविरुद्ध होगा। नित्य अविनाशी ज्ञानखरूप प्रकाश-

#### वाक्य-भाष्य

तिज्ञवृत्त्या स्वाभाविकस्यामृतत्वस्य निमित्तिमिति कल्प्यते ।
यत आह 'बीर्यं विद्यया विन्दते ।'
वीर्यं सामर्थ्यमनारमाध्यारोपमायास्यान्तध्वान्तानभिभाष्य-

स्वाभाविक अमृतत्वकी हेतु बनती है, क्योंकि [अगले वाक्यते] 'विद्यासे [अज्ञानान्धकारको निवृत्त करनेका] सामर्थ्यप्राप्त होता है' ऐसा कहा भी है। विद्यासे वीर्य—सामर्थ्य यानी पत-भाष्य

ज्योतिरात्मा ब्रह्मेत्ययमर्थः सर्व-बोधबोद्धृत्वे आत्मनः सिध्यति, नान्यथा । तसात् 'प्रतिबोध-विदितं मतम्' इति यथा-च्याख्यात एवार्थोऽसाभिः ।

यत्पुनः स्वसंवेद्यता प्रतिबोध-विदितमित्यस्य वाक्य-वर्ण्यते. तत्र स्यार्थो मंबे चताया सोपाधिकत्वे औपाधिकत्वम् भवति **बुद्धग्रुपाधिस्र**ह्णस्वेन आत्मनो मेदं परिकल्प्यात्मनात्मानं वेत्तीति संव्यवहार:---''आत्मन्येवात्मानं पञ्चिति" ( बृ० उ० ४ । ४ । २३ ) ''स्वयमेवात्मनात्मानं वैत्थ त्वं पुरुषोत्तम" (गीता १०।१५) इति। न त निरुपाधिकस्यात्मन एकत्वे स्वपंवेद्यता परसंवेद्यता सम्भवति । संवेदनखरूप-

लक्षणं बलं विद्यया विन्दते । तद्य किविशिष्टम् ? असृतमविनाशि । अविद्याजं हि दीर्ये विनाशि ।

वाक्य-भाष्य

मय आत्मा ही ब्रह्म है—यह अर्थ आत्माके सम्पूर्ण बोधोंके बोद्धा होनेपर ही सिद्ध हो सकता है, और किसी प्रकार नहीं। इसल्यि 'प्रतिबोधविदितम्' इसका—हमने जैसी ब्याख्या की है—वही अर्थ है।

इसके सिवा 'प्रतिबोधविदितम्' इस वाक्यका जो खप्रकाशता अर्थ बतलाया जाता है वहाँ आत्माको उसमें बुद्धि मोपाधिक मानकर रूपसे भेटकी उपाधिके 'आत्मासे आत्माको कल्पना कर जानता है' ऐसा व्यवहार हुआ करता है, जैसा कि ''आत्मामें ही आत्माको देखता है" "हे पुरुगोत्तम ! अपनेसे ही अपनेको तम स्वयं जानते हो'' इत्यादि वाक्योंद्वारा कहा गया है। किन्त्र निरुपाधिक आत्मा तो एक रूप है, अतः खसंवेद्यता परसंवेद्यता अधवा सम्भव ही नहीं है। जिस प्रकार प्रकाशको किसी अन्य प्रकाशकी

रहनेवाले अन्धकार (अज्ञान) से जिसका पराभव नहीं हो सकता ऐसा बल प्राप्त होता है। वह किस विशेषणसे युक्त है ? वह अमृत यानी अविनाशी है। वर-भाष्य

त्वात्संवेदनान्तर।पेक्षा ਜ सम्भवति, यथा प्रकाशस्य प्रका-बान्तरापेक्षया न सम्भवः तद्वत । स्वसंवेद्यतायां बौद्धपक्षे क्षणभङ्गरत्वं निरात्मकत्वं विज्ञानस्य स्थातः ''न हि विज्ञात-विज्ञातेर्विपरिलोपो विद्यतेऽवि-नाशित्वातु" (बृ०उ०४।३।३०) "नित्यं विभ्रं सर्वेगतम" ( ग्र॰ उ०१।१।६) "स वा एष महानज आत्माजरोऽमरोऽम्रतोऽ-भयः" (बृ० उ० ४ । ४ । २५ ) इत्याद्याः श्रुतयो बाध्येरन । प्रतिबोधशब्देन यत्प्रनः प्रतिबोधार्थ- निर्निमित्तो बोधः प्रति-विचारः बोधः सप्तस्य इत्यर्थ परिकल्पयन्ति, सक्रद्धि-ज्ञानं प्रतिबोध इत्यपरेः

विद्ययाविद्याया बाध्यत्वात् । न तु विद्याया बाधकोऽस्तीति विद्याजममृतं वीर्यम् । अतो विद्यामृतत्वे निमित्तमात्रं भवति । ''नायमात्मा बल्हीनेन लभ्यः'' इति व्याधवेणे (मु०७० १। २।४) अपेक्षा होना सम्भव नहीं है उसी प्रकार ज्ञानखरूप होनेके कारण उसे [अपने ज्ञानके लिये] विसी अन्य ज्ञानकी अपेक्षा नहीं है।

अन्य ज्ञानकी अपेक्षा नहीं है !

तथा बौद्धमतानुसार तो त्रिज्ञानकी
स्वसंवेषता खीकार करनेपर भी उसकी
क्षणभङ्गरता और निरात्मकता सिद्ध
होने लगेगी । [ऐसा होनेपर ]
"अविनाशी होनेके कारण विज्ञाताकी
विज्ञातिका लोप नहीं । होता"
"नित्य, विभु और सर्वगत है" "वह
यह महान् अज आत्मा अजर, अमर,
अमृत और अभयरूप है" इत्यादि
भ्रुतियाँ बाधित हो जायँगी।

इसके सिवा जो लोग प्रति-बोधराब्दसे, जैसा कि सुप्तम पुरुपको होता है वह निर्निभित्त बोध ही प्रतिबोध है—ऐसे अर्थकी कल्पना करते हैं अथवा जो दूसरे लोग [ मुक्तिके कारणभूत ] एक बार होनेवाले विज्ञानको ही प्रतिबोध

ताष्य
होता है, क्योंकि अविद्या विद्यासे बाधित
हो जाती है । किन्तु विद्याका बाधक
और कोई नहीं है, अतः विद्याजनित
वीर्य अमृत होता है । हसिलये विद्या तो अमृतत्वमें केवल निमित्तमात्र होती है। आधर्वण श्रृतिमें भी कहा है—''यह आत्मा बलहींनसे प्राप्त होने योग्य नहीं है!''

#### पत्र-भाष्य

निभित्तः सनिमित्तः सकृद्वासकृद्वा प्रतिबोध एव हि सः। अमृतत्वम अमरणभावं म्बात्मन्यवस्थानं मोक्षं हि यसाद विन्दते लमते यथोक्तात प्रतिबोधात्प्रतिबोध-विदिवारमकात्, तसारप्रतिबोध-विदितमेव मतमित्यभिप्रायः। बोधस्य हि प्रत्यगातमविषयत्वं च मतममृतत्वे हेतः। न ह्यात्मनो-**ऽनारमत्वममृतत्वं मवति। आत्म-**त्वादात्मनोऽमृतत्वं निर्निमित्तमेव. मर्त्यत्व मारमनो एवं यद-अनात्मत्वप्रतिपत्तिः । विद्यया

समझते हैं--- वे कुछ भी माना करें ] बिना निमित्तसे हो अथवा निमित्तसे तथा एक बार हो अथवा अनेक बार वह सब-का-सब प्रति-बोध ही है [ इसका विशेष वित्रेचन करनेसे हमें कोई प्रयोजन नहीं है ]। क्योंकि ममक्षगण उपर्युक्त प्रतिबोध-से अर्थात प्रत्येक बौद्ध प्रत्ययमें होनेवाले आत्मज्ञानसे ही अमृतत्व-अमरणभाव अर्थात अपने आत्मामें स्थित होनारूप मोक्ष प्राप्त करते हैं. अतः वह (ब्रह्म) प्रत्येक बोधमें अनुभव होनेवाला ही माना गया है— ऐसा इसका अभिप्राय है । बोधका प्रत्यगात्मविषयक होना अमरत्वमें कारण माना गया है। आत्माकी अनात्मरूपता अमरत्वका कारण नहीं हो सकती। आत्माका अमरत्व उसका स्वरूप-भूत होनेके कारण अहैतुक ही है। इसी प्रकार आत्माकी मृत्य भी अविद्यावज्ञ त्रममें अनात्मत्वकी उपलब्धि ही है।

#### वाक्य-भाष्य

लोकेऽपि विद्याजमेव बलमभि-भवति न दारीरादिसामर्थ्यं यथा हस्त्यादेः।

अथवा प्रतिबोधविदितं मत-

लोकमें भी विद्याजनित वल ही दूमरे बलोंका पराभव करता है, शरीर आदि-का वल नहीं; जैसे हाथी-घोड़े आदिके शारीरिक वल [ मनुष्यके ] विद्याजनित बलको नहीं दवा सकते।

अथवा 'प्रतिबोधबिदितं मतम्' इस

#### षद-भाष्य

कथं पुनर्यथोक्तयात्मविद्यया-शानेनामृतत्व-मृतत्वं विन्दत इत्यत प्राप्तिप्रकारः आह--आत्मना स्वेन रूपेण विनदते लभते वीर्यं बलं सामर्थ्यम् । धनसहायमन्त्रौषधि-तपोयोगकृतं वीर्यं मृत्यं न शक्रोत्यभिभवितुम् अनित्यवस्तु-कृतत्वात्; आत्मविद्याकृतंत् वीर्य-मात्मनैत्र विनद्ते, नान्येन इत्यतो-**ऽनन्य** माधनत्वादात्मविद्यावीर्यस्य तदेव वीर्यं मृत्यं श्रकोत्यमि-भवितुम् । यत एवमात्म-विद्याकतं वीर्धमात्मनेव विन्दते.

तो फिर उपर्युक्त आत्मज्ञानसे किस प्रकार अमरत्व लाभ कर लेता है ? इसपर कहते हैं---[ मुमुक्षु पुरुष ] आत्मा अर्थात् अपने खरूपके ज्ञानसे वीर्य--- बल यानी [ अमरत्व-प्राप्तिका ] सामर्थ्य प्राप्त करता है। धन, सहाय, मन्त्र, ओपधि, तप और योगसे प्राप्त होनेवाला वीर्य अनित्य वस्तुका किया हुआ होनेसे मृत्युका पराभव करनेमें समर्थ नहीं है; किन्तु आत्मविद्यासे होनेवाला वीर्य तो आत्माद्वारा ही प्राप्त किया जाता है--अन्य किसीसे नहीं । इसलिये आत्मविद्याजनित बीर्य किसी अन्य साधनसे प्राप्त होनेवाला नहीं है; अतः वही वीर्य मृत्युका पराभव कर सकता है। क्योंकि [ मुमुक्षु पुरुष ] इस प्रकार आत्मविद्याजनित वीर्यको आत्माद्वारा

#### वाक्य-भाष्य

मिति सक्तरेवारोषविपरीतिनरस्त-संस्कारेण प्रतिबोधवद्यद्वि-दितं तदेव मतं ज्ञातं भवतीति । अथवा गुरूपदेशः प्रतिबोधस्तेन वा विदितं मतमिति । उमयक वाक्यका ऐसा अर्थ समझना चाहिये कि स्वप्नसे जग पड़नेके समान जिसके सम्पूर्ण विपरीत संस्कारोंका एक बार ही बाध हो गया है, उसीसे जो जाना जाता है वही मत अर्थात् हात होता है। अथवा गुरुका उपदेश ही प्रतिबोध है, उससे जाना हुआ ही मत (जाना हुआ) है। सोनेसे जागा हुआ तथा गुरुहारा

"नायमात्मा बलहीनेन लम्यः" तस्यं हि विन्दत्त इति ॥ ४ ॥

विद्यया आत्मविषयया | ही प्राप्त करता है, इसलिये आत्म-सम्बन्धिनी विद्यासे ही अमरत्व प्राप्त करता है। अधर्ववेदीय (मुण्डक) उपनिषद्में कहा है--- 'यह आत्मा बलहीन पुरुषको प्राप्त होने योग्य ( गु॰ उ॰ ३ । २ । ४ ) इत्या- नहीं है''। अतः यह आत्मविद्यारूप थर्वण । अतः समर्थो हेतुः अमृ-समर्थ है क्योंकि इससे अमरत्व प्राप्त करता है ॥ ४ ॥

कष्टा खल्क सुरनरितर्यक्प्रेता-दिषु संसारदुःखबहुलेषु प्राणि-निकायेषु जन्मजरामरणरोगादि-प्राणि-विकायेषु जन्मजरामरणरोगादि-संप्राप्तिरज्ञानात् । अतः—

जिनमें सांसारिक दुःखोंकी

आत्मज्ञान ही सार है

इह चेदवेदीद्थ सत्यमस्ति न चेदिहावेदीन्महती विनष्टिः। भूतेषु भूतेषु विचित्य धीराः प्रेत्यास्माल्लोकादमृता भवन्ति ॥ ५ ॥

यदि इस जन्ममें ब्रह्मको जान लिया तब तो ठीक है और यदि उसे इस जन्ममें न जाना तब तो बड़ी भारी हानि है । बुद्धिमान् लोग उसे समस्त प्राणियोंमें उपलब्ध करके इस लोकसे जाकर ( मरकर ) अमर हो जाते हैं ॥ ५ ॥

प्रतिबोधशब्द प्रयोगोऽस्ति स्रुप्त-प्रतिबद्धो गुरुणा प्रतिबोधित इति । पूर्वे तु यथार्थम् ॥ ४ ॥

'प्रतिवोध' शब्दका प्रयोग होता है। परन्तुः इन तीनोंमें सबसे पहला अर्थ

इह एव चेतु मनुष्योऽधिकृतः समर्थः सन यदि आत्मानं यथोक्तलक्षणं विदित-वान यथोक्तेन प्रकारेण, अथ तदा अस्ति सत्यं मनुष्यजनम-न्यस्मित्रविनाजोऽथवत्ता सद्भावो वा परमार्थता वा सत्यं विद्यते । न चेदिहावेदीदिति. न चेद इह जीवंश्चेद अधिकृतः अवेदीत न विदितवानः तदा महती दीर्घा अनन्ता विनष्टिः विनाशनं जन्मजरामरणादि-प्रबन्धाविच्छेदलक्षणा संसार-गतिः ।

यदि किसी अधिकारी पुरुषने सामर्थ्य लाभ कर इस लोकमें ही उपर्युक्त लक्षागोंसे युक्त आत्माको पूर्वोक्त प्रकारसे जान लिया, तब तो उसके इस मनुष्य जन्ममें सत्य— अविनाशिता— सार्थकता— सद्भाव अथवा परमार्थता विद्यमान है। और यदि न जाना अर्थात् इस लोकमें जीवित रहते हुए ही उस अधिकारीने आत्मज्ञान प्राप्त न किया तो उसे महान्— दीर्घ यानी अनन्त विनाश अर्थात् जन्म, जरा और मरण आदिकी परम्गराका विच्छेद न होनारूप संसारगतिकी ही प्राप्ति होती है।

#### वाक्य-भाष्य

इह चेदवेदीत् इत्यवश्यकर्तव्यतोक्तिर्विपर्यये विनाशभुतेः ।
इह मजुष्यजन्मनि सत्यवश्यमात्मा वेदितव्य इत्येतद्विधीयते ।
कथिमह चेदवेदीद्विदितवान्, अथ
सत्यं परमार्थतत्त्वमस्त्यवाप्तं
तस्य जन्म सफलमिन्यभिप्रायः ।
न बेदिहावेदीक विक्तवान

'इह चेदवेदीदथ सत्यमस्ति' यह आत्मसाक्षात्कारकी श्रति बतलानेवाली है। अवस्थामें विपरीत विनाश बतलाया है। इह अर्थात् इस मनुष्य-जन्मके रहते हुए आत्माको लेना चाहिये---ऐसा जान विधान किया जाता है। किस प्रकार कि यदि इस जन्ममें आत्माको जान लिया तो ठीक है, उसे परमार्थतस्व प्राप्त हो गयाः अभिप्राय यह कि उसका जन्म सफल हो गया । और यदि उसे इस जन्ममें न जाना-न

तसादेवं गुणदोषी विजा-नन्तो ब्राह्मणाः भृतेषु भृतेषु सर्वभ्रतेषु स्थावरेषु चरेषु च एक-मात्मतस्यं ब्रह्म विचित्य विज्ञाय व्य:ब्रह्य ममाहंमावलक्षणाद-विद्यारूपादसाल्लोकाद उपरम्य सर्वात्मेकमानमद्भैतमापन्नाःसन्तः प्राप्त होकर अमर अर्थात् ब्रह्म ही

अत: इस प्रकार गुण और दोषको जाननेवाले धीर—बुद्धिमान् ब्राह्मण-लोग प्राणी प्राणीमें अर्थात सम्पर्ण चराचर जीवोंमें **ए**क आत्मतत्त्वको **'विचित्य'—जानकर** साक्षात्कृत्य धीराः धीमन्तः प्रेत्य । अर्थात् साक्षात् कर यहाँसे छौटने-पर अर्थात् ममता-अहंतारूप इस अविद्यात्मक लोकसे उपरत होकर मबमें आत्मैकत्वरूप अद्दैतभावको

वाक्य-भाष्य

वर्थेव जन्म। अपि च महती विनिष्टर्महान्विनाशो जन्म-मरण प्रबन्ध।विच्छेरप्राप्तिलक्षणः स्याद्यतस्तस्मादवश्यं तद्विच्छेशय ब्रेय आत्मा।

शानेन तु कि स्यादित्युच्यते भूतेषु भूतेषु चराचरेषु सर्वेषु इत्यर्थः । विचित्य पृथक् निष्कृष्य पकमात्मतत्त्वं संसारधर्मेरस्पष्ट-मात्मभावेनोपलभ्येत्यर्थः अनेका-पुनश्चित्वेति र्थत्याद्वातुनां धीमन्तो विवेकिनो विनिवृत्त-

समझा तो उसका जन्म वृथा ही गया। जन्म-मरण-परम्पराकी अविच्छिन्नतारूप बड़ी भारी हानि भी है । अतः उस परम्पराके विच्छेटके लिये आत्माको अवश्य जान लेना चाहिये।

आत्मज्ञानसे होगा क्या सो [ भृतेषु भृतेषु आदि वाक्यसे ] बतलाते हैं। भूत-भूतमें अर्थात् सम्पूर्ण चराचर प्राणियोंमें आत्माका शोधनकर---- उसे उनसे अलग निकालकर यानी संसार-धर्मींचे अस्पृष्ट एकमात्र आत्मतत्त्वको आत्मभावसे उपलब्ध कर बुद्धिमान् अर्थात् विवेकी परुष-जिनकी बाह्य विषयोंकी निवृत्त हो गयी है--मरकर अर्थात इस शरीरादि अनात्मस्वरूप होकसे जिनका ममत्व और अहंकार निष्टृत्त हो गया है ऐसे होकर अमृत-अमरण-

#### पत-भाष्य

अमता भवन्ति ब्रह्मैव भवन्ती-। हो जाते हैं, जैसा कि "जो पुरुष त्यर्थः । 'स यो ह वै तत्परं ब्रह्म निश्चयपूर्वक उस परब्रह्मको जानता वेद ब्रह्मैंव भवति" ( मु० उ० है वह ब्रह्म ही हो जाता है" इस ३।२।९) इति श्रतेः ॥५॥ श्रुतिसे सिद्ध होता है ॥ ५॥

इति दितीय: खण्ड: ॥ २ ॥

#### वाक्य-भाष्य

बाह्यविषयाभिलाषाः प्रेत्य मृत्वा-सालोकाच्छरीराद्यनात्मलक्षणा<del>त</del> व्यावत्तममत्वाहं काराः सन्त इत्यर्थः अमृता अमरणधर्माणो नित्यविश्वानामृतत्वस्वभावा पव भवन्ति ॥ ५ ॥

धर्मो यानी नित्यविज्ञानामृतस्वभाववाले ही हो जाते हैं। घातुओं के अनेक अर्थ होते हैं इमीलिये यहाँ विचित्य' कियाका उपर्युक्त अर्थ ठीक है । यहाँ इसका 'चयन करके' ऐसा अर्थ नहीं हो सकताः नयौंकि आत्माके सम्बन्धमें ऐसा अर्थ करनेसे विरोध आता है।। ५ ॥

इति द्वितीयः खण्डः॥ २॥

ब्रह्म ह देवेभ्य इति ब्रह्मणो <sub>यक्षोपाख्यानस्य</sub>दुविंश्लेयतं।क्तिर्य**ला**-धिक्यार्था । समाप्ता प्रयोजने ब्रह्मविद्या यदधीनः विकस्पाः पुरुषार्थः अत ऊर्घ्यमर्थवादेन ब्रह्मणो दुविंह्येय-

**'ब्रह्म इ** देवेभ्यः' इत्यादि वाक्यसे अारम्भ होनेवाली आख्यायिकाके द्वारा ] जो ब्रह्मकी दुर्विज्ञेयता वतलायी गयी है वह, ब्रह्मप्राप्तिके लिये अधिक यक करना चाहिये-इस प्रयोजनके लिये है । जिनके अधीन पुरुषार्थ है वह ब्रह्मविद्या तो समाप्त हो गयी

नास्त्रा-भाष्ट्र

तोच्यते । तद्विज्ञाने कथं तु नाम यक्तमधिकं कुर्यादिति ।

रामाद्यर्थी वास्तायो रिक्रमान-शातनात । शमादि वा ब्रह्म-विद्यासाधनं विधित्सितं तदर्थो ऽय-मर्थवादास्नायः । न हि शमादि-साधनरहितस्याभिमानरागद्वेषादि-ब्रह्मविज्ञाने सामर्थ्य-मस्ति, व्यावृत्तवाद्यमिध्याप्रत्यय-त्राह्यत्वा द्वह्मणः यसाचा-ग्न्यादीनां जयाभिमानं शातयति व्रह्मविज्ञानं दर्शयत्यभि-मानोपरामे तसाच्छमादि-साधनविधान।थीं ऽयमर्थवाद इत्य-वसीयते ।

सगुणोपासनाथों वापोदितत्वात् । नेदं यदिदमुपासत इत्युपास्यत्वं ब्रह्मणोऽपोदितमपोदितत्वादनुपास्यत्वं प्राप्ते तस्यैव
ब्रह्मणः सगुणत्वेनाधिदै अभ्यात्मं
चोपासनं विधातव्यमित्येवमधों
वा । इत्यधिदैवतं तद्वनमित्युपासितव्यमिति हि बक्यति ।

अब आगे अर्थवादद्वारा ब्रह्मकी दुर्विज्ञेयता बतलायी जाती है, जिससे कि उसे प्राप्त करनेके लिये मनुष्य किसी-न-किसी तरह अधिक यत्न करें।

अथवा यह श्रतिभाग अभिमानका नाश करनेवाला होनेसे शमादिकी प्राप्ति-के लिये हो सकता है । या शमादिको ब्रह्मविद्याका साधन बतलाना इष्ट है। अतः उसीके लिये यह अर्थवाद-श्रति है। जो पुरुष शमादि साधनसे रहित अभिमान और राग-द्रेषादिसे यक्त है उसका ब्रह्मशानकी प्राप्तिमें सामर्थ्य नहीं हो सकता, क्योंकि ब्रह्म बाह्य मिथ्या प्रतीतियोंके निरसनद्वारा ही ग्रहण किया जाने योग्य है। क्योंकि यह आख्यायिका अग्नि आदिके विजय-सम्बन्धी अभिमानको नष्ट करती है। इसलिये अभिमानके शान्त होनेपर ही ब्रह्मज्ञानकी प्राप्ति दिखलाती है। अतः इसका सारांश यह हुआ कि यह साधनीका विधान अर्थवाद शमादि करनेके लिये ही है।

अथवा यह सगुणोपासनाका विधान करनेके लिये भी हो सकता है। क्योंकि पहले ब्रह्मके उपास्यत्वका निषेध कर चुके हैं। पहले 'नेदं यदिदमुपासते' इस श्रतिसे ब्रह्मके उपास्यत्वका निषेध हो चुका है; इस प्रकार निषिद्धि हो अनगस्यता उसी ब्रह्मकी होनेपर सगुणभावसे अभिदेव या अध्यातम उपासना करनी चाहिये। इसीको बतलानेके लिये यह अर्थवाद हो सकता है, जैसा कि आगे 'तद्वनमित्युपासितव्यम्' ि४ । ६ मन्त्र ] से उसके अधिदैवरूप-उपास्यत्वका वर्णन करेंगे ।

#### वाक्य-भाष्य

ब्रह्मेति परो लिङ्गात् । न

ब्रह्मपदाभिप्रायः **ह्यान्यत्र परादीश्वरात्** नित्यसर्व**ज्ञात्** परि-

भूयाग्न्यादींस्तृणं वज्रीकर्तुं सामर्थ्यमस्ति । तन्न राशाक दग्धुमित्यादिलिङ्गाद्ब्रह्मशब्दवाच्य ईद्द्वर इत्यवसीयते । न ह्यन्यथा-ग्निस्तृणं दग्धुं नोत्सहते वायुर्वा-दातुम् । ईद्वरेच्छ्या तृणमपि वज्रीभवतीत्युपपद्यते । तत्सिद्धि-र्जगतो नियतप्रवृत्तेः ।

श्रुतिस्मृतिप्रसिद्धिभिर्नित्य-सर्वविज्ञान ईड्वरे सर्वात्मनि सर्व-शको सिद्धेऽपि शास्त्रार्थनिश्च-यार्थमच्यते। तस्येश्वरस्य सङ्घाव-सिद्धिः कुतो भवतीत्युच्यते । यदिदं जगहेवगन्धर्वयक्षरक्षः-पितपिशाचावि-ईइबरस्य लक्षणं द्यवियत्प्रधि-जगन्नियन्तृत्व-ब्यादित्यचन्द्रग्रह-निरूपणम् नक्षत्रविचित्रं विविध-प्राण्युपभोगयोग्यस्थानसाधन-सम्बन्धि तदत्यन्तक्रघळशिस्पि-

**'ब्रह्म इ**स शब्दसे यहाँ परमात्मा ( ईश्वर ) समझना चाहिये, क्योंकि यहाँ उसीकी सचना देनेवाले लिख (चिह्न) देखे जाते हैं । नित्यसर्वंश परमेश्वरको छोडकर और किसीमें अग्नि आदि देवताओंका पराभव करके तणको बज्र बना देनेकी शक्ति नहीं हो सकती । अतः 'तन्न शशाक दग्धम' ( उसे अग्नि नहीं जला सका ) इत्यादि लिज्जसे ब्रह्मशब्दका वाच्य ईश्वर ही है-पेसा निश्चित होता है। इसके सिवा और किसी कारणसे आरेन तणको जलानेमें और वाय उसे उडानेमें असमर्थ नहीं हो सकते थे। हाँ, यह ठीक है कि ईश्वरकी इच्छासे तो तण भी बज हो जाता है। उस ईश्वरकी सिद्धि संसारकी नियमित होती है ।

यद्यपि नित्यसर्वविज्ञानस्वरूप, सर्वात्मा, सर्वद्यक्तिमान् ईव्वर श्रुति, स्मृति और प्रसिद्धिसे सिद्ध भी है तो भी शास्त्रके अर्थको निश्चय करनेके लिये यहाँ यह [अनुमान]कहा जाता है। उस ईश्वरके सद्भावकी सिद्धि किस प्रकार होती है ? इसपर कहते हैं—

स्वर्ग, आकाश, पृथ्वी, सूर्य, चन्द्र, प्रह और नक्षत्रोंके कारण विचित्र दीखनेवाला तथा नाना प्रकारके प्राणियोंके उपभोगयोग्य स्थान और साधनोंसे सम्बन्ध रखने-वाला यह जितना देवता, गन्धक, प्रक्षन, राक्षस, पितृगण और पिशाचादिक्ष, जात् है वह अस्यन्त कुश्रुष्ठ शिक्ष्यप्रेद्धारा भी बनाया जाना कठिन

#### वाक्य-भाष्य

भिरपि दर्निर्माणं देशकाल-निमित्तानुरूपनियतप्रवृत्तिनवृत्ति-क्रममेतः दोष्टतकर्मविभागश्रप्रयत्न-भवितमईतिः कार्यत्वे सति यथोकलक्षणत्वात । गृह-प्रासादरथशयनासनादिवत विपक्ष आत्मादिवत् । कर्मण प्रवेति चेत् ? न पर-निधिसमात्र-கப்ராப. त्वास् । यदिवमुपभोग-हैचिड्यं प्राणिनां तत्साधनवैचिऽयं वेशकाल-निमित्तानुरूपनियतप्रवृत्तिनिवृत्ति-कमं च तन्न नित्यसर्वश्वकर्तकम कि तर्हि ? कर्मण पवः तस्या-चिन्त्यप्रभावत्वात् सर्वेश्च फल-हेत्त्वाभ्यपगमात् । सति कर्मणः फलहेतुत्व किमीइवराधिक-न नित्यस्येश्वरस्य कल्पनयेति फलहेतुत्वं नित्यसर्वज्ञज्ञकेः चेति चेत्।

है। अतः यह देश, काल और निर्मात्तः के अनुरूप नियमित प्रवृत्ति-निवृत्तिके कमशाला जगत् भोक्ता और कर्मके विभागको जाननेवाले किसी चेतनके प्रयत्नपूर्वक ही हो सकता है, क्योंकि कार्यरूप होनेके कारण यह उपयुक्त लक्षणोंवाला है। जैसे कि गृह, प्रासाद, रथ, शय्या और आसन आद [सभी कार्यरूप अनिस्य पदार्थ देखे जाते हैं], तथा इसके विपरीत [व्यतिरेकी दृष्टान्तरवरूप] आस्मा, आकाश आदि [निस्य पदार्थ हैं]।

यदि कही कि जगतकी उत्पत्ति कर्मसे ही है तो ऐसा कहना टीक नहीं, क्योंकि कर्म परतन्त्र होनेके कारण केवल उसका निमित्त हो सकता है। िमीमांसककी यक्तिको स्पष्ट करके दिखलाते हैं ] यह जो प्राणि गेंके उपभोगकी विचित्रता है तथा उनके साधनींकी विभिन्नता और देश, काल तथा निमित्तके अनुरूप प्रवृत्ति निवृत्ति का नियमित क्रम है वह किसी निस्य सर्वज्ञका रचा हुआ नहीं है। तो किनका रचा हुआ है ? इसपर कहते हैं-- यह केवल कर्मका ही फल है, क्योंकि वह अचिन्त्य प्रभाववाला है तथा सभीने उसे फलके हेत्ररूपसे स्वीकार किया है। इस प्रकार फलके हेतुरूपसे कर्मके रहते हुए ईश्वरकी अधिक कल्पना करनेसे क्या लाभ है ? अतः नित्यः सर्वज्ञ और सर्वशक्तिमान् ईश्वरसे फलका हेत्रत्व नहीं ।

न कर्मण एवोएभोगवैचित्रया-युपपद्येत । कस्मात् ! कर्तृतन्त्र-त्वात्कर्भणः चितिस्त्ययत्न-निर्वत्तं हि कर्म तत्प्रयत्नोपरमाट उपरनं सद्द देशान्तरे काळान्तरे नियतनियित्तविशेषापेशं बा कर्तुः फलं जनयिष्यतीति न यक्त-मनपेक्ष्यान्यदातमनः प्रयोक्त । कर्त्व प्रयोक्तेति கைகால் निर्वर्तितो ऽसि चेत्मया त्यां यदात्मानुरूपं फलाय फलमिति।

न, देशकालिभित्तविशेषानभिक्षत्वात् । यदि हि कर्ता देशविशेपाभिक्षः सन् स्वातन्त्र्येण कर्म
नियुअयात्ततोऽनिष्टफलस्याप्रयोका स्यात् । न च निर्निभित्तं
तद्निच्छयात्मसमयेतं तद्यमविक्रिश्रोति कर्म।

चात्मकतमकर्तसमवेतमय-

सिद्धान्ती-केवल कर्मसे ही उपभोग आदिकी विचित्रता सम्भव नहीं है। किस कारणसे ? क्यों हर कर्म कर्ता के अधीन है 🦚 चेतन परुपके यत्नसे निष्पन्न होनेवाला कर्म उसके प्रात्नके निवर होनेसे निवत्त होका देशान्तर या कालान्तरमें किसी नियत निमित्त-विशेपकी अपेक्षांस ही कर्ताको फलकी प्राप्ति करावेगा —ऐसी व्यवस्था होनके कारण यह कहना उचित नहीं कि यह अपने किसी दसरे प्रवर्तककी अपेक्षा न करके ही फल दें देता है। यदि कर्म करनेवाले जीवको ही फलकालमें उसका प्रवर्तक माना जाय तो 🛭 उस समय वह कर्मसे कहेगा-- । 'अरे कर्म ! मैंने छहा किया था, अब मैं ही तुझे फल देनेके लिये प्रवृत्त करता हैं, अतः मुझे अपने अनुरूप फल दे।'

किन्तु ऐसा होना सम्भव नहीं हैं, क्योंकि जीव देश, काल और निमित्तविशेषि अनिभन्न हैं। यदि कर्ता ही देशादि विशेषका शाता हो कर स्वतन्त्रतापूर्वक कर्मको प्रवृत्त करता तो अनिष्ट फलके लिये तो उसे प्रेरित ही न किया करता । इसके सिवा, किसी अन्य निमित्तकी अपेक्षा न रखकर कर्ताकी इच्छाके बिना ही, आत्माके साथ नित्यमम्बद्ध हुआ कर्म अपने-आण ही चमड़ेके समान विकारको प्राप्त नहीं होता।

[क्षणिक-विज्ञानरूप]आत्माका किया हुआ कर्म कर्तांचे नित्य सम्बद्ध न होकर सुम्बक-परयरके समान अपने-आप ही

स्वरङ ३

#### eratur\_221 R07

प्रधानकर्तृसमवेतत्वात्कर्मणः ।
भूताश्चयमिति चेन्त साधनत्वात् ।
कर्तृक्रियायाः साधनभूतानि
भूतानि क्रियाकालेऽनुभूतव्यापाराणि समासौ च हलादिवत्कर्त्रा
परित्यक्तानि न फलं कालान्तरे
कर्तुमुत्सहन्ते न हि हलं क्षेत्राद्
ब्रोहीनगृहं प्रवेशयति । भूतकर्मणोश्चाचेतनत्वात्स्यतः प्रयुत्त्यनुपपक्तिः । वायुवदिति चेन्नासिद्धत्वात् । न हि वायोरिचेतिमतः
स्वतःप्रवृत्तिः सिद्धा रथादिष्वदर्शनात् ।

शास्त्रात्कर्मण एवेति चेच्छास्रं द्वि कियातः फलसिद्धिमाह नेद्दवरादेः स्वर्गकामो यजेतेत्यादि। न च प्रमाणाधिगतत्वादानर्थक्यं युक्तम्। न चेद्दवरास्तित्वेप्रमा-णान्तरमस्तीति चेत्र।

न, हप्टन्यायहानाजुपपत्तेः । क्रियामेद- क्रिया हि द्विविधा हप्ट-<sub>निरूपणम्</sub> फलाहप्टफला **च, हप्ट-**फलापि द्विविधानस्वर-

फलका आकर्षण नहीं कर सकता: क्यों-कि कर्मका प्रधान कर्तासे नित्यसम्बन्ध है। यदि कही कि कर्म भूतोंके आश्रयसे रहता है। तो ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि वे तो बेवल उसके साधन हैं। कर्तांकी क्रियाके साधनरूप भूत, जो केवल कियाकालमें उसके व्यापारका करते हैं और व्यापारके समाप्त हो जानेपर हल आदिके समान कर्ताद्वारा त्याग दिये जाते हैं। कालान्तर-में उसका फल देनेमें समर्थ नहीं हो सकते। इस धान्योंको खेतसे ले जाकर घरमें नहीं पहँचा सकता । अचेतन होनेके कारण भत और कर्मोंकी स्वतः प्रवृत्ति असम्भव है । यदि कही कि [ अचेतन होनेपर भी ] वायके समान इनकी स्वतः प्रवृत्ति हो सकती है तो ऐसा कहना ठीक नहीं। क्योंकि वह असिद्ध है। अचेतन वायकी स्वतः प्रवृत्ति सिद्ध नहीं हो सकती, क्योंकि रथादि अन्य अचेतन पदार्थोंमें वह देखी नहीं जाती।

मीमांसफ-किन्तु शास्त्रानुसार तो कर्म-से ही फल मिलता है ? 'स्वर्गकामो यजेत' इत्यादि शास्त्र तो कर्मसे ही फलकी सिद्धि बतलाता है; ईश्वरादिसे नहीं। इस प्रकार जो बात प्रमाणसिद्ध है उसको व्यर्थ बतलाना भी ठीक नहीं है; और ईश्वरकी सत्तामें भी [ अर्थापत्तिको छोड़कर] और कोई प्रमाण नहीं है।

सिद्धान्ती—ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि दृष्ट न्यायको त्यागना उचित नहीं है। क्रिया दो प्रकारकी है— दृष्टक्तला और अस्ट्रहक्तला। दृष्ट वाक्य-भारत

फलागामिफला चः अनन्तरफला गतिभूजिलक्षणा । कालान्तरफला च कृषिसेवादिलक्षणा। तत्रानन्तर-फला फलापवर्गिण्येव कालान्तर-फला तृत्पन्नप्रध्वंसिनी । आत्मसेव्याद्यधीनं हि कृषि-सेवारेः फलं यतः। न चोभय-न्यायदयमिरेकेण स्वतन्त्रं ततो वाफलं दृष्टम् । तथा च कर्मफलप्राप्ती न इष्टन्यायहान-मुपपद्यते । तस्माच्छान्ते यागादि-नित्यः कर्तकर्मफल-विभागन्न ईश्वरः सेब्यादिवद्या-गाद्यनुरूपफलदातोपपद्यते । स सर्वस्य सर्वक्रिया-चात्मभृतः नित्यविश्वान-फलप्रत्यय**सा**क्षी स्रभावः संसारधर्मेरसंस्पृष्टः ''न लिप्यते लोक-श्रतेश्च । ईश्वरास्तित्व- दुःखेन (क० उ०२।२।११) मृत्यमत्येति" ( इ० उ० ३। ५। १) ''विजरो विमृत्यः" उ० ८।७।१) 'सत्यकामः सत्य-

फलाके भी दो भेद हैं—अनन्तरफला और आगामिफली । गमन और भोजन इत्यादि कियार अनन्तरफला हैं तथा कृषि और सेवा आदि कालान्तरफला हैं वे फलोदयके समय ही नष्ट हो जाती हैं तथा कालान्तरफला हों ने हो जो के नेति हो जोती हैं तथा कालान्तरफला हों के पूर्व हो ने हों जोनेवाली हैं।

क्योंकि कृषिका फल अपने अधीन है और सेवा आदिका फल अपने सेन्यके अधीन है। इस दो प्रकारके न्यायको छोडकर कर्म या उससे प्राप्त होनेवाला फल स्वतन्त्र देखा भी नहीं जाताः तथा कर्मफलकी प्राप्तिमें इस स्पष्ट दीखनेवाले न्यायको छोडना उचित भी नहीं है इसलिये यागादि कर्मोंके समाप्त हो जानेपर उन यागादि-के अन्ह्रप फल देनेवाला तथा कर्ता, कर्म और फलके विभागको जाननेवाला ईश्वर सेन्य आदिके समान होना ही चाहियेः और वह सबका अन्तरात्माः सम्पर्ण कर्मफल और प्रतीतियोंका साक्षीः नित्यविज्ञानस्वरूप सांसारिक धर्मोंसे अछ्ता होना चाहिये। यही बात श्रतिसे भी सिद्ध होती है। ''सम्पूर्ण लोकोंसे विलक्षण परमात्मा लोकके द्वःखसे लिप्त नहीं होता" ''वह जरा और मृत्युको पार किये हए है'' ''जरा और मृत्युसे रहित है'' ''वह

१. तत्काल फल देनेवाली । २. मविष्यमें फल देनेवाली ।

सङ्कल्पः" ( छा० उ० ८। ७ । १ "पष सर्वेश्वरः" ( मा० उ०६ ) "साध कर्म कारयति" (कौषी० ७०३।९) ''अनश्रन्नयो अभि-चाकशीति" ( इवे० उ० ४। ६ ) ''एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने'' ( बु० उ०३।८।९) इत्याद्या असंसारिण एकस्यात्मनो नित्य-मकस्य सिद्धौ श्रुतयः। स्मृतयश्च सहस्रक्षो विद्यन्ते । न चार्थवादाः शक्यन्ते कल्पयितम् । अनन्य-सति विज्ञानोत्पादक-चोत्पन्नं विज्ञानं ਜ बाध्यते । अप्रतिषेधास चेश्वरो नास्तीति निषेधोऽस्ति हिंस्यावितिवत्प्राप्त्यभावात्प्रति-

वान ईश्वरकालावीनां

सत्यकाम सत्यसङ्कल्प है" "यह सर्वेश्वर है'' ''वह शभ कर्म कराता है'' ''दूसरा पिक्षी न कर्मफलको न भोगता हुआ केवल उसे देखता है" "इस अक्षर-ब्रह्मकी आञ्चामें सूर्य और चन्द्रमा स्थित हैं ]" इत्यादि श्रतियाँ संसार-धर्मोंसे रहित एक नित्यमक्त आत्माकी सिद्धिमें ही प्रमाणभत हैं। इसी प्रकार सहस्रों स्मृतियाँ भी मौजूद हैं। ये सब अर्थवाद हैं--ऐसी भी कल्पना नहीं की जा सकती, क्यों कि वे किसी अन्य विधिके शेपभत न होनेके स्वतन्त्र जान उत्पन्न करनेवाले हैं और उनसे उत्पन्न हुआ ज्ञान किसी प्रमाणान्तरसे ] बाधित भी नहीं होता ।

र्इश्वरका निषेध न होनेके कारण भी [ पूर्वोक्त श्रतियाँ अर्थवाद नहीं हैं ]। –ऐसा मिलता। यदि कही कि ईश्वरकी प्राप्ति ( सिद्धि ) न **होने**के कारण निषेध नहीं है। तो ऐसा कहना उचित नहीं; क्योंकि उसके विषयमें कहा जा चुका है। अर्थात यदि ऐसा कहो कि शास्त्रमें ] ईश्वरका कोई प्रसङ्ग ही नहीं आता, इसीलिये 'न हिंस्यात्सर्वा भूतानि' इस वाक्यके समान ईश्वरके निषेधका भी आरम्भ नहीं किया गया। तो ऐसी बात भी नहीं है, क्योंकि ईश्वरकी सत्तामें उपर्युक्त न्याय कहा गया है। अथवा 'अप्रतिषेधात' इस हेत्र-का यह तात्पर्य समझना चाहिये कि कर्म-का फल देनेमें ईश्वर और काल आदिका प्रतिषेध नहीं किया गया है। कर्मको,

#### वाक्य-भाष्य

निरपेक्षं केवलेन कर्त्रैव प्रत्यक्तं फलदं दृष्म । न विन्धोऽपि यागः कालान्तरे फलदो भवति। सेव्यवज्ञिवत्सेवकेन सर्वे हो-कर्मफलप्रदाने श्वरबद्धी त संस्क-तायां **ईश्वरस्य** यागाति-कर्मणा विनष्टेऽपि प्राधान्यम सेव्याहिष ईश्वरात्फलं कर्तुर्भवतीति युक्तम्। न त पनः पदार्था वाक्यशतेनापि वेशान्तरे कालान्तरे वा स्वं स्वं स्वभावं जहित । न हि देश-कालान्तरेषु चाग्निरनुष्णो भवति। पवं कर्मणोऽपि कालान्तरे फलं विप्रकारमेवोपलभ्यते । बीजक्षेत्रसंस्कारपरिरक्षावि-**ज्ञानवत्कर्त्रपेक्षफलं कृष्यादि वि**-श्चानवत्सेव्यव**द्धिसंस्कारापेक्ष**फलं च सेवादि । यागादेः कर्मणस्त-थाविश्वानवत्कर्भपेक्षफलत्वानुप-काळान्तरफळत्वात्कर्मदेश-कालनिमित्तविपाकविभागबद्धि-भवितु-सेवादिकर्मात्र हुएफल्ड -

किसी अन्य निमित्तकी अपेक्षा न करके केवल कर्तासे ही प्रेरित होकर फाउ देते देखा भी नहीं है। सर्वथा नष्ट हुआ याग कालान्तरमें फल देनेवाला कभी नहीं होता।

जिस प्रकार सेवककी सेवासे सेव्य (स्वामी) की बुद्धिपर संस्कार पड़ जाता है उसी प्रकार यागादि कर्मसे सर्वश्न ईश्वरकी बुद्धिके संस्कारयुक्त हो जानेसे, फिर उस कर्मके नष्ट हो जानेपर भी, जैसे सेवकको खामीसे वैसे ही कर्ताको ईश्वरसे फल मिल जाता है—ऐसा विचार ही ठीक है। पदार्थ तो, सैकड़ों प्रमाणभूत वाक्य होनेपर भी, देशास्तर या कालान्तरमें अपने स्वभावको नहीं छोड़ते। अग्नि किसी भी देश या कालान्तरमें अपने स्वभावको नहीं हो प्रकार कर्मोंका भी कालान्तरमें दो ही प्रकार फल मिल्हता देखा जाता है।

कषि आदि कर्म ऐसे कर्ताकी अपेक्षासे फल देनेवाले हैं जिसे बीज, क्षेत्रसंस्कार तथा खेतीकी रक्षा आदिका ज्ञान हो, और सेवा आदि कर्म विज्ञानवान् सेव्यकी बुद्धिके संस्कारकी अपेक्षासे फलदायक हैं कर्म कालान्तरमं फल देनेवाले ह इसलिये उनकी फलप्राप्तिको अज्ञानी कर्ताकी अपेक्षासे मानना तो ठीक नहीं है। अतः उनका फल कर्म, देश, निमित्त और कर्मविपाकके विभागको जाननेवाले किसी चेतनकी बुद्धिके संस्कारकी अपेक्षासे ही हो सकता है। जैसे कि सेवा आदि क्योंका

'अविज्ञातं विजानतां विज्ञात-मविजानताम्'इत्यादि-स्यायिकायाः श्रवणादु यदस्ति तद्धि-प्रयोजनम् **ज्ञातं प्रमाणैः यन्नास्ति** तदविज्ञातं श्वशविषाणकल्पमत्य- । जान ही ली जाती है और जो

'ब्रह्म जाननेवालोंके अविज्ञात है और न जाननेवालोंके लिये ज्ञात है' इस श्रुतिसे मन्दबुद्धि पुरुषोंको ऐसा भ्रम न हो जाय कि 'जो वस्त है वह तो प्रमाणोंसे

जन्तुनां

उप्रा

सेव्यवृद्धिसंस्कारापेक्षफलस्येव । तस्मात्सिद्धः सर्वन्न ईश्वरः सर्व-जन्तवृद्धिकर्मेफलविभागसाक्षी सर्वभूतान्तरात्मा वपरोक्षाद्वहा य आत्मा सर्वा-न्तरः" ( बु० उ०३ । ४ । १ ) इति श्रुतेः।

श्रोता मन्ता विश्वाता सार्वातम्ब-''नान्यदतोऽस्ति स्थापनम् ब्रातु" ( ब्र**ंड**०३। ८। ११) इत्याद्यात्मान्तरप्रति-वेधश्रुतेः । ''तस्वमसि" ( छा० उ० ६।८-१६ ) इति चात्मत्वोप-मृत्पिण्**ड**ः हि

**ईश्वर**स्य

चात्रात्मा

नान्योऽतोऽस्ति

ब्रानशक्तिकर्मीपास्योणसक-

काञ्चनात्मत्वेनोपदिश्यते ।

शुद्धाशुद्धमुकामुकभेदादात्मभेद प्रवेति चेन्नः भेददृष्ट्यप्रवादात् । फल उसके अनुरूप फलको जाननेवाले बुद्धिपर हुए संस्कारकी अपेक्षासे मिलता है । इससे सम्पर्ण बुद्धिः, कर्म और फलके विभागका साक्षीः सर्वान्तर्यामीः सर्वेश ईश्वर सिद्ध हुआ । ''जो साक्षात् अपरोक्ष ब्रह्म है। जो सर्वान्तर आत्मा है'' इस श्रुतिसे भी यही प्रमाणित होता है।

और वही इस सृष्टिमें जीवोंका आत्मा है। उससे भिन्न और कोई द्रष्टाः श्रोताः मन्ता अथवा विशाता नहीं है। जैसा कि अडससे भिन्न और कोई विशाता नहीं है" इत्यादि भिन्न आत्माका प्रतिषेध करनेवाली श्रतिसे, तथा ''तत्त्वमसि'' इस महावाक्यद्वारा ब्रह्मका आत्मत्व उपदेश करनेसे सिद्ध होता है। मिट्टीके देलेका सवर्णरूपसे कभी उपदेश नहीं किया जाता।

यदि कहो कि ज्ञान, शक्ति, कर्म, उपास्य-उपासकः शुद्ध-अशुद्ध तथा मुक्त-अमुक्त इत्यादि भेदोंके कारण आत्माका भेद ही है, तो ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि यहाँ भेददृष्टि अपुबादस्वरूप है।

न्तमेवासदृदृष्टमः; तथेदं ब्रह्मा- | नहीं है वह अविज्ञात वस्त तो विज्ञातत्वादसदेवेति मन्दबुद्धीनां व्यामोहो मा भृदिति तदर्थेय-माख्यायिका आरभ्यते । तदेव हि ब्रह्म सर्वप्रकारेण प्रशास्तृ देवानामिप परो देव:: | करनेवाला, देवताओंका भी परम देव, ईश्वराणामपि परमेश्वरः, दर्विञ्जेयः

अभावरूप ही देखी गयी है, अतः यह ब्रह्म भी अविज्ञात होनेके कारण हैं' इसीलिये आख्यायिका आरम्भ की जाती है। वह ब्रह्म ही सब प्रकारसे शासन ईश्वरोंका भी परम ईश्वर, दुर्विज्ञेय

#### वाक्य-भाष्य

संसारिण ईश्वराद-नन्या इति तन्न। कि तर्हि ? भेद एव संसार्यात्मनाम ।

लक्षणभेदादभ्वमहिषवत् । कथं इत्युच्यते-सर्वविषयं सवित्रप्रकाशवत तद्विप-रीतं संसारिणां खद्योतस्येव । तथैव इाकिभेद्यो ९पि । सर्वविषया चेश्वरशक्तिर्विपरीते-तरस्य । कर्म च चित्स्वरूपात्म-

पूर्व - तुमने जो कहा कि संसारी जीवोंका ईश्वरसे अभेद है सो ठीक नहीं।

सिद्धान्ती-तो फिर क्या बात है ? पूर्व ० - संसारी जीव और परमाल्मा-का तो परस्पर भेद ही है।

सिद्धान्ती-क्यों ?

पर्व ०-घोड़े और भैंसके समान उनके लक्षणोंमें भेद होनेके कारण; और यदि कही कि उनके लक्षणों में किस प्रकार भेद है तो बतलाते हैं िसनोः । सूर्यके प्रकाशके समान ईश्वरको सब विषयोंका सर्वदा ज्ञान रहता है, उसके विपरीत संसारी जीवींको खद्योत ( जुगनू ) के समान अस्प शान है। इसी प्रकार दोनोंकी शक्तियोंमें भी मेद है। ईश्वरकी और सर्वतोमुखी इसके विपरीत है। ईश्वरका कर्म भी चित्रवरूपकी सत्तामात्रसे

वत-भाष्य

देवानां जयहेतुः असुराणां |

पराजयहेतुः; तत्कथं नास्तीत्येत-

तथा देवताओंकी जयका कारण और असुरोंकी पराजयका हेतु है। तब वह है किस प्रकार नहीं ? [अर्थात् अवस्य ही है]। इस अर्थके

#### वाक्य-भाष्य

सत्तामात्रनिमित्तमीश्वरस्य औ-ष्ण्यस्र एद्रव्यसत्तामात्रनिमित्त-वहनकर्मवत राजायस्कान्त-प्रकाशकर्मग्रश खात्माविक्रिया-रूपम् । विपरीतमितरस्य । उपासी-तेति वचनादुपास्य ईश्वरो गुरु-राजवत उपासकइचेतरः शिष्यभृत्यवतः । अपहतपाप्मादि-श्रवणान्नित्यज्ञुद्ध ईश्वर: पुण्यो वै पुण्येनेति वचनाद्विपरीत इतरः।

अत एव नित्यमुक्त एवेश्वरो नित्याशुद्धियोगात्संसारीतरः । अपि च यत्र झानादिलक्षणभेदः अस्ति तत्र भेदो दृष्टःः यथाश्व-महिषयोः । तथा झानादिलक्षण-भेदादीश्वरादात्मनां भेदोऽस्तीति चेतु ।

न । कस्मात् ? होनेवाला है जैसे कि उष्णतारूप सूर्यकान्तमणि आदि ] द्रव्योंकी सत्तामात्रसे दहनकार्य निष्पन्न हो जाता है। अथवा जैसे राजा, चुम्बक और प्रकाशसे होनेवाले कार्य ि उनकी सनिधिमात्रसे ] होते हैं उसी प्रकार ईश्वरके कर्म उसके स्वरूपमें विकार करनेवाले नहीं हैं। किन्तु जीवके कर्म इससे विपरीत हैं ''उपासीत'' इस श्रतिके अनुसार ईश्वर गुरु एवं राजाके समान उपासनीय है तथा जीव शिष्य और सेवकके समान उपासक है। ''अपहतपाप्मा'' आदि श्रतियोंके अनुसार ईश्वर नित्यग्रद्ध है तथा ''पुण्यो वै पुण्येन'' आदि श्रतिवाक्योंसे जीव इसके स्वभाववाला है ।

अतः ईश्वर तो नित्यमुक्त ही है।
किन्तु जीव नित्य अग्रुद्धिके योगके
कारण संसारी है। तथा जहाँ शानादि
लक्षणोंमें मेद रहता है वहाँ सर्वदा मेद
ही देखा गया है; जैसे घोड़े और
मैंसमें। अतः इसी प्रकार शानादि
लक्षणोंमें मेद रहनेके कारण ईश्वर और
जीवोंमें मेद ही है।

सिद्धान्ती-यह बात नहीं है। पूर्वं • - कैसे ?

स्राथेसानुकूलानि द्युत्तराणि । वचांमि दृश्यन्ते ।

अथवा ब्रह्मविद्यायाः स्ततये।

कथम् ? त्रक्षविज्ञानाद्भि अग्न्या- ! लिये है । किस प्रकार ! क्योंकि

··अन्योऽसावन्योऽहमस्रीति न स वेद" ( बृ० उ०१। ४।१० ) ''ते क्षय्यलोका भवन्ति'' ( छा० उ० ७।२५।२) ''मृत्योः स मृत्युमाप्तोति" (क० उ० २।१।१०)

इति भेदद्रष्टिर्ह्मपोह्यते । एकत्व-प्रतिपादिन्यश्च श्रुतयः सहस्रशो

विद्यन्ते ।

यदकं श्वानादिलक्षणभेदादि-

अनभ्युपगमात् बुद्धश्वादिभ्यो व्यति-

विलक्षणाइचेश्वराद्धिन्न लक्षणा आत्मनो न सन्ति । एक पवेश्वरभ्रात्मा सर्वभूतानां नित्यमुकोऽभ्यूपगम्यते । बाह्यश्च चक्षर्बद्धयाविसमाहारसन्तानाहं-कारममत्वाविविपरीतप्रत्ययप्र-

नित्यशुद्ध-

बम्धाविच्छेदछक्षणो

अनुकूल ही इस खण्डके आगेके वाक्य देखे जाते हैं।

इस ( आख्यायिका ) का आरम्भ ब्रह्मविद्याकी

वाक्य-भारय

सिदान्ती-क्योंकि ''यह (ब्रह्म) अन्य है और मैं अन्य हुँ---ऐसा जो जानता है वह ब्रिह्मके यथार्थ स्वरूप-को ] नहीं जानता" भवे नाशवान् लोकोंको प्राप्त होते हैं" वह मृत्युरे प्राप्त होता है" इत्यादि मत्यको वाक्योंसे भेददृष्टिका निषेध किया जाता है और एकत्वका प्रतिपादन करने-वाली तो सहस्रों श्रतियाँ विद्यमान हैं।

तथा तमने जो कहा कि शानादि लक्षणोंमें भेद होनेके कारण जीव और ईश्वरका भेद ही है, सो इस विषयमें मेरा यह कथन है कि उनमें कुछ भी भेद नहीं है, क्योंकि हमें उनके शनादि-का भेद मान्य नहीं है। बुद्धि आदि उपाधियोंसे व्यतिरिक्त और विलक्षण ऐसे कोई जीव नहीं हैं जो ईश्वरसे भिन्न लक्षणवाले हों। एक ही नित्यमुक्त ईश्वर सम्पूर्ण प्राणियोंका आत्मा माना जाता है। तथा चक्षु और बुद्धि आदि संघातकी परम्परासे प्राप्त हुए और ममतारूप विपरीत ज्ञानका विच्छेद न होना ही जिसका नित्य ग्रुद बुद मुक्त

वत-आस्य

दयो देवा देवानां श्रेष्ठस्वं जग्गुः | ततोऽप्यतितरामिन्द्र इति । अथना दुविंज्ञेयं ब्रह्मेत्येतत् प्रदर्श्यते—येनाग्न्यादयोऽति-

ब्रह्मज्ञानसे ही अग्नि आदि देवगण देवताओंमें श्रेष्ठरावको प्राप्त हुए थे और उनमें भी इन्द्र सबसे बढ़कर हुआ । अथवा इससे यह दिखलाया गया है कि ब्रह्म दुर्विज्ञेय है, क्योंकि अग्नि आदि परम तेजस्वी होनेपर

वाक्य-भाष्य

वृद्धमुक्तविक्षानातमेश्वरगर्भो नित्यविक्षानाभासिश्चक्तचैत्यवीजवीजिस्वभावः कित्यतोऽनित्यविक्षान
ईश्वरलक्षणविपरीतोऽभ्युपगम्यतेः
यस्याविच्छेदे संसारव्यवहारः
विच्छेदे च मोक्षव्यवहारः।
अन्यश्च मृत्प्रलेपवत्प्रत्यक्षप्रध्वंसो देवपित्तमनुष्यादिलक्षणो
भूतविशेषसमाहारो न पुनश्चतुथाँऽन्यो भिन्नलक्षण ईश्वरादभ्युपगम्यते।
बुद्धशादिकत्पितात्मव्यतिरे-

अन्तर्वामी है, जो स्वयं नित्यविज्ञानका अवभास (प्रतिविम्य) चित्त, चैत्य (सुखादि विषय), बीज (अविद्यादि) और वीजी (हारीरादि) से तादास्पको प्राप्त होकर तद्र्प हो गया है और जो किल्यत, अनित्य, विज्ञानवान् और ईश्वरके लक्षणसे विपरीत है वही बाह्य जीव माना गया है; जिसके इस औपिषक स्वरूपका विच्छेद न होनेसे संसारका व्यवहार होता है।

इसमें जो देव, पितृ और मनुष्यरूप भूतोंका संघातविशेष है वह [शरीर तो] मृत्तिकाके छेपके समान प्रत्यक्ष नष्ट हो जानेवाला और [चेतन आत्मासे] सर्वथा भिन्न है; किन्तु जो [स्थूल, सूक्ष्म और कारण तीनों प्रकारके शरीरोंसे] विलक्षण चौथा आत्मा है वह ईश्वरसे भिन्न लक्षणोंबाल्म नहीं माना जा सकता।

यदि कहो कि बुद्धि आदि किस्पत आत्मासे [निरुपाधिक चेतनस्वरूप] आत्मा भिन्न है इस अभिप्रायसे हमने 'रुक्षणभेद होनेके कारण' ऐसा हेतु दिया है, तो तुम्हारा यह हेतु पत-भाष्य

तेजसोऽपि क्लेशेनैव ब्रक्क विदित- | भी कठिनतासे ही ब्रह्मको जान वन्तस्तथेन्द्रो देवानामीश्वरोऽपि सिन्नति ।

सके थे तथा देवताओंका खामी होनेपर भी इन्द्रने उसे बड़ी

वाक्य-भाष्य

इत्याश्रयासिद्धो हेतः ईश्वराद अन्यस्यात्मनोऽसन्वात् । ईश्वरस्यैव विरुद्धलक्षणत्वम-युक्तमिति चेत्सुखदुःखादियोगश्च। न । निमित्तत्वे सित लोक-

विपर्ययाध्यारोपणात्सवित्वत यथा हि सविता नित्यप्रकाशकाए-त्वालोकाभिदयक्रत्यनभिदयक्ति-निमित्तत्वे सति लोक्स्प्रिविवर्ध-येणोदयास्तमयाहोरात्रादिकर्त-त्वाध्यारोपभारभवत्येवमीश्वरे नित्यविद्यानद्यक्तिरूपे लोकबाना-पोइसुखदुःखस्मत्यादिनिमित्तत्वे लोकविपरीतबुद्ध-बाध्यारो-**विपरीत**लक्षणत्वं सुख-दुःखाभ्रयभ्र न स्रतः।

आश्रयासिद्ध \* है। क्योंकि ईश्वरसे भिन्न और किसी आत्माकी सत्ता नहीं है। पर्व - यदि ईश्वरसे भिन्न और कोई आत्मा नहीं है तो ] ईश्वरमें ही विरुद्धलक्षणत्व तथा आदिका योग होना तो ठीक नहीं है।

सिद्धान्ती-ऐसी बात नहीं है। क्योंकि आत्मा सर्वके समान केवल निमित्तमात्र है; लोकोंकी उसमें जो विपरीत बुद्धि है वह केवल आरोपके कारण है। जिस प्रकार सर्व नित्यप्रकाशस्वरूप होनेके कारण स्त्रीकेक पदार्थोंकी अभिव्यक्ति और अनभिव्यक्तिका निमित्तमात्र होता है तथापि लोकोंकी दृष्टिमें विपरीत भाव आ जानेके कारण इस अध्यारीप-का पात्र बनता है कि वह उदय-अस्त और दिन रात्रि आदिका कर्ता है। उसी प्रकार नित्यविज्ञानशक्तिस्वरूप ईश्वरमें भी लोकोंके ज्ञानका विनाश तथा सुख, दुःख और स्मृति आदिकी निमित्तता उपस्थित होनेपर लोकींकी बुद्धिसे विपरीतलक्षणत्व तथा सुख-दःखाश्रयत्वका आरोप जाता है, उसमें स्वतः ऐसा कोई भाव नहीं है।

वहाँ पक्षमें पक्षतावच्छेरकाळका अभाव होता है वहाँ आश्रयासिक हेत्वाभास माना बाता है; जैसे--- 'आकाशकुसुम सुगन्धिमान् है कुसुम होनेके कारण, अन्यकुसुमवद् । <sup>इ</sup>स अनुमानमें 'आकाञ्चकुसुम' जो पश्च है उसमें पक्षतावच्छेदकाल यानी कुसुमत्वका अमाव है, क्योंकि आकाशकराम कभी किसीने नहीं देखा। इसी प्रकार वहाँ समझना जाहिकेन

वक्ष्यमाणोपनिषद्विधिपरं वा सर्वे त्रक्षविद्यान्यतिरेकेण प्राणिनां कर्तृत्वमोक्तृत्वाद्यभिमानो मिथ्या

अथवा आगे कही जानेवाली समस्त उपनिषद् विधिपरक है । और ब्रह्मविद्यासे अतिरिक्त प्राणियों-का जो कर्तृत्व-भोक्तृत्वादिका अभि-

#### वाक्य-भाष्य

आत्मदृष्ट्यनुरूपाध्यारोवाश्च । यथा घनाविविप्रकीर्णे उम्बरे येनैव सवितृपकाशो न आत्मरूष्ट्य सन्तरपमेवाध्यस्यति सवितेदानीमिह न प्रकाशयतीति प्रकाशे ऽन्यन्न बौद्धादिवृत्त्युद्धवाभि-भवाकुलभ्रान्त्याध्यारोपितः सख-दःखादियोग उपपद्यते। तत्सारणाञ्च। तस्यैधेश्वरस्यैव हि सरणम--- 'मत्तः स्मृतिर्श्वान-मवोहनं च" (गीता १५।१५) "नादत्ते कस्यचित्पापम्" ( गीता ५।१५) इत्यादि । अतो नित्य-मक एकस्मिन्सवितरीव लोका-विद्याभ्यारोपितमीइवरे संसारि-शास्त्रादिप्रामाण्यादभ्युप-गतमसंसारित्वमित्यविरोध इति ।

इसके सिवा सभी जीव अपनी-अपनी दृष्टिके अनुरूप ही उसमें आरोप करते हैं [ इसलिये भी वह उन मव आरोपोंसे अछता है 🛚 । जिस प्रकार आकाशके मेथ आदिसे आच्छादित हो जानेपर जिस-जिसको सर्यका प्रकाश दिखलायी नहीं देता बही-बही अन्यत्र प्रकाश रहनेपर भी भ्रान्तिवश अपनी दृष्टिके अनुसार ऐसा आरोप करता है कि 'इस समय यहाँ सूर्य प्रकाशमान नहीं है। इसी प्रकार इस आत्मतत्त्वमें भी बुद्धि आदिकी वृत्तियोंके उदय और अस्तरे वैचित्र्यको प्राप्त हुई सल-दःखादिका भान्तिसे आरोपित योग हो सकता है।

इस विपयमें उसीकी स्मृति भी है
अर्थात् उम ईश्वरके ही स्मृतिवाक्य
भी हैं; जैसे—''मुझहीसे प्राणियोंको
स्मृति, शान और अशान प्राप्त
होते हैं'' ''ईश्वर किसीके पापको
स्वीकार नहीं करता'' इत्यादि । अतः
स्पर्यके समान एक ही नित्यमुक्त ईश्वरमें
लोकने अविद्यावश संसारित्वका आरोप
कर रक्खा है, तया शास्त्रादि प्रमाणोंसे उसका असंसारित्व जाना गया है;
इसल्लिये इसमें कोई विरोध नहीं है।

इत्येतदर्शनार्थं वा आरूयायिका. , मान है वह देवताओं के तद्रदिति ।

आदिके अभिमानके सभान मिध्या है—यह बात दिखानेके लिये ही प्रस्तुत आख्यायिका है।

#### वाक्य-भाष्य

पतेन प्रत्येकं श्वानादिभेदः प्रत्यक्तः सौक्ष्म्यचैतन्यसर्वगतत्वा-द्यविशेषे च भेदहेत्वभाषात । विक्रियावस्वे चानित्यत्वातः । मोक्षे च विशेषानभ्यपगमादभ्यप-गमे चानित्यत्वप्रसङ्गत । अविद्या-वद्रपलभ्यत्वाच तत्क्षयेऽन्रपपत्तिरिति सिजम एकत्वम । तस्माच्छरीरेन्द्रियमनोबद्धि-विषयवेदनासन्तानस्य बन्धमोक्ष-अहङ्कारसम्बन्धादश्रान-बीजस्य नित्यविश्वाना-न्यनिमित्तस्यात्मतत्त्वयाथात्म्यवि-श्वानाद्विनिवृत्तावश्वानबीजस्य वि-च्छेद आत्मनो मोक्षसंज्ञाः विपर्यये च बन्धसंज्ञाः स्वरूपापेक्षत्वा-दुभयोः।

इससे प्रत्येक जीवके जानादि भेदका प्रत्याख्यान हो गया। क्योंकि उन सभीमें सहभता, चैतन्य और सर्वगतत्वादि धर्म समानरूपसे रहनेके कारण भेदके हेतुका अभाव है। यदि उन्हें विकारी माना जाय तो वे अनित्य हो जायँगे। इसके सिवा मक्तावस्थामें किसीने भी आत्माका कोई विशेष भाव नहीं मानाः कोई मानेगा तो अनित्यत्वका प्रसङ्ख उपस्थित हो जायगा । तथा भेद तो केवल अविद्यावानको ही उपलब्ध होता है, अविद्याका क्षय होनेपर उसकी सिद्धि नहीं होती । अतः जिल और ईश्वरका ] एकत्व ही सिद्ध होता है । अतः अहंकारके सम्बन्धसे अज्ञानके बीजभूत शरीर, इन्द्रिय, मन, बुद्धि, विषय और इन्द्रियज्ञानके प्रवाहकी, जो नित्यविज्ञानस्वरूप आत्मासे भिन्न निमित्तमे स्थित है। किसी अन्य आस्मतत्त्वके यथार्थ ज्ञानसे निवृत्ति हो जानेपर जो अज्ञानके बीजका उच्छेद हो जाना है वही आत्माका मोश्व और उससे विपरीत-का नाम बन्ध है, क्योंकि वे विश्व और मोक्ष दोनों ही बिद्धधादि उपाधिविशिष्ट े स्वरूपकी अपेक्षासे 🕻 ।

## देवताओं का गर्व

## ब्रह्म ह देवेभ्यो विजिग्ये तस्य ह ब्रह्मणो विजये देवा अमहीयन्त ॥ १ ॥

यह प्रसिद्ध है कि ब्रह्मने देवताओंके लिये विजय प्राप्त की । कहते हैं, उस ब्रह्मकी विजयमें देवताओंने गौरव प्राप्त किया ॥ १॥

#### पद-भाष्य

ब्रक्ष यथोक्तलक्षणं परं ह
किल देवेम्योऽर्थाय विजिग्ये जयं
लब्धवत् देवानामसुराणां च
संब्रामेऽसुराञ्जित्वा जगदरातीनीश्वरसेतुमेचून् देवेम्यो जयं
तत्कलं च प्रायच्छञ्जगतः स्थेन्ने।
तस्य ह किल ब्रह्मणो विजये
देवाः अग्न्यादयः अमहीयन्त
महिमानं प्राप्तवन्तः ॥ १॥

यह प्रसिद्ध है कि उपर्युक्त लक्षणोंवाले परब्रह्मने देवताओंके लिये जय प्राप्त की । अर्थात् देवता और असुरोंके संप्राममें संसारके रात्रु तथा ईश्वरकी मर्यादा मङ्ग करनेवाले असुरोंको जीतकर जगत्-की स्थितिके लिये वह जय और उसका फल देवताओंको दे दिया । कहते हैं, ब्रह्मकी उस विजयमें अग्नि आदि देवगण महिमाको प्राप्त हुए॥१॥

#### वाक्य-भाष्य

ब्रह्म ह इत्यैतिह्यार्थः । पुरा किल देवासुरसंग्रामे जगत्स्थित-परिपिपालयिषयात्मानुशासनानु-वर्तिभ्यो देवेभ्योऽर्धिभ्योऽर्थाय विजिग्येऽजैषीदसुरान् । ब्रह्मण इच्छानिमित्तो विजयो देवानां बभूवेत्यर्थः। तस्य ह ब्रह्मणो विजये देवा अमहीयन्त । यशादिलोक-स्थित्यपहारिष्वसुरेषु पराजितेषु देवा वृद्धि पूजां वा प्राप्तवन्तः॥१॥

'ब्रह्म ह' इसमें 'ह' ऐतिह्य (इतिहास) का चोतक है । कहते हैं; पूर्वकालमें देवासुर-संग्राममें ब्रह्मने जगत्-स्थिति ( लोक-मर्यादा ) की रक्षाके लिये अपनी आज्ञामें चलनेवाले विजयार्थी देवताओंके लिये असुरोंको जीत लिया। अर्थात् ब्रह्मकी इच्छारूप निमित्तसे देवताओंकी विजय हो गयी। ब्रह्मकी उस विजयमें देवताओंको महत्ता पास हुई। लोककी स्थितिके हेतुभूत यज्ञादिको नष्ट करनेवाले असुरोंके पराजित हो जानेपर देवताओंने वृद्धि अथवा खूब सत्कार प्राप्त किया॥ १॥

तदा आत्मसंस्थस प्रत्यगात्मन ईश्वरस्य सर्वज्ञस्य सर्विक्रयाफल-संयोजयितुः प्राणिनां सर्वेशक्तेः जगतः स्थिति चिकीर्षोः अयं जयो महिमा चेत्यजानन्तः—

त तब, अन्तःकरणमें स्थित,
प्रत्यगात्मा, सर्वज्ञ, प्राणियोंके सम्पूर्ण
कर्मफळोंका संयोग करानेवाले, सर्वशक्तिमान् एवं जगत्की रक्षा करनेके
इच्छुक ईश्वरकी ही यह सम्पूर्ण जय
- और महिमा है यह न जानते हुए—

यक्षका प्रादुर्भाव

त ऐक्षन्तास्माकमेवायं विजयोऽस्माकमेवायं महिमेति। तद्यैषां विजज्ञौ तेम्यो ह प्रादुर्बभूव तन्न व्यजानत किमिदं यक्षमिति॥ २॥

उन्होंने सोचा हमारी ही यह विजय है, और हमारी ही यह मिंहमा है। कहते हैं, वह ब्रह्म देवताओंके अभिप्रायको जान गया और उनके सामने प्रादुर्भूत हुआ। तब देवतालोग [ यक्षरूपमें प्रकट हुए ] उस ब्रह्मको 'यह यक्ष कौन है ?' ऐसा न जान सके॥ २॥

पद-भाष्य

ते देवाः ऐक्षन्त ईक्षितवन्तः अग्न्यादिस्ररूपपरिच्छिन्नात्म-कृतोऽसाकमेवायं विजयः असा-कमेवायं महिमा अग्निवाय्विन्द्र-त्वादिलक्षणो जयफलभूतोऽसा-भिरतुभूयतेः नासत्प्रत्यगात्मभू-तेथरकृत इति ।

आत्माको अग्नि आदि रूपसे परिन्छिन माननेवाले वे देवता सोचने लगे कि—हमलोगोंकी ही यह विजय हुई है, और इस विजयकी फलभूत अग्नित्व, वायुत्व एवं इन्द्रत्वरूप यह महिमा भी हमारी ही है; अतः हमारे हारा ही इसका अनुभव किया जाता है; यह विजय अथवा महिमा हमारे अन्तरात्ममूत ईश्वरकी की हुई नहीं है।

त ऐक्षन्त इति मिथ्याप्रत्यय-

त्याद्धेयत्वख्यापनार्थमाद्गायः। ईश्वरनिमित्ते विजये खसाम- 'त ऐक्षन्त' इत्यादि शास्त्रवास्य मिथ्याप्रत्ययरूप होनेके कारण [ अभिमानका ] हेयत्व प्रतिपादन करनेके ख्यि है।

जो विजय ईश्वरके निमित्तरे प्राप्त

#### पत-भाष्य

मिध्याभिमाने**क्षण**वतां किल एषां मिथ्येक्षणं विजन्नी विज्ञातवद्वसा । सर्वेक्षित हि तत् सर्वभृतकरणप्रयोक्त-त्वात् । देवानां च मिथ्याज्ञान-म्रपलभ्य मैवासुरवद्देवा मिथ्या-भिमानात्पराभवेयरिति तदनु-देवान्मिध्याभिमाना-पनोदनेनानुगृह्णीयामिति तेभ्यः देवेम्यः ह किलार्थाय प्रादुर्वभूव खयोगमाहात्म्यनिर्मितेनात्यद्भ-तेन विसापनीयेन रूपेण देवाना-मिन्द्रियगोचरे प्रादुर्बभूव प्रादु-र्भृतवत् । तत् प्रादुर्भृतं ब्रह्म न व्यजानत नैव विज्ञातवन्तः

इस प्रकार मिथ्या अभिमानसे विचार करनेवाले उन देवताओंके इस मिथ्या विचारको ब्रह्मने जान क्योंकि लिया. समस्त अन्त:करणोंका प्रेरक होनेके कारण वह सबका साक्षी है। देवताओंके इस मिथ्या ज्ञानको जानकर 'इस मिथ्या ज्ञानसे असरोंकी ही भौति देवताओंका भी पराभव न हो जाय' इस प्रकार उनपर अनुकम्पा करते द्वए यह सोचकर कि 'देवताओंके मिथ्याज्ञानको निवृत्त करके मैं उन्हें अनुगृहीत करूँ वह उन देवताओं-लिये प्रादर्भत हुआ अर्थात अपनी योगमायाके प्रभावसे सबको विस्मित करनेवाले अति अञ्जत रूपसे देवताओंकी इन्द्रियोंका विषय होकर प्रादुर्भृत अर्थात् प्रकट हुआ । उस प्रकट हुए ब्रह्मको देवतालोग यह

#### वाक्य-भाष्य

ध्यंनिमित्तोऽस्माकमेवायं विजयो-ऽस्माकमेवायं महिमेत्यात्मनो जयादि श्रेयोनिमित्तं सर्वात्मा-नमात्मस्थं सर्वकल्याणास्पदमी-श्वरमेवात्मत्वेनाबुद्धा पिण्ड-मात्राभिमानाः सन्तो यं मिथ्या-प्रत्ययं चक्षस्तस्य पिण्डमात्रविषय- हुई थी उसमें 'यह हमारी सामर्थ्यसे प्राप्त हुई हमारी ही बिजय है, हमारी ही मिहमा है, इस प्रकार [ अभिमान करके ] अपनी बिजय आदि कल्याणके हेतुभूत सर्वात्मा सर्वकल्याणास्पद आत्मस्य ईश्वरको ही आत्मभावसे न जानकर पिण्डमात्रके अभिमानी होकर उन्होंने जो मिथ्या प्रत्यय कर लिया था वह केवल पिण्डमात्रसे सम्बन्ध रखनेवाला होनेसे मिथ्या शानखरूप था, अतः सर्वात्मा ईश्वरके यथार्थ स्वरूपके

देवा: किमिदं यक्षं महद्धतमिति ॥ २ ॥

पूज्यं | न जान सके कि यह यक्ष अर्थात् | पूजनीय महान् प्राणी कौन है ? ॥ २ ॥

## अग्निकी परीक्षा

# तेऽिममब्रवञ्जातवेद एतिद्वजानीहि किमिदं यक्षमिति

तन्होंने अग्निसे कहा-- 'हे अग्ने ! इस बातको माखूम करो कि यह यक्ष कौन है ?' उसने कहा--'बहुत अच्छा' ॥ ३ ॥

### पद-भाष्य

ते तदजानन्ता देवाः सान्त-। अग्निम् । भीतरसे डरते-डरते उसे जाननेकी र्मयास्तद्विजिज्ञासवः

वाक्य-भाष्य

मिध्याप्रत्ययत्वात्सर्वातमे-श्वरयाथातम्यावबोधेन हातव्यता-ख्यापनार्थस्तद्वैषामित्याद्याख्या-यिकाम्नायः ।

तद्वाद्या ह किलैपां देवानामभि-मिथ्याहङ्कार रूपं विजन्नी विशातवत्। शात्वा च मिथ्याभि-मानज्ञात नेन तदनुजिघुक्षया देवेभ्योऽर्थाय तेषामेवेन्द्रियगोचरे नातिदुरे प्रादुर्बभूव । महेरवर-शक्तिमायोपात्तेनात्यन्ताद्वतेन प्रादर्भतं किल केनचिद्रपविशेषेण। देवा तत्किलोपलभमाना अपि विद्यातवन्तः किमिढं यदेतद्यक्षं पुज्यमिति ॥२॥

बोधसे उसका हेयत्व प्रकट करनेके लिये ही यह 'तड़ैपाम' ( वह ब्रह्म उन देवताओंके अभिप्रायको जान गया ) आख्यायिकारूप (शास्त्र) है।

उसे न जाननेवाले देवताओंने

कहते हैं। वह ब्रह्म इन देवताओं के मिथ्या अहंकाररूप अभिप्रायको समझ गया--उसे इसका ज्ञान हो गया। उस मिथ्याभिमानके उसे जानकर छेदनद्वारा देवताओंपर अनुग्रह करने-की इच्छासे वह देवताओं के ही लिये उनकी इन्द्रियोंका विषय होकर उनसे थोड़ी ही दूरपर प्रकट हुआ । वह महेश्वरकी मायाशक्तिसे ग्रहण किये हए किसी बढ़े ही विचित्र रूपविशेषसे प्रकट हुआ, जिसे देखकर भी देवता लोग यह न जान सके न पहचान अर्थात पज्य सके कि यह यक्ष कौन है ? ॥ २ ॥

अग्रगामिनं जातवेदसं सर्वज्ञ-कल्पम् अञ्चयन् उक्तवन्तः । हे जातवेदः एतद् अस्मद्रोचरस्थं यक्षं चिजानीहि विशेषतो बुध्यस्य त्वं माळूम करो कि यह यक्ष कौन है; नस्तेजस्वी किमेत्रद्यक्षमिति ॥३॥ वर्योकि तुम हम सबमें तेजस्वी हो ।॥३॥

## तदभ्यद्भवत्तमभ्यवदत्कोऽसीत्यमिर्वो अहमस्मीत्य-ब्रवीज्वातवेदा वा अहमस्मीति ॥ ४ ॥

अग्नि उस यक्षके पास गया । उसने अग्निसे पूछा, 'तू कौन है ?' उसने कहा, 'मैं अग्नि हूँ, मैं निश्चय जातवेदा ही हूँ' ॥ ४ ॥

### पद-भाष्य

तथा अस्तु इति तद् यक्षम् अभि अद्रवत तत्प्रति गतवा-गतवन्तं पिपृच्छिषुं तत्समीपेऽप्रगल्भत्वा-त्तृणींभृतं तद्यक्षम् अभ्यवदद् अग्नि प्रति अमापत कोऽसीति। एवं ब्रह्मणा पृष्ठोऽग्निः अब्रवीत्-अप्रिनी अग्निनामाहं प्रसिद्धो जात-वेदा इति च नामद्वयेन प्रसिद्ध-तबात्मानं श्लाघयभिति ॥ ४॥

तब 'बहुत अच्छा' ऐसा कहकर अग्नि उस यक्षकी ओर अभिद्रुत हुआ अर्थात् उसके पास गया। इस प्रकार गये हुए और घृष्ट न होनेके कारण अपने समीप चपचाप खड़े हुए प्रश्न करनेकी इच्छावाले उस अग्निसे यक्षने कहा--- 'त कौन है ?' ब्रह्मके इस प्रकार पूछनेपर---'मैं अग्नि हूँ---मैं अग्नि नामसे प्रसिद्ध जातवेदा हूँ'---इस प्रकार अग्निने दो नामसे प्रसिद्ध होनेके कारण अपनी प्रशंसा करते इए कहा॥ ४॥

## तिसारस्त्विय किं वीर्यमित्यपीद्गर सर्वं दहेयं यदिदं पृथिव्यामिति ॥ ५ ॥

ि फिर यक्ष**ने प्**छा—े 'उस ि जातवेद।रूप । तुझमें सामर्थ्य क्या है ?' [ अग्निने कहा---] 'पृथिवीमें यह जो कुछ है उस सभीको जला सकता हुँ ॥ ५ ॥

#### पद-भाष्य

ब्रह्मावीचत् । तसिन एवं प्रसिद्धगुणनामवति त्विय कि वीर्य सामर्थ्यम इति । सोऽब्रवीद् इदं जगत् सर्वं दहेयं । 'पृथिवीपर जो यह चराचररूप भसीकुर्यां यद् इदं स्थावरादि पृथिव्याम् इति । पृथिव्यामि-त्युपलक्षणार्थम्, यतोऽन्तरिक्षस्य-मपि दद्यत एवाग्निना ॥ ५ ॥

इस प्रकार बोलते हुए उस अग्निसे ब्रह्मने कहा--- 'ऐसे प्रसिद्ध गुण और नामवाले तुझमें क्या वीर्य-सामर्थ्य है ! वह बोला-जगत् है इस सबको जला सकता इँ---भस्म कर सकता हूँ। 'पृथिवीमें' यह केंवल उपलक्षणके लिये है, न्योंकि जो वस्तु आकाशमें रहती है वह भी अग्निसे जल ही

तस्मै तृणं निद्धावेतद्दहेति । तदुपप्रेयाय सर्वजवेन तन्न शशाक दग्धुं स तत एव निववृते नैतदशकं विज्ञातुं यदेतद्यक्षमिति ॥ ६ ॥

तब यक्षने उस अग्निके लिये एक तिनका रख दिया और कहा---'इसे जला'। अग्नि उस तणके समीप गया, परन्त अपने सारे वेगसे भी उसे जलानेमें समर्थ नहीं हुआ । वह उसके पाससे ही लौट आया और बोला. 'यह यक्ष कौन है—इस बातको मैं नहीं जान सका' ॥ ६ ॥

तस्मै एवमभिमानवते त्रह्म तृणं निद्धौ पुराग्नेः स्थापितवत् ब्रह्मणा 'एतत् तृणमात्रं ममाग्रतः दहः न चेदसि दग्धं समर्थः, ग्रुश्च दग्धृत्वाभिमानं सर्वत्र' इत्युक्तः तत तुणम् उपप्रेयाय वणसमीपं गतवान सर्वजवेन सर्वोत्साहकतेन वेगेन । गत्वा तत् न शशक नाशकदम्धुम् । स जातवेदाः तृणं दग्धुम-श्वको बीडितो हतप्रतिज्ञः तत एव यक्षादेव तृष्णीं देवान्प्रति निवयते नियतः प्रतिगतवान न एतद् यक्षम् अञ्चकं शक्तवानहं विज्ञातं विशेषतः यदेतद्यक्ष-मिति ॥ ६ ॥

इस प्रकार अभिमान करनेवाले उस अग्निके लिये ब्रह्मने एक तृण रक्खा अर्थात् उसके आगे तृण डाल दिया । ब्रह्मके ऐसा कहनेपर कि 'त् मेरे सामने इस तिनकेको जला; यदि त् इसे जलानेमें समर्थ नहीं है तो सर्वत्र जलानेयाला होनेका अभिमान छोड़ देंग् वह अपने सारे बल अर्थात् उत्साहकृत सम्पूर्ण वेगसे उस तृणके पास गया । वित्तु वह वहाँ जाकर भी उसे जलानेमें समर्थ न हुआ ।

इस प्रकार उस तिनकेको जलानेमें असमर्थ वह अग्नि हतप्रतिज्ञ होनेके कारण लिजत होकर उस यक्षके पाससे चुगचाप देवताओंके प्रति निवृत्त हुआ—अर्थात् उनके पास लौट आया [और बोला——] 'इस यक्षको मैं विशेगरूपसे ऐसा नहीं जान सका कि यह यक्ष कौन हैं !'॥ ६॥

## वायुकी परीक्षा

अथ वायुमञ्जवन्वायवेतद्विजानीहि किमेतद्यक्षमिति तथेति ॥ ७ ॥

तदनन्तर, उन देवताओंने वायुसे कहा—'हे वायो ! इस बातको माञ्चम करो कि यह यक्ष कौन है ?' उसने कहा—'बहुत अच्छा' ॥७॥

## तद्भ्यद्रवत्तमभ्यवद्तकोऽसीति वायुकी अहमस्मीत्य-ब्रबीन्म।तरिश्वा वा अहमस्मीति ॥ ८ ॥

वायु उस यक्षके पास गया, उसने वायुसे प्रा--- 'तू कौन है ! उसने कहा---'मैं वायु हूँ--मैं निश्चय मातस्श्वि ही हूँ' ॥ ८ ॥

## तस्मिः स्त्विय किं वीर्यमित्यपीदः सर्दमाददीय यदिदं पृथिव्यामिति ॥ ९ ॥

ितब यक्षने पूछा---] 'उस 🏿 मातिरश्चारूप 🕽 तुझमें क्या सामर्थ्य है ?' [ वायुने कहा—] 'पृथिवीमें यह जो कुछ है उस सभीको प्रहण कर सकता हूँ'॥ ९॥

तस्मै तणं निद्धावेतदादत्स्वेति तदुपप्रेयाय सर्वजवेन तन्न राशाकादातुं स तत एव निववृने नैतदशकं विज्ञातं यदेतद्यक्षमिति ॥ १० ॥

तब यक्षने उस वायुके लिये एक तिनका रक्खा और कहा--- 'इसे ब्रह्मण कर ।' बायु उस तृणके समीप गया । परन्तु अपने सारे वेगसे भी वह उसे प्रहण करनेमें समर्थ न हुआ । तब वह उसके पाससे छौट आया और बोळा—-'यह यक्ष कौन है—इस बातको मैं नहीं जान सका' ॥ १० ॥

अथ अनन्तरं वायुमञ्जवन् । हे वायो एतद्विजानीद्दीत्यादि समानार्थ पूर्वेण । वानाद्गमनाः [ वायुको ] वान अर्थात् गमन

तदनन्तर उन्होंने वायुसे कहा— 'हे वायो ! इसे जानो' इत्यादि सब अर्थ पहलेहीके समान है । या गन्धम्रहण करनेके कारण 'बायु' द्रन्धनाद्वा बायु: । मातर्यन्त-कहा जाता है । 'मातरि' अर्थात् रिश्वे श्वयतीति मातरिश्वा । इदं । अन्तरिश्वमें श्वयन (विचरण) करनेके

सर्वमिष आददीय गृह्णीयां | कारण वह 'मातरिश्वा' है। पृथिवीमें जो यदिदं पृथिच्यामित्यादि समान-मेव ॥ ७--१० ॥

कुछ है मैं इस सभीको ग्रहण कर सकता हूँ—इत्यादि शेष अर्थ पहलेहीके समान है ॥ ७–१० ॥

इन्द्रकी नियक्ति

## अथेन्द्रमबुवन्मघवन्नेतद्विजानीहि किमेतद्यक्षमिति तथेति तदभ्यद्भवत्तरमात्तिरोदधे ॥ ११ ॥

तदनन्तर देवताओंने इन्द्रसे कहा--- 'मघवन् ! यह यक्ष कौन है—इस बातको माछम करो ।' तब इन्द्र 'बहुत अच्छा' कह उस यक्षके पास गया, किन्तु वह इन्द्रके सामनेसे अन्तर्धान हो गया ॥ ११ ॥

पद-भाष्य

अथेन्द्रमञ्जवन्मघवन्नेतद्विजा-नीहीत्यादि पूर्ववत परमेश्वरो मघवा बलवन्वात तथेति तदभ्यद्रवत् । तसात् । इन्द्रादात्मसमीपं गतात तहुझ तिरोदधे तिरोभतम् । इन्द्रस्ये- से वह ब्रह्म अन्तर्धान हो गया।

फिर देवताओंने इन्द्रसे 'हे मधवन् ! इसे जानों इत्यादि पूर्ववत कहा। इन्द्र अर्थात परमेश्वर, जो बलवान होनेके कारण 'मघवा' कहा गया है, बहुत अच्छा--ऐसा कहकर उसकी ओर चला । अपने समीप आये हुए उस इन्द्रके सामने-

वाक्य-भाष्य

तिक्वानायाग्निमञ्जवन् । तृण-निधान (यमभिष्रायो (त्यन्तसम्भा-वितयोरग्निमारुतयास्तुणदहनादा-नाशकयात्मसम्भावना शातिता भवेदिति ॥ ३---१०॥

देवताओंने उसे जाननेके लिये अग्निसे कहा । अग्नि और बायके सामने तृण रखनेमें ब्रह्मका अभिप्राय था कि एक तिनकेको जलाने और ग्रहण करनेमें असमर्थ होनेसे इन अत्यन्त प्रतिष्ठित अग्नि और वायुका आत्माभिमान क्षीण हो जाय ॥३-१०॥

आदित्यो वज्रभृद्वा अविरोधात । इन्द्रोपसर्पणे ब्रह्म तिरोदध इत्यत्रायमभिप्रायः

इन्द्र आदित्य अथवा बज्रधारी देवराजका नाम है, क्योंकि दोनों ही अर्थोमें कोई विरोध नहीं है। ब्रह्म जो इन्द्रके समीप आते ही अन्तर्भान हो गया इसमें यह अभिप्राय था कि

न्द्रत्वाभिमानोऽतितरां कर्तव्य इत्यतः संवादमात्रमपि नादाह्रह्मेन्द्राय ॥ ११ ॥

निरा- | इन्द्रका सबसे बढ़ा हुआ इन्द्रत्वका तोड़ना चाहिये---अभिमान इसलिये इन्द्रको ब्रह्मने संवादमात्रदा भी अवसर नहीं दिया ॥ ११ ॥

उमाका प्रादर्भाव

स तस्मिन्नेवाकाशे स्त्रियमाजगाम बहुशोभमाना-मुमा इहै मवतीं ता इहोवाच किमेत द्यक्षमिति ॥१२॥

वह इन्द्र उसी आकाशमें [ जिसमें कि यक्ष अन्तर्भान हुआ था ] एक अत्यन्त शोभामयी स्त्रीके पास आया और उस सुवर्गामूपणभूपिता [अथत्रा हिमालयकी पुत्री ] उमा (पार्वतीरूपिणी ब्रह्मविद्या ) से बोर्ज---'यह यक्ष कौन है ?'॥ १२ ॥

पद-भाष्य

तद्यक्षं यसिम्नाकाशे आकाश-। प्रदेशे आत्मानं दर्शयत्वा तिरो-भूतमिन्द्रश्र ब्रह्मणस्तिरोधान-आसीत्, तिरोहित होनेके समय इन्द्र जिस यसिन्नाकाशे

इन्द्रोऽहमित्यधिकतमोऽभिमानो-ऽस्य सोऽहमग्न्यादिभिः प्राप्तं वाक्सम्भाषणमात्रमध्यतेन प्राप्तोऽस्मीत्यभिमानं कथं न नाम जह्यादिति तद्रमुप्रहायैवान्तर्हितं तद्रहा बभूव ॥ ११ ॥

[ब्रह्मने देखा---] इसे भी इन्द्र (देवराज) हुँ' ऐसा सोचकर सबसे अधिक अभिमान है। अतः मेरे साथ अग्नि आदिको जो वाणीका सम्भाषण-मात्र भी प्राप्त हो गया था उसके लिये भी मैं इसे प्राप्त न हो सका --ऐसा सोचकर यह किसी तरह अपना अभिमान छोड़ दे । अतः उसपर कृपा करनेके लिये ही ब्रह्म अन्तर्धान

वह यक्ष जिस आकाशमें---

आकाशके जिस भागमें अपना दर्शन

देकर तिरोहित इआ था और उसके

स शान्ताभिमान इन्द्रोऽत्यर्थे विजिन्नासूर्यसम्नाकारो ब्रह्मणः प्रादुर्भाव आसीत्तिरोधानं तसिन्नेव सियमतिरूपिणी

इस प्रकार अभिमान शान्त हो जानेपर इन्द्र ब्रह्मका अत्यन्त जिज्ञासु होकर उसी आकाशमें, जिसमें ब्रह्मका अ।विर्भाव एवं तिरोभाव हुआ या। एक अत्यन्त रूपवती स्त्री-

हो गया॥ ११॥

पत्र-भाष्य

स इन्द्रः तसिन्नेव आकाशे तस्यो कि तद्यक्षमिति ध्यायनः न निववृतेऽग्न्यादिवत् । तस्येन्द्रस्य यक्षे भक्ति बुद्ध्वा विद्या उमारू विणी प्रादुरभूतस्त्री-रूपा । स इन्द्रः ताम उमां बहु श्रोभमानाम्—सर्वेषां शोभमानानां शोभनतमा विद्या. तदा बहुशोभमानेति विशेषण-म्रपपन्नं भवतिः हैमवतीं हेम-क्रताभरणवतीमिव बह्योभ-मानामित्यर्थः अथवा उमैव हिमवतो दहिता हैमवती नित्य-मेव सर्वज्ञेनेश्वरेण सह इति ज्ञातं समर्थेति कृत्वा ताम्-उपजगाम इन्द्रस्तां ह उमां किल उवाच पप्रच्छ--ब्रहि किमेतदर्श-यित्वा तिरोभूतं यक्षमिति।। १२।।

आकाशमें था, बह इन्द्र यह सोचता हुआ कि 'यह यक्ष कौन है ?' उसी आकाशमें खड़ा रहा। अग्नि आदि-के समान पीछे नहीं छौरा।

उस इन्द्रकी यक्षमें भक्ति जानकर स्रीवेपधारिणी उमारूपा विद्यादेवी प्रकट हुई । वह इन्द्र उस अत्यन्त शोभामयी हैमत्रती उमाके पास गया । समस्त शोभायमानोंमें विधा ही सबसे अधिक शोभामयी है: इसलिये उसके लिये 'बहुशोभमाना' यह विशेषण उचित ही है। हैमवती अर्थात् हेम ( सुवर्ण ) आभूपणोंवालीके अत्यन्त शोभामयी । अथवा हिमवान्-की कत्या होनेसे उमा (पार्वती) ही हैमवती है। वह सर्वदा उस सर्वज्ञ ईश्वरके साथ वर्तमान रहती है: अत: उसे जाननेमें समर्थ होगी-यह सोचकर इन्द्र उसके पास गया,और उससे पृजा-'बतलाइये,इस प्रकार दर्शन देकर छिप जानेवाला यह यक्ष कौन है ? ।। १२॥

इति तृतीयः खण्डः ॥ ३ ॥

### वाक्य-भाष्य

विद्यामाजगाम । अभिप्रायोद्घोध-हेतुन्वादुद्दपत्न्युमा हैमवतीव सा शोभमाना विद्यंव । विरूपोऽपि विद्यावान्बहु शोभते॥ १२॥ विद्यादेवीके पास भाया । ब्रह्मके गुप्त हो जानेके अभिप्रायको प्रकट करनेकी कारण होनेसे वह रुद्रपत्नी हिमालयपुत्री पार्वर्त के समान शोभामयी ब्रह्मविद्या ही थी, क्योंकि विद्यावान् पुरुष रुपहीन होनेपर भी बहुत शोभा पाता है ॥१२॥

### उमाका उपदेश

सा ब्रह्मेति होवाच ब्रह्मणो वा एतद्विजये महीय-ध्वमिति ततो हैव विदाश्वकार ब्रह्मेति ॥ १ ॥

उस विद्यादेवीने स्पष्टतया कहा-- 'यह ब्रह्म है, तम ब्रह्मके ही विजयमें इस प्रकार महिमान्वित द्वुए हो । कहते हैं, तभीसे इन्द्रने यह जाना कि यह ब्रह्म है।। १।।

### पद-भाष्य

सा ब्रह्मोति होवाच ह किल | ब्रह्मणो वे ईश्वरस्येव विजये— ईश्वरेणैव जिता असुराः; यूयं असुरोंको ईश्वरने ही जीता था; तत्र निमित्तमात्रम्; तस्यैव तिम तो उसमें निमित्तमात्र थे। विजये -- प्रयं महीयध्वं महिमानं | यह महिमा मिली है प्राप्तुथ । एतदिति कियाविशेष हैं । 'यह हमारी ही विजय है, यह णार्थम । मिथ्याभिमानस्तु हमारी ही महिमा हैं यह तो युष्माकम्-असाकमेवायं वि-जयोऽसाकमेवायं महिमेति।ततः इन्द्रने जाना कि 'यह ब्रह्म है'। तसादुमावाक्याद् इ एव विदां-चकार ब्रह्मेति इन्द्रः: अवधार-

उसने 'यह ब्रह्म हैं' ऐसा कहा । अतः उसके ही विजयमें तुम्हें तुम्हारा मिथ्या अभिमान ही है। तब उमादेवीके उस वाक्यसे ही 'तत:' पदके साथ 'ह' और 'एव' ये अन्यय निश्चय करानेके लिये ही प्रयुक्त हुए हैं। [ अर्थात् उमा-

तां च पृष्टा तस्या एव वचनाद् | विदाञ्चकार विदितवान । अते वचनते [ ब्रह्मको ] जाना थाः अतः इन्द्रस्य बोधहेतुत्वाद्विधैयोमा । इन्द्रके बोधकी हेतुभूता होनेसे उमा

इन्द्रने उस उमासे पूछकर उसीके

णात् ततो हैंव इति, न देवीके वाक्यसे ही इन्द्रने ब्रह्मको स्वातन्त्रयेण ॥ १ ॥ जाना ] स्वतन्त्रतासे नहीं ॥ १ ॥

यसादिग्नवाटिवन्द्रा एते देवा ये देवता ही ब्रह्मके साथ संवाद श्रीर दर्शनादि करनेके कारण उसकी समीपताको प्राप्त हुए थे--प्यम्पगताः---

तसाद्वा एते देवा अतितरामिवान्यान्देवान्यद्भिर्वाय-रिन्द्रस्ते ह्येनन्नेदिष्ठं परप्रशस्ते ह्येनत्प्रथमो विदाञ्चकार ब्रह्मेति ॥ २ ॥

क्योंकि अग्नि, वाय और इन्द्र—इन देवताओंने ही इस समीपस्थ ब्रह्मका स्पर्श किया था और उन्होंने ही उसे पहले-पहल 'यह ब्रह्म है' ऐसा जाना था. अत: वे अन्य देवताओंसे बढकर हुए ॥ २ ॥

### पर-भाष्य

तसात् स्वैर्गुणैः अतितरामिव इसलिये निश्चय ही ये देवगण शक्तिगुणादिमहाभाग्यैः अन्यान् अपने शक्ति एवं गुण आदि महान् देवान अतितराम अतिश्लेरत सौभाग्योंके कारण अन्य देवताओंसे

### वाक्य-भाष्य

विद्यासहायवानीश्वर इति स्मृतिः । यसादिग्द्रविज्ञानपूर्वकम् अग्निवाश्विन्द्रास्ते होनकोदिष्ठमतिः इतिः । वसादिग्द्रविज्ञानपूर्वकम् समीपं ब्रह्मविद्यया ब्रह्म प्राप्ताः निदेष्ठ अर्थात् अत्यन्त समीप पहुँचकर

एते देवाः । इव। इब शब्दोऽनर्भ कोऽवधारणार्थी वा । अथवा निश्चयार्थक है । क्योंकि यद अग्निः वायः इन्द्रः ते हि अग्नि, वायु देवा यसाद एनद ब्रह्म नेदिष्ठम् देवताओंने इस ब्रह्मका पूर्वोक्त अन्तिकतमं प्रियतमं पस्पर्धः संवाद आदि प्रकारोंसे नेदिष्ठ स्प्रष्टत्रन्तो यथोक्तैर्ब्रह्मणः वादादिप्रकारै:, ते हि यसाच प्रियतम भावसे स्पर्श किया था हेतोः एनद् ब्रह्म प्रथमः प्रथमाः और उन्होंने ही इस ब्रह्मको प्रथम प्रधानाः सन्त इत्येतत्,विदाश्चकार अर्थात् प्रधानरूपसे 'यह अहा है' विदाश्चक्ररित्येतद्वक्षेति ॥ २ ॥

बदकर हुए। 'इव' शब्द निरर्थक और इन्द्र---इन सं- अर्थात् अत्यन्त निकटवर्ती । ऐसा जाना था ॥ २ ॥

यसादिग्नवायू अपि इन्द्र- व्योंिक अग्नि और वायुने भी दाक्यादेव विदाश्वकतुः,इन्द्रेण हिं कारण कि उमाके वाक्यसे तो इन्द्रने उमावाक्यारप्रथमं श्रुतं ब्रह्मोति-- । ही पहले सुना था कि 'यह ब्रह्म है'--

तस्माद्वा इन्द्रोऽतितरामिवान्यान्देवान्स ह्येनन्नेदिष्ठं पस्पर्श स ह्येनत्प्रथमो विदाञ्चकार ब्रह्मेति ॥ ३ ॥

इसलिये इन्द्र अन्य सब देवताओंसे बढ़कर हुआ; क्योंकि उसने ही इस समीपस्थ ब्रह्मका स्पर्श किया या---उसने ही पहले-पहल 'यह ब्रह्म है' इस प्रकार इसे जाना था ॥ ३ ॥

#### बाक्य-भाष्य

सन्तः परपृशुः स्पृष्टवन्तः—ते हि । ब्रह्मविद्याद्वारा स्पर्श किया था—उन्हींने प्रथमः प्रथमं विदाञ्चकार विदा-श्रकुरित्येतत्—तस्मादतितराम् इसिल्ये वे अन्य देवताओंसे बढ़े हुए अतीत्यातिशयेन दीष्यम्ते ऽन्याम्दे- हिं-- उनसे अधिक देदीप्यमान होते हैं;

तसाद्धे इन्द्रः अतितरामिव अतिशेरत इव अन्यान् देवान् । स श्रेनन्नेदिष्ठं परपर्श यसात किया था-उसीने इसे सबसे पहले ह्येनत्प्रथमो विदाञ्जकार ब्रह्मेत्युक्तार्थं वाक्यम् ॥ ३ ॥

अतः इन्द्र इन अन्य देवताओंकी अपेक्षा भी बढकर हुआ, क्योंकि उसीने इसका सबसे समीपसे स्पर्श जाना था कि 'यह ब्रह्म हैं' इस प्रकार इस वाक्यका अर्थ पहले ही कहा जा चुका है।। ३।।

#### ब्रह्मविषयक अधिदैव आदेश

तस्यैष आदेशो यदेतद्विद्युतो व्यद्युतदा ३ इती-न्न्यमीमिषदा ३ इत्यघिदैवतम् ॥ ४ ॥

उस ब्रह्मका यह [ उपासना-सम्बन्धी ] आदेश है । जो बिजलीके चमकनेके समान तथा पलक मारनेके समान प्रादर्भत हुआ वह उस ब्रह्मका अधिदैवत रूप है ॥ 🗴 ॥

पद-भाष्य

तस्य प्रकृतस्य ब्रह्मण एष आदेश उपमोपदेशः । निरुपमस्य निरुपासः उपमासे उस निरुपम् ब्रह्मका ब्रह्मणो सोऽयमादेश इत्युच्यते । कि तत ? यदेतत प्रसिद्धं लोके निद्यतो । प्रसिद्ध बिजलीका चमकना है ।

उस प्रस्तावित ब्रह्मके विपयमें यह आदेश यानी उपमोपदेश है। येनोपमानेनोपदेश: उपदेश किया जाता 'आदेश' कहा जाता है वह आदेश क्या है ? यह जो लोकमें

बान्। ततोऽपीन्द्रोऽतितरां दीप्यते,। उनमें भी इन्द्र सबसे अधिक आदौ ब्रह्मविशानात् ॥ १-३ ॥

र्दाप्तिमान् है। क्योंकि सबसे पहले उसे ही ब्रह्मका ज्ञान हुआ था।। १-३॥

तस्यैष आदेशः। तस्य ब्रह्मण । पष बस्यमाण आदेश बवासनोपदेश आदेश—उपासनासम्बन्धी उपदेश है। हत्यर्थः । यसाहेबेम्यो विद्यदिव । स्योंकि बद्य देवताओंके लागने विद्युत्-

उसका यह आदेश है। अर्थात उस ब्रह्मका यह आगे कहा जानेवाळा

#### पद-भाष्य

तदनुपपन्नमिति विद्युतो विद्योतनिमिति करूपते । आ ३ इत्युपमार्थः । विद्युतो विद्योतनिमिनेत्यर्थः, ''यथा सकृद्धिद्युतम्'' इति
श्रुत्यन्तरे च दर्शनात् विद्युदिव हि सकृदात्मानं दर्शयित्वा
तिरोभूतं ब्रह्म देवेभ्यः ।
अथवा विद्युतः 'तेजः' इत्यघ्याहार्यम् । च्यद्युतद् विद्योतितवत् आ ३ इत्र । विद्युतस्तेजः

व्यद्यतद विद्योतनं कृतवदित्ये-

यहाँ 'व्ययुतत्' शब्दका 'प्रकाश किया' ऐसा अर्थ अनुपपन्न होनेके कारण 'विद्यतो विद्योतनम्-विद्युत्-का चमकनाः ऐसा जाता है **'आ'** यह अन्यय उपमाके लिये है। अर्थात बिजली चमकनेके समान िसा तात्पर्य है ]। जैसा कि ''यथा सकृद्वियुतम्'' इस अन्य श्रुतिसे भी देखा जाता है, क्योंकि ब्रह्म विद्युत्के समान ही अपनेको एक बार प्रकाशित करके देवताओंके सामनेसे तिरोभृत हो गया था।

अथवा 'विद्युतः' इस पदके आगे 'तेजः' पदका अध्याहार करना चाहिये । 'व्ययुतत्'का अर्थ है 'प्रकाशित हुआ' तथा 'आ' का अर्थ 'समान' है । अतः इसका अभिप्राय यह हुआ कि 'जो विज्ञित तेजके समान एक बार प्रकाशित हुआ।'

#### वाक्य-भाष्य

सहसेव प्रादुर्भृतं ब्रह्म धुतिमत्तसाद्विद्यतो विद्योतनं यथा
यदेतद्वह्म व्यद्यतद्विद्योतितवत् ।
आ इवेत्युपमार्थं आशब्दः । यथा
धनान्धकारं विदार्थं विद्युत्सर्वतः
प्रकाशत एवं तद्वह्म देवानां पुरतः
सर्वतः प्रकाशवद्य्यकीभृतमतो

सक्रद्विद्योतितवदिवेत्यभिप्रायः।

के समान सहसा ( अकस्पात् ) ही
प्रकट हो गया था; इसिलेथे जो यह
ब्रह्म प्रकाशमय है वह विद्युत्के प्रकाशके समान प्रकाशित हुआ । 'आ' का
अर्थ 'इव' है; यह 'आ' शब्द उपमाके
लिये हैं । जिस प्रकार विजली सधन
अन्यकारको विदीर्ण करके सब ओर
प्रकाशित होती है उसी प्रकार वह ब्रह्म
देवताओं के सामने सब ओर प्रकाशगुक्क
होकर व्यक्त हुआ; इसिलेये 'ब्रह्म

#### पर-भाष्य

इतिश्वन्द आदेश्वप्रतिनिर्देशार्थः— इत्ययमादेश इति । इच्छन्दः समुचयार्थः।

अयं चापरस्तस्यादेशः । कोऽसी ? नयमीमिपद् यथा चक्षः नयमीमिपद् यथा चक्षः न्यमीमिपद् विषेषं कृतवत् । स्वार्थे णिच् । उपमार्थ एव आकारः । चक्षुषो विषयं प्रति प्रकाशितरोभाव इव चेत्यर्थः । इति अधिदैवतं देवताविषयं म्रकाण उपमानदर्शनम् ॥ ४॥

'इति' शब्द आदेशका संकेत करनेके लिये है अर्थात् 'यह आदेश है' ऐसा बतलानेके लिये है, और 'इत्' शब्द समुच्चयार्थक है।

इसके सिवा एक दूसरा आदेश यह भी है। वह क्या है ! [ सुनी——] जिस प्रकार नेत्र निमेप करता है, उसी प्रकार उसने भी निमेप किया। यहाँ स्वार्थमें 'णिच् प्रत्यय हुआ है। 'आ' उपमाके ही लिये है। इस प्रकार 'नेत्रके विपयसे प्रकाशके लिप जानेके समान' ऐसा अर्थ हुआ। इस तरह यह ब्रह्मकी अिंद्वत——देवताविपयक उपमा दिखलायी गयी॥ १॥

#### वाक्य-भाष्य

व्ययुतिदेवेत्युपास्यम् । यथा सकृद्विद्युतमिति च वाजसनेयके।

यसाच्चेन्द्रोपसर्पणकाले न्यमी-मिषत् । यथा कश्चिषश्चनिमेषणं कृतवानिति । इतीदित्यनर्थकौ निपातौ । निमिषतवदिष तिरो-भूतम् । इति पषमधिदेषतं देष-ताया अधि यहर्रानमधिदैवतं तत् ॥ ४॥ विजलीकी चमकके समान हैं। इस प्रकार उपासना करनेयोग्य है। जैमा कि वाजसनेयक श्रुतिमें भी भ्यथा सकृद्विद्युतम्' ऐसा कहा है।

क्योंकि इन्द्रके समीप जानेके समय ब्रह्म इस प्रकार संकुचित हो गया था, मानो किसीने नेत्र मूँद लिये हीं; अतः बह नेत्र मूँदनेके समान तिरोहित हुआ । इस प्रकार वह अधिरैक्त ब्रह्मदर्शन हैं। जो दर्शन देवतासम्बन्धी होता है वह अधिरैक्त कहलाता है। 'इति' और 'इत्' इन दोनों निपातोंका यहाँ कल्ल अर्थ नहीं है।। ४।।

#### बहाविषयक अध्यातम आदेश

# अथाध्यातमं यदेतद्रच्छतीव च मनोऽनेन चैतदप-स्मरत्यभीक्ष्णः सङ्कल्पः ॥ ५ ॥

इसके अनन्तर अध्यात्म-उपासनाका उपदेश कहते हैं---यह मन जो जाता हुआ-सा कहा जाता है वह ब्रह्म है--इस प्रकार उपासना करनी चाहिये, क्योंकि इससे ही यह ब्रह्मका स्मरण करता है और निरन्तर संकल्प किया जाता है ॥ ५ ॥

#### पर-भाष्य

अनन्तरम् अध्यातमं प्रत्यगात्मविषय आदेश उच्यते। यदेतद गच्छतीव च मनः। एतहस्र ढोकत इव विषयीकरो- | मानो ब्रह्मको ही विषय करता है। तीव । यच अनेन मनसा एतद् ब्रह्म उपसारति समीपतः सारति साधकः अभीक्ष्णं भुशम् । संक-

इसके पश्चात अब अध्यातम अर्थात् प्रत्यगात्मा-सम्बन्धी आदेश कहा जाता है। यह जो मन जाता द्रआ-सा माछ्रम होता है, सो वह और साधक परुष इस मनसे जो ब्रह्मका समीपसे स्मरण करता है विह उसका अध्यात्म आदेश है 🧻 ।

#### वाक्य-भाष्य

अनन्तरमध्यात्ममात्म-विषयमध्यात्ममुच्यत इति वाक्य-शेषः । यदेतद्यथोक्तळक्षणं ब्रह्म गच्छतीय प्राप्नोतीय विषयीकरोती-बेत्यर्थः । न पुनर्विषयीकरोति

अध्यातम---आतम-विषयक उपासना कही जाती है---इस प्रकार इस वाक्यमें 'उच्यते' यह कियापद शेष है। जो यह मन उपर्युक्त लक्षणींवाले ब्रह्मके प्रति मानी जाता-प्राप्त होता अर्थात विषय करता है विह ब्रह्म है-इस प्रकार उपासना करनी चाहिये ]। मन वस्तुतः ब्रह्मको विषय नहीं करताः क्योंकि ब्रह्म तो

#### पर-भाष्य

स्पश्च मनसो ब्रह्मविषयः । मन-उपाधिकत्वाद्धि मनसः संकल्प-स्मत्यादिप्रत्ययैरभिव्यज्यते ब्रह्मः विपयीक्रियमाणमिव स एव ब्रह्मणोऽध्यात्ममादेशः । विद्यन्ति मेपणवद्धिदैवतं द्वत-प्रकाशनधर्मि, अध्यातमं च मनः-प्रत्ययसमकालाभिव्यक्तिधर्मि — इत्येष आदेशः । एवमादिश्यमानं

मनका सङ्कल्प भी ब्रह्मको ही विषय करनेवाला है। ब्रह्म मनरूप उपाधिवाला है: इसलिये मनकी सङ्खल्य एवं स्मृति आदि प्रतीतियोंसे मानो विपय किया जाता हुआ ब्रह्म ही अभिन्यक्त होता है । अतः यह उस ब्रह्मका अध्यात्म आदेश है। विद्युत् **निमेपोन्मेपके** समान ब्रह्म शीघ्र प्रकाशित होनेवाला है---यह अधिदैवत आदेश कहा गया और वह मनकी प्रतीतिके समकालमें अभिन्यक्त होनेवाला है—यह उसका अध्यात्म आदेश है । इस प्रकार उपदेश किया हुआ ब्रह्म मन्दबुद्धियोंकी भी समझमें आ हि ब्रह्म मन्द्बुद्धिगम्यं भवतीति । जाता है—इसलिये यह (सोपाधिक)

#### वाक्य-भाष्य

मनसोऽविषयत्वाद्वह्मणोऽतो मनो न गच्छति। येनाहुर्मनो मतमिति हि चोक्तम । गच्छतीवेति त मनसोऽपि मनस्त्वात् । **आत्मभृतत्वाच** ब्रह्मणस्तत्स-मीपे मनो वर्तत इति । उपसारत्य-नेन मनसैव तद्वहा विद्वान्यसा-चसाइस गच्छतीवेत्युच्यते ।

मनका अविषय है; इसलिये वह उसतक नहीं पहुँच सकता, जैसा कि पहले कह चुके हैं कि 'जिससे मन मनन किया कहा जाता है।' अतः मन मनका भी होनेके <sup>(गच्छतीव'</sup> (मानो जाता है) ऐसा कहा गया है।

अर्थात् ब्रह्मका स्वरूपभूत होनेके कारण मन उसके समीप रहता है। क्योंकि विद्वान् इस मनसे ही उस ब्रह्मका स्मरण करता है इसलिये [ मन ] ब्रह्मके समीप मानो जाता है, ऐसा पर-भाष्य

**ब्रह्मण आदेश्चोपदेशः । न हि |** ब्रह्मका आदेश--उपदेश है, क्योंकि निरुपाधिकमेव ब्रह्म मन्द्बुद्धि - मन्दबुद्धि पुरुपोंद्वारा निरुपाधिक ब्रह्मका ही ज्ञान प्राप्त नहीं किया जा भिराकलयितुं शक्यम् ॥ ५ ॥

वन-संज्ञक बहाकी उपासनाका फल

तथा----

तद्भ तद्भनं नाम तद्भनमित्युपासितव्यं स य एतदेवं वेदाभि हैनः सर्वाणि भूतानि संवाञ्छन्ति ॥ ६ ॥

वह यह ब्रह्म ही वन (सम्भजनीय) है। उसकी 'वन'—इस नामसे उपासना करनी चाहिये। जो उसे इस प्रकार जानता है उसे सभी भूत अच्छी तरह चाहने लगते हैं ॥ ६ ॥

तद् ब्रह्म इ किल तद्वनं नाम | तस्य वनं तद्भनं तस्य प्राणिजातस्य प्रत्यगात्मभृतत्वाद्वनं संभजनीयम् । अतः तद्वनं नामः ।

वह महा निश्चय ही 'तद्वन' नामवाला है। 'तस्य वनं तद्वनम्' ( इस प्रकार यहाँ पष्टीतत्पुरुप वननीयं समास है ) अर्थात् यह प्राणिसम्हका प्रत्यगातमस्वरूप होनेके कारण वन—वननीय अर्थात् भजनीय है। इसिंछये इसका नाम प्रख्यातं ब्रह्म तद्वनिमिति यतः, नित्रह्मः है । क्योंकि ब्रह्म निर्ह्म

अभीक्ष्णं पुनः पुनक्षः सङ्कल्पो | कहा जाता है । ब्रह्मद्वारा प्रेरित मनका ब्रह्मप्रेषितस्य मनसः अत उपस्परणसङ्खल्पादिभिर्लिङ्गैर्बह्य-मनोऽष्यात्मभृतमुपास्यमित्यभि-प्रायः ॥ ५ ॥

ही बारम्बार सङ्कल्प होता है। अतः तात्पर्य यह है कि स्मरण और सङ्करूप आदि लिक्नोंसे मनकी अध्यातम ब्रह्म-स्वरूपसे उपासना करनी चाहिये॥ ५॥

तस्य चाप्यात्ममुपासने गुणो विधीयते---

ब्रह्मकी अध्यातम-उपासनामें गुणका विधान किया जाता है—

तस्मात् तद्वनिमिति अनेनैव गुणा-भिधानेन उपासितव्यं चिन्त-नीयम् । इस नामसे प्रसिद्ध है, इसलिये उसकी 'तद्वन' इस गुणव्यक्षक नामसे ही उपासना— चिन्तन करना चाहिये। अनेन नाम्नोपासनस्य फल-माह । स यः कश्चिद् एतद् यथोक्तं पूर्वोक्त ब्रह्मको उपर्युक्त ब्रह्म एवं यथोक्तगुणं वेद उपास्ते युक्त जानता अर्थात् उपासना करता है, उस उपासकसे समस्त प्राणी अभि ह एनम् उपासकं सर्वाणि हिसी प्रकार अपने सम्पूर्ण अभीष्ट

इस नामसे की हुई उपासनाका फल बतलाते हैं---'जो कोई इस

#### वाक्य-भाष्य

तद्भ तद्वनम् तदेतद्वसः तश्च वनं ब्रह्मणो गीणं हीदं नाम । तस्मा-दनेन गुणेन तद्वनमित्युपासित-ब्यम । स यः कश्चिरेतचथोक्तमेषं यथोक्तेन गुणेन भूतान्येनमुपासकमभिसंबाब्ध-

**ंवह ब्रह्म तद्वन' है**, यानी हब्रह्म तत् अर्थात् परोक्ष और वन--अच्छी तरह भजन करने योग्य है। विन धातुका अर्थ अच्छी प्रकार भजन करना है ] तत् शब्द जिसका कर्मभूत है ऐसे वन धात्रसे तद्दन शब्द सिद्ध होता है; अतः उसका 'तद्वन' नाम है। ब्रह्मका यह नाम गुणविशेषके कारण है । अतः इस गुणके कारण वह 'वन है' इस प्रकार उपासना करने योग्य है। वहः जो कोई उपर्युक्त गुणके कारण पहले कहे हुए 'वन' इस नामसे इसके अभिधेय ब्रह्मको जानता अर्थात् उपासना करता है उसके स्टिये यह फल बतलाया जाता है। इस उपासककी सभी भूत इच्छा करते हैं

पद-भाष्य

भूतानि अभि संवाञ्छन्ति ह | फलोंकी इच्छा यानी प्रार्थना करने प्रार्थयन्त एव यथा ब्रह्म ॥ ६ ॥ विज्ञाते हैं, जैसे कि ब्रह्मसे ॥ ६ ॥

एवमनुशिष्टः शिष्य आचार्य- इस प्रकार उपदेश ।च--- शिष्यने आचार्यसे कहा---म्रवाच-

उपनिषदं भो बूहीत्युक्ता त उपनिषद्राह्मी वाव त उपनिषद्मब्रुमेति ॥ ७ ॥

हें गुरों ! उपनिषद् कहियें ( शिष्यके ऐसा कहनेपर गुरुने कहां ) 'हमने तुझसे उपनिपद् कह दी । अब हम तेरे प्रति ब्राह्मण-जाति-सम्बन्धिनी उपनिपद् कहेंगेंग ॥ ७ ॥

पद-भाष्य

उपनिषदं रहस्यं यश्चिन्त्यं | हे ,भगवन् ! जो चिन्तनीय उपनिषद् यानी रहस्य है वह मुझसे भो भगवम् बृहि इति । एवमुक्तवि शिष्ये आहा- | शिष्यके ऐसा कहनेपर आचार्य-

| ने कहा, 'तुझसे उपनिपद् तो कह चार्यः - उक्ता अभिहिता ते तव दी गयी। वह उपनिपद् क्या है ?

न्तीहाभिसम्भजन्ते सेवन्ते समे- । अर्थात् सभी उसका भजन यानी सेवा

त्यर्थः । यथागुणोपासनं हि फलम् ॥ ६॥ विकास स्वास्त्र स्वास्त्र हो है कि जैसे गुणवालेकी उपासना की जाती है वैसा

उपनिषदं भो बृहि इत्युक्ता-भी जब शिष्यने कहा कि 'उपनिषद् मण्युपनिषदि शिष्येणोक्त कहिये' तब आचार्य बोले—'सैंने यामप्युपनिषदि

उपनिषत् । का पुनः सेत्याह-ब्रह्मणः परमात्मन इयं ब्राह्मी ताम्, परमारमविषयत्वा-दतीतविज्ञानस्य, वाव एव ते उपनिषदमञ्जमेति उक्तामेव परमात्मविषयाग्रुपनिषद्मश्रमेत्य-वधारयत्युत्तरार्थम् । परमात्मविषयाग्रपनिषदं श्रत-वतः उपनिपदं भो ब्रहीति प्रच्छतः शिष्यस्य कोऽभिष्रायः ? यदि तावच्छृतस्यार्थस्य प्रश्नः कतः, ततः पिष्टपेपणवनपुनर-क्तोऽनर्धकः प्रश्नः स्यात् । अथ सावशेषोक्तोपनिषस्यातः, ततस्त-

सो वतलाते हैं---हमने तेरे प्रति ब्राह्मी-ब्रह्म यानी परमात्मसम्बन्धिनी उपनिपद ही कही है, क्योंकि पूर्व-कथित विज्ञान परमात्मसम्बन्धी ही था। 'वाव'-निश्चय ही 'ते उपनिपदमब्रुम' इस वाक्यके द्वारा पहले कही हुई उपनिपदको ही लक्ष्य करके भैंने तमसे परमात्मसम्बन्धिनी उपनिपद् ही कही हैं। इस प्रकार\* अगले ग्रन्थका विपय स्पष्ट करनेके छिये निश्चय करते हैं।

यहाँ परमात्मविपयिणी उपनिपद-को सुन चुकनेवाल 'उपनिपद् कहिये' इस प्रकार प्रश्न करनेमे क्या अभिप्राय है ? यदि उसने सुनी हुई बातके विपयमें ही पुनः प्रश्न किया है तो उसका पुनः कहना भिष्टपेपण ( पिसे इएको पीसने ) के समान निरर्थक ही है। और यदि पहले कही हुई उपनिपद असम्पूर्ण होती तो ''इस छोवःसे

वाक्य-भाष्य

**बाचार्य आह—उक्ता कथिता | तुश**से उपनिपद् और आत्माकी

ते तभ्यमुपनिपदात्मोपासनं च। उपासना कह दी' अधुना ब्राह्मी वाव ते तुभ्यं तु से ब्राह्मी-ब्रह्मकी-ब्राह्मण-जातिकी

अपनिपद्के जिशासु शिष्यसे आचार्य पूर्वमें डी उपनिषद्का कथन कर यह स्पष्ट करते है कि उत्तर प्रन्थमें उपनिषद्का वर्णन नहीं है।

पट-भाष्य

स्याः फलवचनेनोपसंहारो न युक्तः ''प्रेत्यासाश्लोकादमृता भवन्ति'' (के० उ० २ । ५ ) इति । तसादुक्तोपनिषच्छेपविष-योऽपि प्रश्लोऽज्ञुपपश्च एव, अनव-शेपितत्वात् । कस्तर्द्धभिप्रायः प्रष्टिरित्यच्यते—

किं पूर्वोक्तोपनिषच्छेषतया तत्सहकारिसाधनान्तरापेक्षा, अथ निरपेक्षेव ? सापेक्षा चेदपेक्षित-विषयामुपनिषदं ब्रुहि । अथ निरपेक्षा चेदवधारय पिष्पलाद-वन्नानः परमस्तीत्येवमभिष्रायः ।

व्रह्मणो ब्राह्मणजातेरुपनिषद्मब्र्म वश्याम इत्यर्थः । वश्यति हि ब्राह्मीं नोका। उका त्वात्मोपनि-षत् । तस्मान्न भृताभिष्मायोऽब्र्मे-त्ययं शब्दः॥ ७॥ प्रयाण करनेके अनन्तर वे अमर हो जाते हैं" इस प्रकार फळ बतळाते हुए उसका उपसंहार करना उचित न होता । अतः पूर्वोक्त उपनिपद्के अविश्य (कहनेसे बचे हुए) अंशके सम्बन्धमें प्रश्न करना भी अयुक्त ही है, क्योंकि उसमें कोई बात कहनेसे छोड़ी नहीं गयी। तो फिर प्रश्नकर्ता-का क्या अभिप्राय हो सकता है ? इसपर कहा जाता है—

पहले जो उपनिषद् कही गयी है उसके अवशेषरूपसे किन्हीं अन्य सहकारी साधनोंकी अपेक्षा है अथवा वह सर्वथा निरपेक्षा ही कही गयी है ? यदि वह सापेक्षा है तो अपेक्षित विषयसम्बन्धिना उपनिषद् कहिये और यदि उसे किसीकी अपेक्षा नहीं है तो पिप्पलादके समान\* इससे पर और कुछ नहीं है---इस प्रकार निर्धारण की जिये—

ाक्य-भाष्य

उपनिपद् सुनाते है । यह उपनिपद् आगे कही जायगी । अयतक बाह्मा उपनिषद् नहीं कही गयी, आत्मा-सम्बन्धिनी उपनिपद् ही कही गयी है। अतः 'अश्रृम' इस शब्दले भूतकालका अभिपाय नहीं है॥ ७॥ वत-भाष्य

एतदुपपन्नमाचार्यस्यावधारण-वचनम् 'उक्ता त उपनिषत्' इति । नजु नावधारणमिदम्, यतो-ऽन्यद्वक्तव्यमाह 'तस्यै तपो दमः' इत्यादि ।

सत्यम्, वक्तव्यमुच्यते आचातपःप्रवतानां येंण न त्कतोपनिषम्माविषाया च्छेषतया तत्सहकारिव्यवस्त्र्यात- साधनान्तराभिप्रायेण
पावनम् वाः किं तु ब्रह्मविद्याप्राप्त्युपायाभिप्रायेण वेदैस्तदङ्गेश्व
सहपाठेन समीकरणात्तपःप्रभृतीनाम् । न हि वेदानां शिक्षाद्यङ्गानां च साक्षाद्रम्मविद्याशेपत्यं
तत्सहकारिसाधनत्वं वा सम्भवति ।

सहपठितानामि यथायोगं विभन्य विनियोगः स्यादिति चेतः; यथा सक्तवाकानुमन्त्रण-मन्त्राणां यथादैवतं विभागः;

यह शिष्यके प्रश्नका अभिप्राय है। अतः आचार्यका 'तुझसे उपनिषद् कह दी गयी' यह अवधारणवाक्य ठीक ही है। अवधारणवाक्य शक्रा-यह नहीं हो सकता, क्योंकि 'तस्यै तपो दमः' इत्यादि आगामी वाक्यद्वारा कुछ और कहने योग्य बात कही गयी है। समाधान-ठीक आचार्यने कथनीय एक तो कहा है; तथापि उसे पूर्वोक्त उप**निषद्**के अवशेषरूप सहकारी साधनरूपसे नहीं कहा । बल्कि ब्रह्मविद्याकी प्राप्तिके बतलानेके अभिपायसे कहा है, क्योंकि मन्त्रमें वेद और उनके अङ्गोंके साथ तप आदिका पाठ करके उनसे इनकी समानता प्रकट की गयी है; क्योंकि वेद और शिक्षादि वेदाङ्ग ब्रह्मविद्याके साक्षात शेपभूत अथवा उसके सहकारी साधन नहीं हो सकते। अतः इनके साथ पाठ होनेसे तप आदि भी विद्याके अङ्ग या साधन सिद्ध नहीं होते 🛭 । िवेद-वेदाङ्गोंके ी श्रह्ण-किन्त साथ-साथ पढ़े हुए होनेपर भी तप भी सम्बन्धके अनुसार विभाग करके प्रयोग किया जा सकता है। अर्थात् जिस प्रकार सूक्तवाकरूप अनुमन्त्रण मन्त्रोंका उनके देवताओं-

पद-भाष्य

तथा तपोदमकर्मसत्यादीनामपि के अनुसार विभाग किया ब्रह्मविद्याशेषत्वं तत्सहकारिसाध-नत्वं वेति कल्प्यते । वेदानां चार्थप्रकाशकत्वेन कर्मात्मज्ञानोपायत्वमित्येवं ह्ययं विमागो युज्यते अर्थसम्बन्धोप-पत्तिसामध्यीदिति चेत । नः अयुक्तेः । न ह्ययं वि-मागो घटनां प्राश्चिति । न हि सर्वेकियाकारकफलमेदबुद्धितिर-ब्रह्मविद्यायाः जेषा-पेक्षा सहकारिसाधनसम्बन्धो वा युज्यते । सर्वविषयव्यावृत्तप्रत्य-गात्मविषयनिष्ठत्वाञ्च च निःश्रेयस्य

है \* उसी प्रकार तप, दम, कर्म और सत्यादिको भी ब्रह्मविद्याका शेषभूत सहकारी साधन माना जा पकता है। वेद और उनके अङ्ग अर्थके प्रकाशक होनेसे कर्म और आत्मज्ञानके साधन हैं-इस प्रकार अर्थके सम्बन्धकी ऐसा उचित ही है। ऐसा मानें तो ?

समाधान-यक्तिसङ्गत न होनेके कारण ऐसा मानना ठीक क्योंकि ऐसा विभाग प्रस्तुत प्रसंगके अनुकूल नहीं है । सब प्रकारकी किया कारक फल और भेदबद्धिका तिरस्कार करनेवाली ब्रह्मविद्यामें किसी प्रकारके शेषकी अपेक्षा अथवा उचित सहकारी साधनका सम्बन्ध मानना ठीक नहीं है, क्योंकि ब्रह्मविद्या और उसका फल निःश्रेयस-विषयोंसे निवृत्त होनेवाले किहाभी है—]

श्त्यादि स्क्तवाक**से ही** समस्त यहाँकी समाप्तिपर देवताओंका अनुमन्त्रण किया जाता है। यद्यपि इस स्क्तवाकमें बहुतसे देवताओं का निर्देश किया गया है, तो भी जिस यश्चमें जिस देवताका आवाहन किया जाता है उसीके विसर्जनमें समर्थ होनेके कारण जिस प्रकार इस स्क्तवाकका विनियोग होता है उसी प्रकार तप आदिका भी विचाके क्रेफ्र्स्पसे विनियोग हो जायगाः

महो **इविरज्ञु**षतावीवृधत अभीषोमाविदं इविरज्जेषतामवीवृथेतां महो ज्यायोऽकाताम् ॥

वन-भाष्य

''मोक्षमिच्छन्सदा त्य जेढेव ससाधनय त्य जतैव तज्ज्ञेयं प्रत्य**क्परं** पदम तसारकर्मणां सहकारित्वं कमेशेषापेक्षा वा न ज्ञानस्योप-पद्यते । ततोऽसदेव सक्तवाकान्-मन्त्रणबद्यथायोगं विभाग इति । तसादवधारणार्थतेव प्रक्रमप्रति-वचनस्योपपद्यते । एतावत्येवेयम् उपनिषदुक्तान्यनिरपेक्षा अमृत-त्वाय ॥ ७ ॥

''मोक्षकी इच्छा करनेवाला सर्वदा साधनसहित कर्मीको त्याग त्याग करनेसे प्रत्यगात्मरूप सकता है" अतः कर्मको ज्ञानकी सहकारिता अथवा ज्ञानको कर्मका शेष होनेकी अपेक्षा सम्भव नहीं है सूक्तवाकरूप अत: अनुमन्त्रणके समान इन तप आदिका भी सम्बन्धके अनुसार विभाग हो सकता है--ऐसा विचार मिध्या ही है। अतः शिष्यके उपर्युक्त प्रश्नका जो उत्तर है वह [ उपदेश-की समाप्तिका । अवधारण करनेके लिये है--ऐसा मानना ही ठीक है। अर्थात् अमरत्व-प्राप्तिके लिये किसी अन्य साधनकी अपेक्षासे रहित इतनी ही उपनिपद कही गयी है।। ७॥

विद्याप्राप्तिके साधन

तस्ये तपो दमः कर्मेति प्रतिष्ठा वेदाः मर्वाङ्गानि सत्यमायतनम् ॥ ८ ॥

उस (ब्राह्मी उपनिपद्) की तप, दम, कर्म तथा वेद और सम्पूर्ण वेदाङ्ग—ये प्रतिप्रा हैं एवं सत्य आयतन है॥ ८॥

वाक्य-भाष्य

तस्या वश्यमाणाया उपनिषदः
तपो ब्रह्मचर्यादि दम उपरामः कर्म
अग्निहोत्रादीत्येतानि प्रतिष्ठाश्रयः।
पतेषु हि सत्सु ब्राह्मथुपनिषत्
प्रतिष्ठिता भवति। वेदाश्रत्वारोऽक्वानि च सर्वाणि । प्रतिष्ठेत्यनु-

उस आगे कही जानेवाली उपनिषद् की तप—न्नक्षाचर्यादि, दम—च्हिन्द्रय-निमह तथा अग्निहोत्रादि कर्म—ये सब प्रतिष्ठा—आश्रय हैं। इनके होनेपर ही ब्राझी उपनिषद् प्रतिष्ठित हुआ करती है। चारों बेद तथा सम्पूर्ण वेदाङ्ग भी प्रतिष्ठा ही हैं। इस प्रकार ['बेदाः सर्वाङ्गानि' के आगे] 'प्रतिष्ठा' पदकी अनुकृति की जाती है। क्योंकि पर-भारत

पामिमां त्राञ्जी प्रुपनिषदं तदा

ग्रेऽत्रूमेति तस्यै तस्या उक्ताया

उपनिषदः प्राप्त्युपाय भूतानि

तप आदीनि । तपः कायेन्द्रिय
मनसां समाधानम् । दमः उप

ग्रमः । कर्म अग्निहोत्रादि ।

एतैर्हि संस्कृतस्य मन्वशुद्धिद्वारा

तन्वज्ञानोत्पत्तिर्देशः। दृष्टा ह्यस्दित कन्मपस्योक्तेऽपि व्रक्षण्य
प्रतिपत्तिर्विपरीतप्रतिपत्तिश्व, यथे
नद्रविरोचनप्रभृतीनाम् ।

तसादिह वातीतेषु वा बहुपु जन्मान्तरेषु तपआदिभिः कृत-सत्त्वग्रद्धेर्ज्ञानं सम्रत्पद्यते यथा-श्रुतम्; "यस्य देवे परा भक्तिर्यथा

वर्तते । ब्रह्माश्रया हि विद्या । सत्यं यथाभूतवचनमपीडाकरम् आयतनं निवासः सत्यवत्सु हि सर्वे यथोकमायतन इवाव-स्थितम्॥८॥

तुम्हारे सामने जिस ब्राह्मी उपनि खकी उपायभूत तप आदि ( त्रिपयोंसे निवृत्त होने ) को कहते हैं। और कर्म अग्निहोत्रादि हैं इनके द्वारा संस्कारयन्त हए प्रक्रों-को ही चित्तश्रद्धिद्वारा तत्त्वज्ञानकी उत्पत्ति होती देखी गयी है। जिनका मनोमल निवृत्त नहीं हुआ है उन परुतोंको तो उपदेश दिया जानेपर भी ब्रह्मके विषयमें अज्ञान अथवा विपरीत ज्ञान होता देखा गया है, जैसे इन्द्र और विरोचन आदिको । अतः इस जन्ममें अथवा हुए अनेकों जन्मोंमें जिनका चित्त तप आदिसे शुद्ध हो गया है

भाष्य विद्या ब्रह्म (वेद ) के ही आश्रय रहने-वाली है। सत्य अर्थात् तूपरेको पीडा न पहुँचानेवाला यथार्थ वचन आयतन —निवासस्यान है, क्योंकि सत्यवान् पुरुयोंमें ही उपर्युक्त साधन आयतनके समान स्थित हैं॥ ८॥

ही श्रुत्युक्त ज्ञान उत्पन्न होता है। ''जिसकी भगवान्में अत्यन्त भक्ति वर-भारय

देवे तथा गुरौ । तस्यैते कथिता । ह्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः" ( इवे० उ०६। २३) इति मन्त्र-"ज्ञानग्रुत्पद्यते पुंसां क्षयात्पापस्य कर्मणः" (महा० शा॰ २०४।८) इति स्मृतेश्व। इतिशब्दः उपलक्षणत्वप्रदर्श-नार्थः । इति एवमाद्यन्यदिष ज्ञानोत्पत्तेरुपकारकम् ''अमानि-त्वमद्भिभत्वम्"(गीता१३।७) इत्याद्यपदर्शितं गवति । प्रतिष्ठा पादौ पादाविवास्याः, तेषु हि सत्स प्रतिविष्टति ब्रह्मविद्या पद्भचामिव पुरुषः । वैदाश्चरवारः सर्वाणि चाङ्गानि शिक्षादीनि पट् कर्मज्ञानप्रकाश-कत्वाद्वेदानां तद्रश्वणार्थत्वाद अक्रानां प्रतिष्ठात्वम् । अथवा, प्रतिष्ठाशब्दस्य पाद-रूपकरूपनार्थत्वाद्वेदास्त्वितराणि सर्वाङ्गानि शिरआदीनि ।

है और जैसी भगवान्में है बैसी ही गुरुमें भी है उस महात्माको ही ये पूर्वोक्त वित्रय प्रकाशित होते हैं" इस मन्त्रवर्णसे तथा "पापकमोंके क्षीण होनेपर पुरुषोंको ज्ञान उत्पन्न होता है" इस स्पृतिसे भी यही प्रमाणित होता है ।

( मल मन्त्रमें ) 'इति' शब्द (अन्य माधनोंका) उपलक्षणत्व प्रदर्शित करनेके लिये हैं। अर्थात इमी प्रकार ज्ञानकी उत्पत्ति बाले ''अमानित्व अदम्भित्व'' आदि अन्य साधन भी प्रदर्शित हो जाते हैं। 'प्रतिष्ठा' चरणोंको कहते हैं अर्थात् ये चरणोंके समान इसके आधारभूत हैं। जिस प्रकार पुरुष अपने चरणींपर स्थित होकर व्यापार करता है उसी प्रकार इन साधनोंके रहते द्वए ही ब्रह्मविद्या स्थित और प्रवृत्त होती है। ऋक आदि चार वेद और शिक्षा आदि छ: (भी प्रतिष्ठा) और उनकी कारणभूत होनेसे वेदाङ्गोंको ब्रह्म-विद्याकी प्रतिष्ठा कहा गया है।

अथवा 'प्रतिष्ठा' शब्दकी चरण-रूपसे कल्पना की गयी हैं; इसलिये वेद उस ब्रह्मविद्याके शिर आदि अन्य सम्पूर्ण अङ्ग हैं। इस पक्षमें पद-भाष्य

असिन् पश्चे शिक्षादीनां वेद-ग्रहणेनेव ग्रहणं कृतं प्रत्येतच्यम् । अङ्गिनि हि गृहीतेऽङ्गानि गृहीतानि एव भवन्ति, तदायत्तत्वादङ्गा-नाम् ।

सत्यम् आयतनं यत्र तिव्रह्यः पनिषत् तदायतनम् । सत्यमिति अमायिता अकौटिल्यं वाष्ट्रानः-ह्याश्रयति विद्या ये अमायाविनः साधवः. नासुरप्रकृतिषु मायाविषु: "न येषु जिह्यमनृतं न माया च" १६) इति श्रतेः । तसात्सत्यमायतनमिति तपआदिष् प्रतिष्ठात्वेन प्राप्तस्य सत्यस्य प्रनरायतनत्वेन ग्रहणं साधना-तिश्चयत्वज्ञापनार्थम् । ''अश्वमेध-सहस्रं च सत्यं च तुलया धृतप् । अश्वमेधसहस्राच सत्यमेकं विजि-व्यते॥" ( विष्णुस्मृ० ८ ) इति स्पृतेः ॥ ८ ॥

शिक्षा आदिका वेदका प्रहण करनेसे ही प्रहण किया समझ लेना चाहिये ' क्योंकि अङ्गीके अधीन ही अङ्ग होते हैं, इसलिये अङ्गीके गृहीत होनेपर उसके अङ्ग भी गृहीत हो ही जाते हैं।

सत्य आयतन है। जहाँ उपनिषद् स्थित होती है उसका आयतन है ! और शरीरकी अमायिकता अकटिलताका नाम और लोग अमायावी होते हैं ( शद्धस्वभाव ) ब्रह्मविद्या आश्रय लेती है. आसरी प्रकृतिवाले मायावियोंमें नहीं, जैसा कि ''जिनमें कुटिलता, मिथ्या और माया नहीं है" इत्यादि श्रतिसे सिद्ध अत: सत्य उसका है----ऐसी कल्पना की जाती है। तप आदिमें ही प्रतिष्ठा-रूपसे प्राप्त ह्रर सत्यको फिर आयतनरूपसे प्रष्टण करना उसका अतिराय साधनत्व प्रदर्शित करनेके लिये हैं। ''सहस्र अश्वमेध और सत्य तराजूमें रखे जानेपर सहस्र अश्वमेधोंकी अपेक्षा अकेला सत्य ही विशेष ठहरता है" इस स्पृतिसे भी यही प्रमाणित होता है ॥ ८ ॥

#### यन्थावगाहनका फल

## यो वा एतानेवं वेदापहत्य पाप्मानमनन्ते स्वर्गे लोके उयेये प्रतितिष्रति प्रतितिष्रति ॥ ६ ॥

जो निश्चयपूर्वक इस उपनिषद्को इस प्रकार जानता है वह पापको क्षीण करके अनन्त और महान खर्गछोकमें प्रतिप्रित होता है प्रतिष्रित होता है ॥ ९ ॥

यो वै एतां ब्रह्मविद्याम्। भा व एता श्रक्षावद्याम् भनानतम् इत्याद वाक्यद्वारा कही हुई तथा श्रक्ष ह देवेभ्यः आदि आख्यायिकाद्वारा स्तुत इस काम् एवं महाभागाम् श्रक्ष ह स्वाभागा और सम्पूर्ण विद्याओंकी आश्रयभ्ता ब्रह्मविद्याको जो पुरुष जानता है वह पापको छोड़कर विद्याप्रतिष्ठां वेद 'अमृतस्वं अर्थात् अविद्या, का ना और कर्मरूप संसारके बीजको त्यागकर हि विन्दते' इत्युक्तमि ब्रह्म-

'केनेवितम्' इत्यादि वाक्यद्वारा उस खर्गछोकमें अर्थात सखखरूप

#### वाक्य-भाष्य

तामेतां तपभाद्यञ्चां तस्प्रतिष्ठां ब्राह्मीमपनियदं सायतनामात्म-शानहेत्भृतामेवं यथावद्यो वेद अतु वर्त ते ऽन्नतिष्ठतिः तस्यैतत्फञ्ज-माह-अवहत्य पाष्मानम् अप-क्षीय धर्माधर्मावित्यर्थः अन-न्तेऽपारेऽविद्यमानान्ते स्वर्गे लोके सुखप्राये निर्दुःखात्मनि

तप आदि अङ्गांबाली और उन्हींपर प्रतिष्ठित इस ब्राह्मी उपनिपद्कोः जो कि आत्मज्ञानकी हेतुभूत है, जो उसके आयतनके सहित इस प्रकार यथावत जानता है - जो उमका अनुवर्तन यानी अनुपान करता है उनके लिये यह फल बतलाया गया है। वह पापको क्षीण करके अर्थात् धर्म और अधर्मका क्षय करके जिसका अन्त न हो उस स्वर्गलोकमें अर्थात् दुःखरहित आनन्द-प्राय और अनन्त-अपार अर्थात पत-भाष्य

अपहत्य पाप्मानम् अविद्याकामकर्मलक्षणं संसारबीजं विध्य
अनन्ते अपर्यन्ते स्वर्गे लोके
सुखात्मके ब्रह्मणीत्येतत्। अनन्ते
इति विशेषणात्र त्रिविष्टपे अनन्तशब्द औपचारिकोऽपि स्याद्
इत्यत आह—ज्येये इति। ज्येये
ज्यायसि सर्वमहत्तरे स्वात्मनि
सुख्ये एव प्रतितिष्ठति। न पुनः
संसारमाण्यत इत्यभिप्रायः॥९॥

ब्रह्ममें, जो ज्येय बड़ा अर्थात् सबसे महान् है उस अपने मुख्य आत्मामें स्थित हो जाता है। तात्मर्य यह है कि वह फिर संसार-को प्राप्त नहीं होता। 'अमृतत्वं हि विन्दते' इस वाक्यद्वारा पहले तक्षिवंधाका फल कह भी दिया है, तो भी इस वाक्यद्वारा उसका अन्तमें फिर उपसंहार करते हैं।'अनन्त' ऐसा विशेषण होनेके कारण 'खर्गे लोके' से देवलोक नहीं समझना चाहिये; क्योंकि उसमें भी उपचारसे 'अनन्त' शब्दकी प्रवृत्ति हो सकती है इसलिये 'ज्येये' यह विशेषण दिया गया है। ९।।

इति चतुर्थः खण्डः ॥ ४ ॥ केनोपनिषत्पदभाष्यम् सम्पर्णम्

वाक्य-भाष्य

परे ब्रह्मणि ज्येये महति सर्व-महत्तरे प्रतितिष्ठति। सर्वेवेदान्तवेद्यं ब्रह्मात्मत्वेनावगम्य तदेव ब्रह्म प्रतिपद्यत इत्यर्थः॥९॥

ज्येष्ठ—महान् यानी सबसे बड़े परब्रह्म-में प्रतिष्ठित हो जाता है । अर्थात् सम्पूर्ण वेदान्तवाक्योंसे वेद्य ब्रह्मको आत्मभावसे जानकर उसी ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है ॥ ९ ॥

इति चतुर्थः खण्डः ॥ ४ ॥ केनोपनिषद्वास्यभाष्यम् सम्पूर्णम्

tololololololololololololo 本かかかかかかかかかかかかかかかり **ग्नान्ति**पाठ ॐ आप्यायन्तु ममाङ्गानि वाक्प्राणश्रञ्जः श्रोत्रमथो बलिमिन्द्रियाणि च सर्वाणि । सर्वे ब्रह्मौपनिषदं माहं ब्रह्म निराकुर्यों मा मा ब्रह्म निराकरोदनिराकरणमस्त्व-निराकरणं मेऽस्तु । तदात्मनि निरते य उपनिषत्सु घर्मास्ते मयि सन्तु ते मयि सन्तु ॥ ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

॥ हरिः ॐ तत्सत् ॥



# <sub>श्रीहरिः</sub> मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिका

| ,                                           | 12.11.11 | . 4 4-4  |               |                    |
|---------------------------------------------|----------|----------|---------------|--------------------|
| मन्त्रप्रतीकानि                             |          | खं०      | मं ०          | पृ०                |
| अथ वायुमन्रुवन्वायवेतत्                     | •••      | ₹        | •             |                    |
| अथाध्यात्मं यदेतत्                          |          | γ,       |               | 888                |
| अथेन्द्रमञ्जवन्मघवन्                        |          | 3        | ί,            | १२५                |
| इह चेदवेदीदथ                                |          | ٠<br>٦   | <b>१ १</b>    | ११६                |
| उपनिषदं भी ब्रृहि                           |          |          | ५             | 66                 |
| ॐ केनेषितं पतिते प्रेषितं मनः               |          | 8        | •             | १२९                |
| तदभ्यद्रवत्तमभ्यवदत्                        | •••      | 8        | 8             | १९                 |
| "                                           |          | 3        | 8             | ११२                |
| तद्ध तद्वनं नाम                             |          | ₹        | 6             | ११५                |
| त ऐक्षन्तास्माकमेवायम्                      |          | 8        | Ę             | १२७                |
| तसाद्वा इन्द्रोऽतितराम्                     |          | ₹        | ₹             | १०९                |
| तस्माद्वा एते देवाः                         |          | 8        | ₹             | १२१                |
| तिसार्य एत दवाः<br>तिसारस्त्विय किं वीर्यम् | •••      | K        | ₹             | १२०                |
|                                             | •••      | ₹        | ų             | ११३                |
| ,,<br>तस्मै तृणं निदधौ                      | •••      | ₹        | 9             | ११५                |
|                                             | •••      | ₹        | ६             | ११३                |
| ", "                                        | •••      | ₹        | १०            | ११५                |
| तस्यै तपो दमः कर्मेति                       | ••••     | 8        | C             | १३४                |
| तस्यैष आदेशो यदेतत्                         | •••      | 8        | 8             | १२२                |
| तेऽग्रिमम्बवसातवेदः                         | •••      | ₹        | ą             | 222                |
| न तत्र च्छुर्गच्छति                         | •••      | 8        | ą             | ₹ <b>६</b>         |
| नाहं मन्ये सुवेदेति                         | •••      | ₹        | ર             | <b>٩</b> ८         |
| प्रतिबोधविदितम्                             | • • •    | ₹        | 8             | 96                 |
| ब्रह्म ह देवेभ्यः                           | •••      | ₹        | 8             | १०८                |
| यच्चक्षुपा न पश्यति                         | • • •    | 8        | <b>6</b>      | ५६                 |
| यच्छ्रोत्रेण न शृणोति                       | • • •    | १        | ف             | ५६                 |
| यत्प्राणेन न प्राणित                        | •••      | 8        | 6             | 40                 |
| यदि मन्यसे सुनेदेति                         | • • •    | २        | ٤             | <del>ر</del><br>۶۶ |
| यद्वाचानभ्युदितं येन                        | •••      | è        | γ,            | 40                 |
| यन्मनसा न मनुते                             | •••      | ,        | 4             |                    |
| यस्यामतं तस्य मतम्                          | •••      | Ŕ        | •             | 48                 |
| यो वा एतामेवम्                              | •••      | ¥        | -             | 90                 |
| श्रोत्रस्य श्रोत्रम्                        | •••      | <b>.</b> | <b>९</b><br>२ | १३८                |
| स तस्मिन्नेवाकारो                           | •••      | ŧ        | -             | २५                 |
| सा महोति होताच                              | •••      | ۲<br>۲   | १२            | ११७                |
|                                             |          | 5        | 8             | ११९                |

#### श्रीहरिः

# गीताप्रेस, गोरखपुरकी गीताएँ

| <b>श्राम द्भगवद्गाता</b> —तत्त्वाववचनी—- 'कल्याण'के 'गीता-तत्त्वाङ्क'मे प्रकाशित गीता- |          |
|----------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| विषयक २५१५ प्रश्न और उनके उत्तरके रूपमें विवेचनात्मक ढंगकी                             |          |
| हिंदी-टीकाका संशोधित संस्करणः टीकाकार—श्रीजयदयालजी गोयन्दकाः                           |          |
| पृष्ठ ६८४) रंगीन चित्र ४) मूल्य                                                        | 8)       |
| श्रीमद्भगवद्गीता-[ श्रीशांकरभाष्यका सरल हिंदी-अनुवाद ] इसमें मूल भाष्य                 |          |
| तथा भाष्यके सामने ही अर्थ लिखकर पढ़ने और समझनेमें सुगमता                               |          |
| कर दी गयी है। पृष्ठ ५२०, चित्र ३, मूल्य                                                | શાા)     |
| <b>श्रीमद्गगवद्गीता</b> -[ श्रीरामानुजभाष्यका सग्छ-हिंदी अनुवाद ] आकार डिमाई           |          |
| आठपेजी, पृष्ठ ६०८, तीन तिरंगे चित्र, सजिल्द मूल्य                                      | शा)      |
| श्रीमद्भगवद्गीता-मूल, पदच्छेद, अन्वय, साधारण भाषाटीका, टिप्पणी, प्रधान                 |          |
| और सूक्ष्म विषय एवं 'त्यागसे भगवत्प्राप्ति' लेखसहितः मोटा टाइपः                        |          |
| कपड़ेकी जिल्द्र, पृष्ठ ५७२, रंगीन चित्र ४, मृल्य                                       | (۱۶      |
| <b>श्रीमद्भगवद्गीता</b> —[ मझली ] प्रायः सभी विषय १।) वाली नं ॰ ४ के समानः             |          |
| विशेषता यह है कि स्रोकॉके मिरेपर भावार्थ छपा हुआ है। साइज और                           |          |
| टाइप कुछ छोटेः पृष्ठ ४६८ः रंगीन चित्र ४ः मूल्य ॥⊜)ः सजिल्द ॱॱॱ                         | (۶       |
| श्रीमद्भगवद्गीता-प्रत्येक अध्यायकं माहात्म्यसहितः सटीकः मोटे अक्षरोंमें। लाहोरी        |          |
| ढंगकी, तिरंगा चित्र, पृष्ठ ४२४, मूल्य ॥।=) सजिल्द · · ·                                | <u> </u> |
| श्रीमद्भगवद्गीता-स्ठोक, साधारण भाषाटीकाः टिप्पणीः प्रधान विषयः मोटा                    |          |
| टाइप, पृष्ठ ३१६, मूल्य ॥), मजिल्द                                                      | 11=)     |
| थीमद्भगवद्गीना-मूल, मोटे अक्षरवाली, मचत्र, पृष्ठ २१६, मूल्य अजिल्द ।-),                |          |
| सामल्द                                                                                 | 11-)     |
| <b>श्रीमद्भगवद्गीता</b> —केवल भाषा, अक्षर मोटे हैं, १ चित्र, पृष्ठ १९२, मृ्त्य · · ·   | ı)       |
| श्रीमद्भगवद्गीता-पञ्चरकः मूलः सचित्रः मोटे टाइपः गुटका साइजः पृष्ठ १८४ः                |          |
| मूल्य                                                                                  | ≥)       |
| <b>श्रीमद्भगवद्गीता</b> -साधारण भाषाटीकाः पाकेट साइजः सचित्रः पृष्ठ ३५२, मू० =)॥ स०    | 1)11     |
| <b>श्रीमद्भगवद्गीता</b> —विष्णुमहस्रनामसहितः छोटा टाइपः, पृष्ठ २७२, मूल्य · · ·        | ≡)       |
| श्रीमद्भगवद्गीता-मूल, ताबीजी, साइज २×२॥ इंच, पृष्ठ २९६, सजिल्द मूल्य                   | =)       |
| श्रीमङ्गगवद्गीता-विष्णुसहस्रनामसहित, पृष्ठ १२८, सचित्र, मूल्य)॥ सजिल्व                 | r =)11   |
| पता—गीतात्रेस, पो० गीतात्रेस ( गोरखपु                                                  | 17 N     |
| man and a state of all the                                                             | いし       |

श्रीहरि:

# श्रीहरिकृष्णदासजी गोयन्दकाद्वारा अनुवादित संस्कृत पुस्तके

- १-श्रीमञ्ज्ञगवद्गीता शांकरभाष्य-[हिर्दा अनुवादसहित] इसमें मूळ रुशेकः भाष्यः हिंदीमें भाष्यार्थः टिप्पणी तथा अन्तमें शब्दानुकमणिका भी दी गयी है। साङ्य २२४२९ आठपेजीः पृष्ठ ५२०ः तिरंगे चित्र ३ः मूख्य " २॥।)

इसमें भी शांकरभाष्यकी तरह ही स्ठोक, स्रोकार्थ, मूल भाष्य तथा उसके सामने ही हिंदी अर्थ दिया है। कई जगह टिप्पणी भी दी गयी है।

- ३-वेदान्त-दर्शन-[ हिंदी-व्याख्यासहित ] इसमें ब्रह्मसूत्रका सरल भाषामें अनुवाद तथा व्याख्या दी गयी है। साइज डिमाई आठपेजी, पृष्ठ ४१६, तिरंगा चित्र, सजिल्द मूल्य २)
- 8-पातञ्जलयोगदर्शन-[हिंदी-व्याख्यासहित ] इसमें महर्षि पतञ्जलिकत योगदर्शन सम्पूर्ण मूल, उसका शब्दार्थ एवं प्रत्येक सूत्रका दूसरे सूत्रसे सम्बन्ध दिखाते हुए उन सूत्रों-की सरल भागमें व्याख्या की गयी है। अकारादि-कमसे सूत्रोंकी वर्णानुक्रमणिका भी दी गयी है।

आकार २०x३०-१६ पेजी, पृष्ठ १९२, मूल्य ॥।), सजिल्द १)

पता-गीताप्रेस, पो० गीताप्रेस ( गोरखपुर )

सूचीपत्र मुफ्त मँगवाइये ।

## संस्कृतकी कुछ मूल तथा सानुवाद पुस्तकें

श्रीमद्भगवद्गीता-तत्त्वविवेचनी-पृष्ठ ६८४, चित्र ४, सजिल्द, मूल्य **ईशादि नो उपनिषद्-**अन्वय-**हिंदी**व्याख्यासि**ह**तः पृष्ठ ४४८, सजिल्दः मूल्य श्रीमद्भगवद्गीता [ बेड़ी ]-पृष्ठ ५७२, चित्र ४ सजिल्द, मूल्य **र्दशावास्योपनिषद्**–सानुवादः शांकरभाष्यसहितः सचित्रः पृष्ठ ५२ः मृत्य केनोपनिषद्-सानुवादः शांकरभाष्यसहितः सचित्रः पृष्ठ १४२ः मूल्य II) कठोपनिषद्-सानुवाद, शांकरभाष्यसहित, सचित्र, पृष्ठ १७८, मूल्य 11-) प्रश्लोपनिषद्—सानुवाद, शांकरभाष्यसद्दित, सचित्र, पृष्ठ १२८, मूल्य मुण्डकोपनिपद्-सानुवादः शांकरभाष्यसहितः सचित्रः पृष्ठ १२२ः मृत्य माण्ड्रक्योपनिषद्-सानुवादः शांकरभाष्यसहितः सचित्रः पृष्ठ २८४ः मृत्य **पेतरेयोपनिषद्-**सोनुवादः शांकरभाष्यसहितः पृष्ठ १०४ः मूल्य तैत्तिरीयोपनिषद्-सानुवादः शांकरभाष्यसद्दितः, सचित्रः पृष्ठ २५२ः मृत्य ॥।-) इवेताश्वतरोपनिपद्-सानुवादः शांकरभाष्यसहितः सचित्रः पृष्ठ २६८ः मू० ॥।=) **ईशावास्योपनिपद्-**अन्वय तथा सरल हिंदी-ब्याख्यासहित, पृष्ठ १६, मूल्य -) **श्रीमद्भागवतमहापुराण-**दो लण्डोमें, सटीक, पृष्ठ २०३२, चित्र रंगीन २६, १५) श्रीमद्भागवतमहापुराण-मूल, मोटा टाइप, पृष्ठ ६९२, चित्र १, सजिस्द मू० **श्रीमद्भागवतमहापुँराण-मूलः** गुटकाः सजिल्दः पृष्ठ ७६८ः सचित्रः मूल्य **श्चीविष्णुपुराण**—सानुवादः पृष्ठ ६२४**ः चित्र ८ः सजिल्दः मूल्य** 8) अध्यात्मरामायण-सानुवाद, पृष्ठ ४००, सचित्र, कपड़ेकी जिल्द, मूल्य **पातञ्जलयोगदद्योन-**मूल, पृष्ठ २०) मृत्य श्रीदुर्गासप्तशाती-सानुवाद, पृष्ठ २४०, सचित्र, मृत्य ॥), सजिल्द **श्रीदुर्गासप्तराती-मूल**, पृष्ठ १५२, सचित्र, मूल्य ॥), सजिल्द लघुसिद्धान्तकौमुदी-( संस्कृतके विद्यार्थियोंके लिये ) पृष्ठ ३६८, मूल्य III) सुक्ति-सधाकर-सुन्दर स्रोक संग्रह, सानुवाद, पृष्ठ २६६, मूल्य ॥=), स० ٤) स्तोत्ररतावली-चुने हुए स्तोत्र, सानुवाद, सचित्र, पृष्ठ ३२०, मूस्य 11) **प्रेमदर्शन**-नारद-भक्ति-सूत्रोंकी विस्तृत टीका, सचित्र, पृष्ठ **१**९२, मृत्य 1-) विवेक-चुडामणि-सानुवादः सचित्रः पृष्ठ १८४ः मूल्य अपरोक्षानुभृति-शङ्करस्वामिकृतः सानुवादः पृष्ठ ४०: सचित्रः मृत्य मनुस्मृति-द्वितीय अध्यायः सार्थः-)॥ संध्या-विधिसहित, पृष्ठ १६, मूल्य )॥ **श्रीविष्णुसहस्रनाम-**सटीकः -)11 **शारीरकमीमांसादर्शन-**मुळः )III थीविष्णुसहस्रनाम-मूल, पृष्ट४८, )।।। श्रीरामगीता-सटीक, पृष्ठ ४०, शाब्डिल्यभक्तिसूत्र-सटीकः प्रश्लोत्तरी-सटीक, प्रष्ठ **मूलरामायण-**सानुवाद, पृष्ठ २४,८)। नारद-भक्ति-सूत्र-सटीक, पृष्ठ २४, )। गोविन्द-दामोदर-स्तोत्र-स्टीकः -) संध्योपासनविधि-अर्थसहितः सप्तक्रोकी गीता-सटीकः आधा पैसा पता-गीताप्रेस, पो० गीताप्रेस (गोरखपुर)



# ॐ कठोपनिषद्

. सानुवाद शाङ्करभाष्यसहित

मुद्रक तथा प्रकाशक हनुमानप्रसाद पोद्दार गीताप्रेस, गोरखपुर

> सं० १९९२ से २०१२ तक २९,२५० सं० २०१३ अष्टम संस्करण ५,००० मं० २०१५ नवम संस्करण ५,००० कुछ ३९,२५०

#### प्राक्थन

कठोपनिषद् कृष्णयजुर्वेदकी कठशालाके अन्तर्गत है। इसमें यम और नचिकेताके संवाद रूपसे ब्रह्मविद्याका बड़ा विशव वर्णन किया गया है। इसकी वर्णनशैली बड़ी ही सुबोध और सरल है। श्रीमद्भगवद्गीतामें भी इसके कई मन्त्रोंका कहीं शब्दतः और कहीं अर्थतः उल्लेख है। इसमें, अन्य उपनिपदोंकी भाँति जहाँ तत्त्वशानका गम्भीर विवेचन है वहाँ नचिकेताका चरित्र पाठकोंके सामने एक अनुप्रम आदर्श भी उपस्थित करता है। जब वे देखते हैं कि पिताजी जीर्ण-शीर्ण गीएँ तो ब्राह्मणोंको दान कर रहे हैं और दुध देनेवाली पृष्ट गायें मेरे लिये रख छोड़ी हैं तो बाल्यावस्था होनेपर भी उनकी पितृभक्ति उन्हें चुप नहीं रहने देती और वे बालसुलभ चापल्य प्रदर्शित करते हुए वाजश्रवासे पूछ बैठते हैं—'तत कस्मै मां वास्यसि' (पिताजी ! आप मुझे किसको देंगे ? ) उनका यह प्रइन ठीक ही थाः क्योंकि विश्वजित् यागमें सर्वख-दान किया जाता है, और ऐसे सत्पुत्रका दान किये बिना वह पूर्ण नहीं हो सकता था ! वस्तुतः सर्वस्वदान तो तभी हो सकता है जब कोई वस्तु 'अपनी' न रहे और यहाँ अपने पुत्रके मोहसे ही ब्राह्मणोंको निकम्मी और निरर्थक गीएँ दी जा रही थीं। अतः इस मोहसे पिताका उज्जार करना उनके लिये उचित ही था।

इसी तरह कई बार पूछनेपर जब वाजश्रवाने खीझकर कहा कि मैं तुझे मृत्युको दूँगा, तो उन्होंने यह जानकर भी कि पिताजी क्रोधवश ऐसा कह गये हैं, उनके कथनकी उपेक्षा नहीं की। महाराज दशरथंन वस्तुस्थितिको विना समझे ही कैकेयीको वचन दिये थे। किन्तु भगवान रामने उनकी गम्भीरताका निर्णय करनेकी कोई आवश्यकता नहीं समझी। जिस समय द्वीपदीके खयंवरमें अर्जुनने मत्स्यवेध किया और पाण्डवलोग द्वीपदीको लेकर अपने निवास-स्थानपर आये, उस समय माता कुन्तीने बिना जाने-वृझे घरके भीतरसे ही कह दिया था कि 'सब भाई मिलकर भोगो'। माताकी यह उक्ति सर्वथा लोकविरुद्ध और भ्रान्तिजनित थी, परन्तु मात्मक पाण्डवोंको उसका अक्षरशः पालन ही अभीष्ट हुआ। ऐसा ही प्रसङ्ग नचिकेताके सामने उपस्थित हुआ और उन्होंने भी अपने पिताके वचनकी रक्षाके लिये उनके मोहजनित वात्सल्य और अपने पेहिक जीवनको सत्यकी वेदीपर निल्लाव कर दिया।

हमारे बहत-से भाइयोंको इस प्रकारके अनभिष्रेत और अनर्गळ कथनकी मर्यादा रखनेके लिये इतना सरदर्द मोल लेना कोरी भल और भोलापन ही जान पड़ेगा। किन्तु उन्हें इसका रहस्य समझनेके लिये कुछ गम्भीर विचारको आवश्यकता है। योगदर्शनके साधन-पादमें अहिंसा, सत्यः अस्तेयः ब्रह्मचर्य और अपरिव्रह--इन पाँच यमोका नाम-निर्देश करनेके अनन्तर ही कहा है-- 'जातिदेशकाल-समयानविच्छन्नाः सार्वभौमा महावतम्' ( यो० स्र० २। ३१ ) अर्थात जाति, देश, काल और कर्तव्यानुरोधकी अपेक्षा न करते हुए इनका सर्वथा पालन करना महावत है तथा जाति, देश और कालादिकी अपेक्षासे पालन करना अल्पवत कहलाता है। इनमें अल्पवतमें ही लोकाचार, सुविधा और हानि-लाभ आदिके विचारकी गुंजाइश है। उसे हम व्यावहारिक धर्म कह सकते हैं। वह किसी विशेष सिद्धिका कारण नहीं हो सकताः सिद्धियोंकी प्राप्ति तो महाव्रतसे ही होती है। योगदर्शनमें इससे आगे जो भिन्न-भिन्न यम-नियमादिकी प्रतिष्टासे भिन्न-भिन्न सिद्धियोंकी प्राप्ति बतलायी है वह महावतीको ही हो सकती है। इस प्रकारका महावतः व्यवहारी लोगोंकी दक्षियें

भले ही व्यर्थ आग्नह और मानसिक सङ्कीर्णता जान पड़े तथापि वह परिणाममें सर्वदा मङ्गलमय ही होता है। भगवान रामका वनवास, परद्युरामजीका मात्वधः पूरुका योवनदान तथा पाँच पाण्डवोंका एक ही द्वीपदीके साथ पाणिग्रहण करना—ये सब प्रसङ्ग इसके ज्वलन्त प्रमाण हैं। ऐसा ही नचिकेताके साथ भी हुआ। उनका यमलोक-गमन उन्हींके लिये नहीं, उनके पिताके लिये और सारे संसारके लिये भी कल्याणकर ही हुआ।

यमलोकमें पहुँचनेपर भी जबतक यमराजसे उनकी भेंड नहीं हुई तबतक उन्होंने अन्न-जल कुछ भी ग्रहण नहीं किया। इससे भी उनकी मौढ सत्यिनिष्ठाका पता लगता है। उनका शरीर यमराजको दान दिया जा चुका था, अतः अब उसपर यमराजका ही पूर्ण अधिकार थाः उनका तो सबसे पहला कर्तव्य यही था कि वे उसे धर्मराजको सौंप दें। इसीसे वे भोजनाच्छादनादिकी चिन्ता छोड़कर यमराजके द्वारपर ही पड़े रहे। तीन दिन पश्चात् जब यमराज आये तो उन्होंने उन्हें एक-एक दिनके उपवासके लिये एक-एक वर दिया। इससे अतिथिसत्कारका महत्त्व प्रकट होता है । अतिथिकी उपेक्षा करनेसे कितनी हानि होती है—यह बात वहाँ (अ०१ ब०१ मं० ७, ८ में) स्पष्टत्या बतलायी गयो है।

इसपर निविकेताने यमराजसे जो तीन वर माँगे हैं उनके क्रममें भी एक अद्भुत रहस्य है। उनका पहला वर था पितृपरितोष। वे पिताके सत्यकी रक्षाके लिये उनकी इच्छाके विरुद्ध यमलोकको चले आये थे। इससे उनके पिता स्थभावतः बहुत खिन्न थे। इसलिये उन्हें सबसे पहले यही आवश्यक जान पड़ा कि उन्हें शान्ति मिलनी चाहिये। यह नियम है कि यदि हमारे कारण किसी व्यक्तिको खेद हो तो, जबतक हम उसका खेद निवृत्त न कर देंगे, हमें भी शान्ति नहीं मिल सकती। यह नियम मनुष्यमान्नके लिये समान हैं; और यहाँ तो स्वयं उनके पूज्य पिताको ही खेद था; इसलिये सबसे पहले उनकी शान्तिका कारण था, इसलिये सबसे पहले उन्होंने यही वर माँगा। लौकिक शान्तिके पश्चात् मनुष्यको स्वभावसे ही पारलौकिक सुस्वकी इच्छा होती हैं। यहाँतक कि जब वह अधिक प्रवल हो जाती है तो वह ऐहिक सुस्वकी कुछ भी परवा नहीं करता। इसीलिये निचकेताने भी दूसरे वरसे पारलौकिक सुस्व यानी स्वग्लोककी प्राप्तिका साधनभूत अगिनविश्वान माँगा। किन्तु इससे यह नहीं समझना चाहिये कि वे स्वग्तसुखके इच्छुक थे। जिस प्रकार उनके पहले वरमें पिताकी शान्तिकामना थी उसी प्रकार इसमें मनुष्यमान की हितविन्ता थी। सबके हिनमें उनका भी हित था ही। वे स्वयं स्वर्गसुखके लिये लालायित नहीं थे। यह वात उस समय स्पष्ट हो जाती है जब यमराजके यह कहनेपर कि—

ये ये कामा दुर्छमा मर्त्यक्षेके सर्वान्कामा इंग्रन्दतः प्रार्थयस्त । इमा रामाः सरयाः सत्र्यां न हीदशा लग्मनीया मनुष्यैः ॥ आभिर्मक्षत्ताभिः परिचारयस्य नचिकेतो मरणं मानुप्राक्षीः ॥ (१।१।२५)

#### वे कहते हैं-

श्वीमाया मर्त्यस्य यदन्तकैतरसर्वेन्द्रियाणां जरयन्ति तेजः ।
अपि सर्वे जीवितमल्पमेव तवैव वाहास्तव नृत्यगीते ॥ २६ ॥
न वित्तेन तर्पणीयो मनुष्यो रुप्स्यामहे वित्तमद्राक्ष्म चेरवा ।
जीविष्यामो यावदीशिष्यसि त्वं वरस्तु मे वरणीयः स एव ॥ २० ॥
अजीर्यताममृतानामुपेत्य जीर्यन्मत्येः कघःस्थः प्रजानन् ।
अभिध्यायन्वर्णरतिप्रमोदानितदीर्घे जीविते को रमेत ॥ २८ ॥
यस्मिन्निदं विचिकित्सन्ति मृत्यो यस्मान्यराये महति ब्रूहि नस्तत् ।
योऽयं वरो गृहमनुप्रविष्टो नान्यं तस्मान्नचिकेता वृणीते ॥ २९ ॥
(अ०१ व०१)

उपर्युक्त उद्धरणोंसे उनकी तीव्र जिल्लासा और आत्मदर्शनकी अनवरत पिपासा स्पष्ट प्रतीत होती है। इसीसे प्रेरित होकर उन्होंने तृतीय वर माँगा था। यमराजने उनकी जिन्नासाकी परीक्षाके लिये उन्हें तरह-तरहके प्रलोभन दिये और बड़े-बड़े मनोमोहक सम्ज्ञवारा दिखलाये, परन्तु आत्मामृतके लिये लालायित नचिकेताने उनपर कोई दृष्टि न देकर यही कहा 'वरस्तु मे वरणीयः स एव' 'नान्यं तस्मात्रचिकेना वृणीते' इत्यादि।

इस प्रकार, जब यमराजने देखा ित वे लौकिक और पारलोकिक भोगांसे सर्वधा उदासीन हैं, उनमें पूर्ण विवेक विद्यमान है, वे शम-इमादि साधनोंसे सर्वधा सम्पन्न हैं और उनमें तीव्र मुमुक्षाकी प्रचल्न अग्नि तेजीसे धधक रह है तो उन्हें उनकी शान्तिके लिये झानामृतकी वर्षा करनी पड़ी । वह झानवर्षा ही सम्पूर्ण लोकोंका कल्याण करनेके लिये आज भी कडोपनिषद्के रूपमें विद्यमान हैं । परन्तु उससे विशुद्ध बोधरूप अंकुर तो उसी हृदयमें प्रस्कृदित हो सकता है जो नविकेताके समान साधनचतुष्ट्यसम्पन्न हैं । परम उदार पयोधर जल तो सभी जगह बरसाते हैं, परन्तु उससे परिणाम भिन्न-भिन्न भूमियोंके योग्यतानुसार भिन्न-भिन्न होता है । ठीक यही बात शास्त्रोपदेशके विषयमें भी है । शास्त्रकृपा और ईश्वरकृपा तो सभीपर समान है; परन्तु अत्मकृपाकी न्यूनाधिकताके कारण उससे होनेवाले परिणामोंमें अन्तर रहता है ।

हम उस अनुपम अमृतका पानकर अमर जीवन प्राप्त कर सके—पेसी तीव आकाङ्क्षासे हमें उससे लाभान्वित होनेकी योग्यता प्राप्त करनी चाहिये; क्योंकि 'इह चेदवेदीद्थ सत्यमस्ति न चेदिहा-वेदीन्महती विनिष्टः' (के० उ० २ । ५ ) इस श्रुतिके अनुसार इस मानवजीवनका परमलाभ आत्मामृतकी प्राप्ति ही है । इसलिये इसकी प्राप्ति ही हमारा प्रथम कर्तव्य है । भगवान्से प्रार्थना है कि वे हमें उसकी प्राप्तिकी योग्यता प्रदान करें। —-अनुवादक



### श्रीइरि:

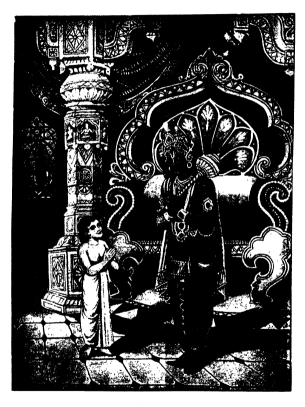
# विषय-सूची

| बिएय                                      |       |       | Ži.        |
|-------------------------------------------|-------|-------|------------|
| १. शान्तिपाठ                              | •••   |       | 2.5        |
| २. सम्बन्ध-भाष्य                          | •••   | •••   | 8 5        |
| प्रथम अध्याय                              |       |       |            |
| प्रथमा वल्ली                              |       |       |            |
| ३. वाजश्रवसका दान                         | •••   | •••   | १६         |
| <ol> <li>र- र्नाचकेताकी शङ्का</li> </ol>  | •••   | •••   | १८         |
| ५ <b>.</b> पिता-पुत्र-यं <b>वाद</b>       | •••   |       | १९         |
| ६. यमलोकमें नचित्रेता                     | •••   | •••   | ٠.<br>२२   |
| ७. यमराजका वरप्रदान                       | •••   | •••   | <b>२</b> ४ |
| ८. प्रयम वर—पितृपरितोष                    | •••   | •••   | <b>२</b> ५ |
| ९. स्वर्गस्वरूपप्रदर्शन                   | •••   | • • • | २७         |
| १०. द्वितीय वर —स्वर्गसाधनभृत अग्निविद्या | •••   |       | <b>२८</b>  |
| ११. नाचिकेत अग्निचयन हा फल                | •••   | •••   | ₹ <b>२</b> |
| १२. तृतीय वर—आत्मरइस्य                    | •••   | •••   | ₹७         |
| १३. नचिकेताकी स्थिग्ता                    | •••   | •••   | <b>३</b> ९ |
| १४- यमराजका प्रलोभन                       | •••   | •••   | 80         |
| १५- निचकेताकी निरीहता                     | •••   | •••   | ٧३         |
| द्वितीया वल्ली                            |       |       | - (        |
| १६० श्रेय-प्रेयविवेक                      | •••   | •••   | ४९         |
| १७. अविद्याग्रस्तीकी दुर्दशा              | • • • | •••   | 48         |
| <b>१८. आ</b> त्मज्ञानकी दुर्लभता          | •••   |       | ५७         |
| १९. कर्मफलकी अनित्यता                     | •••   | •••   | <b>6</b> 2 |
|                                           |       |       |            |

| २०. नचिकेताके त्यागकी प्रशंसा                | • • • | • • • | ٤ :        |
|----------------------------------------------|-------|-------|------------|
| २१. आत्मशानका फल                             |       |       | <b>Ę</b> , |
| २२. सर्वातीत वस्तुविषयक प्रश्न               | • • • |       | Ę          |
| २३. ओ <b>ङ्कारोपदेश</b>                      |       |       | <b>ξ</b> ( |
| २४. आत्मस्वरूपनिरूपण                         | •••   |       | د وا       |
| २५. आत्मा आत्मकृपाताध्य है                   |       |       | 96         |
| २६. आत्मशानका अनिचकारी                       |       |       | ७ ९        |
| तृतीया वल्लो                                 |       |       |            |
| २७. प्राप्ता और प्राप्तव्य-भेदसे दो आत्मा    |       |       | ८२         |
| २८. द्यारीरादिसे सम्बन्धित रथादि रूपक        | • • • | •••   | ८५         |
| २९. अविवेकीकी विवशता                         | •••   | •••   | ८७         |
| ३०. विवेकीकी स्वाधीनता                       | •••   | •••   | 1.6        |
| ३१. अविवेकीकी संसारप्राप्ति                  | •••   | •••   | ८९         |
| ३२. विवेकीकी परमपदप्राप्ति .                 | •••   |       | ८९         |
| ३३. इन्द्रियादिका तारतम्य                    | •••   | •••   | ९१         |
| ३४. आत्मा सूक्ष्मबुद्धिग्राह्य है            | •••   | •••   | ९४         |
| ३५. लयचिन्तन                                 | •••   | •••   | ९६         |
| ३६. उद्बोधन                                  | •••   | •••   | ९८         |
| ३७. निर्विशेष आत्मज्ञानसे अमृतत्वपाप्ति      | •••   | ۰۰۰ ۶ | • 0        |
| ६८. प्रस्तुत विज्ञानकी महिमा                 | •••   | ۰۰۰ ۶ | ० २        |
| द्वितीय अध्याय                               |       |       |            |
| प्रथमा वल्ली                                 |       |       |            |
| ३९. आत्मदर्शनका विष्नइन्द्रियोंकी बहिर्मुखता | •••   | ۰۰۰ ۶ | ۰۷         |
| ४०. अविवेकी और विवेकीका अन्तर                | •••   | ٠٠٠ و | 00         |
| ४१. आत्मज्ञकी सर्वश्वता                      | •••   | ₹     | ۰,         |
| ४२. आत्मज्ञकी निःशोकता                       | •••   | ٠٠٠ ۶ | ११         |
| ४३. आत्मज्ञकी निर्भयता                       | •••   | ٠٠٠ و | १२         |

| ४४. ब्रह्मज्ञका सार्वात्म्यदर्शन        | ••• | 883              |
|-----------------------------------------|-----|------------------|
| ४५. अरणिस्थ अग्निमें ब्रह्मदृष्टि       | ••• | ११५              |
| ४६. प्राणमें ब्रह्महाष्टि               | ••• | … ११६            |
| ४७. भेददृष्टिकी निन्दा                  | ••• | ··· १ <b>१</b> ७ |
| ४८. हृदयपुण्डरीकस्य ब्रह्म              | ••• | 888              |
| ४९. भेदापवाद                            | ••• | १२१              |
| ५०. अभेददर्शनकी कर्तव्यता               | ••• | १२२              |
| द्वितीया बल्ली                          |     |                  |
| ५१. प्रकारान्तरसे ब्रह्मानुसन्धान       | ••• | १२४              |
| ५२. देइस्य आत्मा ही जीवन है             | ••• | १३०              |
| ५३. मरणोत्तरकालमें जीवकी गति            | ••• | ··· <b>१</b> ३२  |
| ५४. गुह्य ब्रह्मोपदेश                   | ••• | … १३४            |
| ५५. आत्माका उपाधिप्रतिरूपत्व            | ••• | ••• १३५          |
| ५६. आत्माकी असङ्गता                     | ••• | … १३७            |
| ५७. आत्मदर्शी ही नित्य सुखी है          | ••• | … १३९            |
| ५८. सर्वप्रकाशकका अप्रकाश्यत्व          | ••• | የ४३              |
| तृतीया वल्ली                            |     |                  |
| ५९. संगाररूप अश्वत्य वृञ्च              | ••• | … १४६            |
| ६०. ईश्वरके ज्ञानसे अमरत्वप्राप्ति      | ••• | १५०              |
| ६१. सर्वशासक प्रभु                      | ••• | १५१              |
| ६२. ईश्वरज्ञानके विना पुनर्जन्मप्राप्ति | ••• | १५२              |
| ६३. स्थानभेदसे भगवद्र्यनमें तारतम्य     | ••• | १५३              |
| ६४. आत्मज्ञानका प्रकार और प्रयोजन       | ,   | १५४              |
| ६५. परमपदप्राप्ति                       | ••• | १५९              |
| ६६. आत्मोपलन्धिका साधन सद्बुद्धि ही है  | ••• | १६२              |
| ६७. अमर कव होता है!                     | ••• | ··· १ <b>६</b> ५ |
| ६८. उपसं <b>दार</b>                     | ••• | ·· १७०           |
| ६९. शान्तिपाठ                           | ••• | १७३              |

# कठोपनिपद् 🐃



यम और नांचकेता

तत्सद्बद्धाणे नमः

# कठोपनिषद्

मन्त्रार्थ, शाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित

यस्मिन् सर्वे यतः सर्वे यः सर्वे सर्वेदक्तथा। सर्वभावपदातीतं खात्मानं तं सराम्यहम्॥

*ज्ञान्तिपा*ठ

## ॐ सह नाववतु । सह नौ भुनक्तु । सह वीर्यं करवावहै । तेजस्वि नावधीतमस्तु । मा विद्विषावहै ।

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

वह परमात्मा हम (आचार्य और शिष्य) दोनोंकी साथ-साथ रक्षा करें। हम दोनोंका साथ-साथ पालन करें। हम साथ-साथ विद्या-सम्बन्धी सामर्थ्य प्राप्त करें। हम दोनोंका पढ़ा हुआ तेजस्त्री हो। हम द्वेष न करें। त्रिविध तापकी शान्ति हो।

~~~

सम्बन्ध-भाष्य

ॐ नमो भगवते वैवस्रताय मृत्यवे ब्रह्मविद्याचार्याय निच-केतसे च !

अथ काठकोपनिषद्वरुलीनां सुर्खार्धप्रबोधनार्थम् अल्पग्रन्था वृत्तिरारभ्यते ।

सदेर्धातोर्विश्वरणगत्यवसा-<sup>उपनिपच्छम्दार्थ-</sup> दनार्थस्योपनिपूर्व-

> <sub>निरुक्तिः</sub> स्य किप्प्रत्यया-न्तस्य रूपग्रपनिष-

दिति । उपनिषच्छन्देन च न्याचिष्ट्यासितग्रन्थप्रतिपाद्यवेद्य-वस्तुविषया विद्योच्यते । केन पुनरर्थयोगेन उपनिषच्छन्देन विद्योच्यत इत्युच्यते।

ये मुमुक्षवो दृष्टानुश्रविकवि-पयवितृष्णाः सन्त उपनिषच्छब्द-वाच्यां वक्ष्यमाणलक्षणां विद्या-मुपसद्योपगम्य तिम्नष्टतया निश्च-येन जीलयन्ति तेषामविद्यादेः अ ब्रह्मविद्यांके आचार्य सूर्य-पुत्र भगवान् यम और नचिकेताको नमस्कार है।

अब कठोपनिषद्की विल्छयोंको सुगमतासे समझानेके छिये इस संक्षित बुत्तिका आरम्भ किया जाता है।

विशरण ( नाश ), गित और अनसादन ( शिथिल करना )——इन तीन अर्थोंबाली तथा 'उप' और 'नि' उपसर्गपूर्वक एवं 'किप्' प्रत्ययान्त 'सद्' धातुका 'उपनिषद्' यह रूप बनता है । उपनिषद् शब्दसे, जिस प्रन्यकी हम व्याख्या करना चाहते हैं उसके प्रतिपाध और वैध नक्षविषयक विधाका प्रतिपादन किया जाता है । कस अर्थका योग होनेके कारण उपनिषद् शब्दसे विद्याका कथन होता है, सो बतलाते हैं ।

जो मोक्षकामी पुरुष लौकिक और पारलौकिक विषयोंसे विरक्त होकर उपनिषद् शन्दकी वाष्य तथा आगे कहे जानेवाले लक्षणोंसे युक्त विद्याके समीप जाकर अर्थात् उसे प्राप्तकर उसीकी निष्ठासे निश्चय-दुर्वक उसका परिशौकन करते हैं संसारगीजस्य विशरणार्दिस नाद विनाशनादित्यनेनार्थयोगेन विद्या उपनिपदित्यच्यते वक्ष्यति — ''निचाय्य मुखात्प्रमुच्यते" (क० उ०१। ३ । १५ ) इति । पूर्वोक्तविशेषणान्म्रमुक्षन्वा परं ब्रह्म गमयतीति ब्रह्मगमयितृत्वेन योगादब्रह्मविद्योपनिषद् । तथा च वक्ष्यति-"ब्रह्म प्राप्ता विरजोऽभू-द्विमृत्युः"(क० उ० २।३।१८) इति । लोकादि ब्रह्म जज्ञो योऽग्रिस्त-द्वितीयेन द्विषयाया वरेण प्राध्यमानायाः खर्गलोक-फलप्राप्तिहेत्रत्वेन गर्भवासजन्म-लोकान्तर जराद्यपद्रववृन्दस्य पौनःपुन्येन प्रवृत्तस्यावसाद्यितु-

उनके अविदा आदि संसारके गिनका विशरण — हिंसन अर्थात विशरण — हिंसन अर्थात विशरण करनेकं कारण इस अर्थ के बोगसे ही 'उपनिषद्' शब्दसे वह विद्या कहाँ जाती हैं। ऐसा ही आगं श्रुति कहेंगी भी कि ''उसे साक्षात् जानकर पुरुष मृत्युके मुखसे छूट जाता है।''

अयवा पूर्वोक्त विशेषणोंसे युक्त
मुमुक्षुओंको ब्रह्मिश्चा परब्रह्मके
पास पहुँचा देती है—इस प्रकार
ब्रह्मके पास पहुँचानेवाली होनेके
कारण इस अर्थके योगसे भी ब्रह्मविद्या 'उपानषद्' हैं । ऐसा ही
'अह्मको प्राप्त हुआ पुरुष विर ब्र ( शुद्ध ) और विमृत्यु ( अमर ) हो
गया' इस व वस्पसे श्रुति आगे
कहेगी भी।

जो अग्नि भूः, मुतः आदि
लोकोंसे पूर्वसिद्ध, मझासे उत्पन्न
और ज्ञाता है उससे सम्बन्ध रखनेवाली विद्या, जो कि दूसरे वरसे
माँगी गयी है, और खर्गलोकरूप
फलकी प्राप्तिके कारणरूपसे
लोकान्तरोंमें पुनः-पुनः प्राप्त होनेवाले गर्भवास, जन्म और बृद्धावस्था
आदि उपद्रवसमृहका अवसादन
अर्थात् शैयिल्य करनेवाली है, अतः
वह अग्निविद्या भी 'सद्' धातुके

योगादग्निविद्याप्युवनिषदित्युच्य ते। तथा च वस्यति—"स्वर्ग लोका अमृतत्वं भजन्ते" ( क० उ०१।१।१३) इत्यादि। चोपनिषच्छब्देनाध्ये-तारो ग्रन्थमप्यभिलपन्ति । उप-निषदमधीमहेऽध्यापयाम इति च। एवं नैष दोषोऽविद्यादिसंसार-सदिधात्वर्थस्य हेतविशरणादेः ग्रन्थमात्रेऽसम्भवाद्विद्यायां सम्भवात । ग्रन्थस्यापि ताद्ध्येन तच्छब्दत्वोपपत्तेः, आयुर्वे घृत-मित्यादिवत । तसादिद्यायां वर्तते ग्रन्थे त भक्त्येति । एवमपनिषम्निर्वचनेनैव विशि-ष्टोऽधिकारी विद्यायाम्रुक्तः । विष-यश्र विशिष्ट उक्तो विद्यायाः परं

अर्थके योगसे 'उपनिषद्' कही जाती है। ''खर्गलोकको प्राप्त होने-बाले पुरुष अमरत्व प्राप्त करते हैं'' ऐसा आगे कहेंगे भी।

शङ्का—िकन्तु अध्ययन करने-वाले तो 'उपनिषद्' शब्दसे ग्रन्थ-का भी उल्लेख करते हैं, जैसे—'इम उपनिषद् पढ़ते हैं अथवा पढ़ाते हैं' इत्यादि ।

समाधान-ऐसा कहना भी
दोषयुक्त नहीं है । संसारके हेतुभूत अविद्या आदिके विशरण
आदि जो कि 'सद्' धातुके अर्थ हैं.
प्रन्थमात्रमे तो सम्भव नहीं है
किन्तु विद्यामें सम्भव हो सकते हैं।
प्रन्थ भी विद्याके ही छिये हैं;
इसिख्ये वह भी उस शब्दसे कहा
जा सकता है; जैसे [ आयुवृद्धिमे
उपयोगी होनेके कारण ] 'घृत आयु
ही है' ऐसा कहा जाता हैं।
इसिख्ये 'उपनिषद्' शब्द विद्यामें
मुख्य दृत्तिसे प्रयुक्त होता है तथा
प्रन्थमें गौणी-वृत्तिसे।

इस प्रकार 'उपनिषद्' शब्दका निर्वचन करनेसे ही विद्याका विशिष्ट अधिकारी बतछा दिया गया। तया विद्याका प्रत्यगात्मस्वरूप पर- ब्रह्म प्रत्यगात्मभृतम् । प्रयोजनं चास्या उपनिषद् आत्यन्तिकी संसारनिष्ट् त्तिर्ब्रह्मप्राप्तिलक्षणा सम्बन्धश्रैवंभृतप्रयोजनेनोक्तः । अतो यथोक्ताधिकारिविषयप्रयोजनसम्बन्धाया विद्यायाः करतलन्यस्तामलकवत् प्रकाशकत्वेन विश्विष्टाधिकारिविषयप्रयोजनसम्बन्धा एता वल्लयो मवन्ति इत्यतस्ता यथाप्रतिमानं व्याचक्ष्महे ।

त्रहारूप विशिद्धविषय भी वह दिया। इसी प्रकार इस उपनिषद्का संसारकी आत्यन्तिक निवृत्ति और ब्रह्मप्राप्तिरूप प्रयोजन तथा इस प्रकारके प्रयोजनसे इसका [साध्य-साधनरूप] सम्बन्ध भी बतला दिया। अतः उपर्युक्त अधिकारी, विषय, प्रयोजन और सम्बन्धवाली विद्याको करामलकवत् प्रकाशित करनेवालो होनेसे ये कठोपनिषद्की विल्लयौँ विशिष्ट अधिकारी, विषय, प्रयोजन और सम्बन्धवाली हैं, सो इम उनकी ययामति व्याख्या करते हैं।



## PIESIE PER

#### वाजश्रवसका दान

ॐ उशन्ह वै वाजश्रवसः सर्ववेदसं ददौ । तस्य ह नचिकेता नाम पुत्र आस ॥ १

प्रसिद्ध है कि यज्ञफलके इच्छूक वाजश्रवाके पुत्रने विश्वजित् यज्ञमें ] अपना सारा धन दे दिया । उसका नचिकेता नामक एक प्रसिद्ध पुत्र था॥ १॥

त्यर्था । उशन्कामयमानः, ह वा इति वृत्तार्थसरणार्थी निपाती। वाजमन्नं तद्दानादिनिमित्तं श्रवो यशो यस्य स वाजश्रवा रूढितो वा । तस्यापत्यं वाजश्रवसः किल विश्वजिता सर्वमेधेनेजे तत्फलं

यहाँ जो आख्यायिका है वह विद्याकी स्तुतिके लिये हैं। उशन् अर्थात् कामनाश्रष्टा । 'ह' और 'वै' ये निपात पहले बीते हुए वृत्तान्तको स्मरण करानेके लिये . हैं । 'वाज' अन्नको कहते हैं; उसके दानादिके कारण जिसका श्रव यानी यरा हो उसे वाजश्रवा कहते हैं; अथवा रूढिसे भी यह उसका नाम हो सकता है। उस वाजश्रवाके पुत्र वाजश्रवसने, विश्वजिता सर्वमेधेनेजे तत्फलं जिसमें सर्वेख समर्पण किया जाता है उस विश्वजित् यङ्गद्वारा उसके फल्की इच्छासे यजन किया। उस वेदसं सर्वेस्वं धनं ददौ दत्तवान्। यज्ञमें उसने सर्वेवेदस् यानी अपना

**ह नचिकेता।** सारा धन दे डाळा। कहते हैं, उस यजमानका नचिकेता नामक

नाम पुत्रः किलास बभूत ।। १ ॥ पुत्र या ॥ १ ॥

#### तश्ह कुमारश्सन्तं दक्षिणास नीयमानास श्रद्धा-विवेश मो(मन्यत् ॥ २ ॥

जिस समय दक्षिणाएँ ( दक्षिणास्वरूप गौएँ ) ले जायी जा रही थीं, उसमें---यद्यपि अभी वह कुमार ही था--श्रद्धा ( आस्तिक्यबुद्धि ) का आवेश हुआ । वह सोचने छगा ॥ २ ॥

निकेतसं क्रमारं प्रथमवयमं सन्तमप्राप्तजनन-शक्ति बालमेव श्रद्धास्तिक्यबुद्धिः पित्रहितकामप्रयुक्ताविवेश प्रवि-ष्ट्रवती । कस्मिन्काल इत्याह ऋत्विग्भ्यः सदस्येभ्यश्च दक्षि-णास नीयमानासु विभागेनोप-नीयमानासु दक्षिणार्थासु गोषु स आविष्टश्रद्धो नचिकेता अम-न्यत्।। २॥

जो कुमार अर्थात् प्रथम अवस्थामें ही स्थित है और जिसे पुत्रोत्पादन-की शक्ति प्राप्त नहीं हुई. उस बालक' नचिकेतामें श्रद्धाका अर्थात **डि**तकामनासे पिताकी प्रयक्त आस्तिक्यबुद्धिका भावेश---प्रवेश हुआ । किस समय प्रवेश हुआ ! इस-पर कहते हैं --- जिस समय ऋत्विक और सदस्योंके छिये दक्षिणाएँ लायी जा रही थीं अर्थात दक्षिणाके छिये विभाग करके गौएँ लायी जा रही थीं, उस समय नचिकेताने श्रद्धाविष्ट होकर विचार किया ॥२॥

कथमित्युच्यते

किस प्रकार विचार किया सो बतलाते हैं---

#### नचिकेताकी शङ्का

#### पीतोदका जग्धतृणा दुग्धदोहा निरिन्द्रियाः । अनन्दा नाम ते लोकास्तान्स गच्छति ता ददत् ॥३॥

जो जल पी चुकी हैं, जिनका घास खाना समाप्त हो चुका है, जिनका दूध भी दुह लिया गया है और जिनमें प्रजननशक्तिका भी अभाव हो गया है उन गौओंका दान करनेये वह दाता, जो अनन्द (आनन्दशून्य) लोक हैं उन्हींको जाता है।। ३॥

दक्षिणार्था गावो विशेष्यन्ते पीतम्रुदकं याभिस्ताः पीनोदकाः, जग्धंभक्षितं तृणं यामिस्ताजग्ध-तृणाः, दुग्धो दोहः श्वीराख्यो यासां ता दुग्धदोहाः, निरि-न्द्रिया अप्रजननसमधी जीणी निष्फला गाव इत्यर्थः । यास्ता एवंभूता गा ऋत्विग्भ्यो दक्षिणा-बुद्ध्या ददत्प्रयच्छन्ननन्दा अनानन्दा असुखा नामेत्येतचे ते लोक।स्तान्स यजमानो गच्छति ॥ २ ॥

दक्षिणाके छिये छायी हुई गौओंका विशेषण बतलाते जिन्होंने जल पी पीतोदका कहलाती जो तृण (घास) खा चुकी हैं ि अर्थात् जिनमें और घास खानेकी शक्ति नहीं रही हैं | वे जम्धत्णा हैं, जिनका क्षीर नामक दोह दुहा जा चुका है वे दुग्धदोहा हैं तथा निरिन्द्रया---जो सन्तान करनेमें असमर्था अर्थात् बुढ़ी और निष्पल गौएँ हैं उन इस प्रकारकी गौओंको दक्षिणा-बुद्धिसे देनेवाला यजमान जो अनन्द अर्थात सुख-लोक हैं उन्हींको जाता है ॥ ३ ॥

#### *पिता-पुत्र-संवाद*

स होवाच पितरं तत कस्मै मां दास्यसीति । द्वितीयं तृतीयं तः होवाच मृत्यवे त्वा ददामीति ॥ ४ ॥

तब बढ़ अपने पितासे बोला —'हे तात ! आप मुझे किसको रैंगे ?' इसी प्रकार उसने दुबारा-तिबारा भी कहा । तब पिताने उससे 'मैं तुझे मृत्युको दूँगा' ऐसा कहा ॥ ४ ॥

तदेवं क्रत्यसम्पत्तिनिर्मिनं पितुरनिष्टं फलं मया पुत्रेण सता निवारणीयमात्मप्रदानेनापि कतु-सम्पत्ति कृत्वेत्येवं मत्वा पितरम् उपगम्य स होवाच पितरं हे तत तात कस्मै ऋत्विग्विशेषाय दक्षिणार्थं मां दास्यि प्रयच्छसी-त्येतत्। एवग्रुक्तेन पित्रोपेक्ष्य-माणोऽपि द्वितीयं तृतीयमप्युवाच कस्मै मां दास्यसि क्ष्ये मां दास्यसि वि । नायं क्रुमारस्वभाव इति कुद्धः सन्पिता तं ह पुत्रं किलोवाच मृत्यवे वैवस्वताय त्वा त्वां ददामीति ॥ ४ ॥

न इस प्रकार यज्ञकी पूर्णता न होनेके कारण पिताको होनेवाला भनिष्ट फल मुझ-जैसे सरपुत्रको आत्मबलिदान करके चाहिये---ऐसा करना मानकर वह पिताके समीप जाकर बोळा----'हे तात ऋ त्विग्विशेषको दक्षिणामें देंगे ?' इस प्रकार कहनेपर पिता-द्वारा बारम्बार उपेक्षा किये जानेपर भी उसने दूसरे-तीसरे बार भी यही बात कही कि 'मुझे किसको देंगे ? मुझे किसको देंगे ?' तब पिता यह सोचकर कि यह बालकोंके-से स्वभाववाला नहीं है, क्रोधित हो गया और उस पुत्रसे बोला---'मैं तुझे सूर्यके पुत्र मृत्युको देता हूँ'॥४॥

स एवम्रुक्तः पुत्र एकान्ते परिदेवयाश्चकार । कथम् ? इत्युच्यते— पिताद्वारा इस प्रकार कहें जानेपर वह पुत्र एकान्तर्में अनुताप करने छगा, किस प्रकार ? सो बतछाते हैं— बहूनामेमि प्रथमो बहूनामेमि मध्यमः । किश्स्विद्यमस्य कर्तव्यं यन्मयाद्य करिष्यति ॥ ५ ॥

मैं बहुत-से [शिष्य या पुत्रों] में तो प्रथम (मुख्य वृत्तिसे) चळता हूँ और बहुर्तोमें मध्यम (वृत्तिसे) जाता हूँ। यमका ऐसा क्या कार्य है जिसे पिता आज मेरेद्वारा सिद्ध करेंगे॥ ५॥

बहनां शिष्याणां प्रत्राणां वैमि गच्छामि प्रथमः सन्मरूवया श्चिष्यादिवृत्त्येत्यर्थः । मध्यमानां च बहुनां मध्यमो मध्यमयैव ब्रच्येमि । नाधमया कदाचि-दपि । तमेवं विशिष्टगुणमपि पुत्रं मां मृत्यवे त्वा ददामीत्युक्तवान पिता। स किंस्विद्यमस्य कर्तव्यं प्रयोजनं मया प्रत्तेन करिष्यति यत्कर्तव्यमद्य ? ननं प्रयोजनम अनपेक्ष्यैव क्रोधवशादुक्तवान् तथापि तत्पितर्वचो मुषा मा भदित्येवं मत्वा परि-देवनापूर्वकमाह पितरं शोका-विष्टं कि मयोक्तमिति ॥ ५॥

में बहुत-से शिष्य अथवा पुत्रों-में तो प्रथम अर्थात् आगे रहकर मुख्य शिष्यादि वृत्तिसे चलता हूँ तथा बद्धत-से मध्यम वृत्तिसे बर्तता हैं। अधम वृत्तिसे मैं कभी नहीं । उस ऐसे गुणसम्पन्न पुत्रको भी पिताने तुझे मृत्युको देता हुँ ऐसा कहा। यमका ऐसा परन्त कर्तव्य-प्रयोजन इन्हें पूर्ण करना है जिसे ये इस प्रकार दिये मेरेद्वारा सिद्ध करेंगे अवस्य किसी प्रयोजनकी अपेक्षा न करके ही पिताने क्रोधवश ऐसा कहा है। तथापि 'पिताका बचन मिथ्या न हों ऐसा विचारकर उसने अपने पितासे, जो यह सोचकर कि भैंने क्या कह डाला ?? शोकातुर हो रहे थे, खेदपूर्वक कहा॥ ५॥

# अनुपरय यथा पूर्वे प्रतिपरय तथापरे।

सस्यमिव मर्त्यः पच्यते सस्यमिवाजायते पुनः॥ ६ ॥

जिस प्रकार पूर्वपुरुष व्यवहार करते थे उसका विचार कीजिये तथा जैसे वर्तमानकालिक अन्य लोग प्रवृत्त होते हैं उसे भी देखिये । मनुष्य खेतीकी तरह पकता ( वृद्ध होकर मर जाता ) है और खेतीकी भाँति फिर उत्पन्न हो जाता है ॥ ६ ॥

अनुपश्यालोचय निभालय

अनुक्रमेण यथा <sub>सन्मार्गः सरै</sub>व येन प्रकारेण वृत्ताः पूर्वे अतिक्रान्ताः

प्ति प्रतानसार पितृपितामहादयस्तव । तान्दृष्ट्वा च तेषां वृत्तमास्थातुमर्हिस । वर्त-मानाश्चापरे साधवो यथा वर्तन्ते तांश्च प्रतिपश्चाकोच्य तथा न च तेषु मृषाकरणं वृत्तं वर्त-मानं वास्ति । तद्विपरीतमसतां च वृत्तं मृषाकरणम् । न च मृषा कृत्वा कश्चिद्दजरामरो भवति । यतः सस्यमिव मर्त्यो मनुष्यः पच्यते जीणों म्रियते । मृत्वा च सस्यमिव आजायत आविर्मवति पुनरेवमनित्ये जीव-

आपके पिता-पितामह पुरुष अनुक्रमसे जिस आचरण करते आये हैं उसकी आलोचना कीजिये---उसपर दृष्टि उन्हें देखकर आपको उन्हींके आचरणोंका पाछन करना चाहिये। तथा वर्तमानकालिक जो दूसरे साधुलोग आचरण करते हैं उनकी भी आछोचना कीजिये। उनमेंसे किसीका भी आचरण अपने मिध्या करना नहीं था और न इस समय ही किसीका है। इसके विपरीत असःप्रक्षोंका आचरण मिध्या करना ही है। किन्त अपने आचरणको मुषा करके कोई अजर-अमर नहीं हो सकता। क्योंकि मनुष्य खेतीकी तरह पकता अर्थात् जीर्ण होकर मर जाता है, तथा मरकर खेतीके समान पुनः उत्पन्न-आविर्मृत हो जाता है। इस प्रकार इस अनिस्य जीवळोकर्मे

लोके कि मृषाकरणेन । पालय । आत्मनः सत्यम् । प्रेषय मां क्षीजिये अर्थात् मुझे यमराजके यमाय इत्यभिप्रायः । ६ ॥

असत्य आचरणसे लाभ ही क्या पास भेजिये ॥ ६ ॥

#### यमलोकमं नचिकेता

स एवम्रक्तः पितात्मनः। यमभवनं गत्वा तिस्रो रात्रीः दिया । वह यमराजके घर पहुँचकर उनास यमे प्रोषिते । प्रोष्यागतं उस समय बाहर गये हुए थे । प्रमममात्या भार्या वा ऊचुर्वोध- भार्या अथवा मन्त्रियोंने समझाते यन्तः --

पुत्रके इस प्रकार कहनेपर सत्यताये प्रेषयामास । स च विताने अपनी सत्यताकी रक्षाके हिये उसे यमराजके पास भेज

## वैश्वानरः प्रविशत्यतिथिबीह्मणो गृहान्।

कस्येता शान्ति कुर्वन्ति हर वैवस्वतोदकम् ॥ ७ ॥ ब्राह्मण-अतिथि होकर अनि ही घरोंमें प्रवेश करता है। सिाध पुरुष ो उस अतिथिकी यह ( अर्थ-पाद्य-दानरूपा ) शान्ति किया करते हैं । अतः हे वैवखत ! [ इस ब्राह्मण-अतिथिकी शान्तिके छिये ] जल ले जाइये ॥ ७ ॥

वैश्वानरोऽग्निरेव साक्षात् प्रविशत्यतिथिः गृहान्दहिषाव तस्य दाहं श्रमयन्त | इत्राग्नेरेतां पाद्यासनादिदान-लक्षणां शान्ति कुर्वन्ति सन्तोऽति-

ब्राह्मण-अतिथिके रूपमें साक्षात सन्त्राक्षणो विश्वानर—अग्नि ही दग्ध करता हुआ-सा धरों में प्रवेश करता है। उस अग्निके दाहको मानो शान्त करते हुए ही साधु-गृहस्थजन यह पा**ष-आसनादि** दानरूप शान्ति किया थेर्यतोऽतो इराहर हे वैवस्वत मारते हैं। अतः हे वैवस्वत !

उदकं निकेतसे पाद्यार्थम् । यत-निकेताको पाद्य देनेके लिये जल ले जाइये, क्योंकि ऐसा न करनेमें

**श्राकरके प्रत्यवायः श्रूयते ॥७॥** प्रत्यवाय सुना ज्ञाता है ॥ ७ ॥

### आशाप्रतीक्षे संगतःस्तृतां च इष्टापूर्ते पुत्रपशूःश्य सर्वान् । एतद्वुङ्क्ते पुरुषस्थाल्पमेधसो

यस्यानइनन्वसति ब्राह्मणो गृहे ॥ ८ ॥

जिसके घरमें माझण-अतिथि बिना भोजन किये रहता है उस मन्दबुद्धि पुरुषकी ज्ञात और अज्ञात बस्तुओंकी प्राप्तिकी इच्छाएँ, उनके संयोगसे प्राप्त होनेवाले फल, प्रिय वाणीसे होनेवाले फल, यागादि इष्ट एवं उद्यानादि पूर्त कमेंकि फल तथा समस्त पुत्र और पशु आदिको वह नष्ट कर देता है ॥ ८॥

आशाप्रतीक्षेऽनिर्ज्ञातप्राप्येष्टार्थप्रार्थना आशा
अतिरयेष्वणे निर्ज्ञातप्राप्यार्थप्रतीदोषाः क्षणं प्रतीक्षा ते
आशाप्रतीक्षे, संगतं तत्संयोगजं
फलम्, सन्तां च सन्ता हि प्रिया
वाक्तिमित्तं च, इष्टापूर्ते इष्टं
यागजं पूर्तमारामादिकियाजं
फलम्, पुत्रपश्चं पुत्रांश्च पश्चंश्च
सर्वनितत्सर्वे यथोक्तं खुङ्क्
आवर्जयति विनाश्चयतीत्येतत्—
पुरुष्याल्पमेधसोऽल्पप्रञ्चस्य—
यस्यानश्चश्चञ्जाने बाक्षणो गृहे

जिसके घरमें ब्राह्मण बिना
भोजन किये रहता है उस
मन्दमति पुरुषके 'आशा-प्रतिक्षा'—
आशा-—जिनका कोई ज्ञान नहीं
है उन प्राप्तच्य इए पदार्थोंकी रुखा
तथा अपने प्राप्तच्य ज्ञात पदार्थोंकी
प्रतीक्षा एवं संगत—-उनके संयोगसे
प्राप्त होनेवाले फल, सूनृता - प्रिय
वाणी और उससे होनेवाले फल
'इष्टापूर्त'—इष्ट—यागादिसे प्राप्त
होनेवाले फल और पूर्त—बागवगीर्चोंके लगानेसे होनेवाले फल
तथा पुत्र और प्रशु—इन उपर्युक्त
समीको नष्ट कर देता है। अतः तारपर्यं

वसति । तसादनुपेक्षणीयः सर्वा- | यह है कि अतिथि सभी अवस्थाओं-वस्थास्वप्यतिथिरित्यर्थः ॥८॥ में अनुपेक्षणीय है ॥ ८॥

एवयुक्तो मृत्युरुवाच नचि-कहे जानेपर यमराजने नचिकेताके पास जा उसकी पूजा करनेके केतसमुपगम्य पूजापुरःसरम्— अनन्तर कहा—

यमराजका वरप्रदान

तिस्रो रात्रीर्यद्वात्सीर्गृहे मे अन्दनन्ब्रह्मन्नतिथिनेमस्यः

नमस्तेऽस्त ब्रह्मन्खस्ति मेऽस्त

तस्मात्प्रति त्रीन्वरान्वृणीष्व ॥ ९ ॥

हे ब्रह्मन ! तुम्हें नमस्कार हो; मेरा कल्याण हो। तुम नमस्कार-योग्य अतिथि होकर भी मेरे घरमें तीन रात्रितक त्रिना भोजन किये रहे; अतः एक-एक रात्रिके लिये एक-एक करके मुश्नसे तीन वर माँग लो ॥९॥

तिस्रो रात्रीर्यद्यसादवात्सीः उपितवानिस गृहे मे ममानश्चन् हे ब्रह्मकृतिथिः सन्नमस्यो नमस्कारा- किये मेरे घरमें रहे हो, अतः तुम्हें राईश्च तसान्नमस्ते तुभ्यमस्तु नमस्कार है। हे ब्रह्मन् ! मेरे घरमें भवतु । हे ब्रह्मन्खस्ति मद्रं मेऽस्तु तसाद्भवतोऽनशनेन मदुगृहवास-निमित्ताद्दोषात्तत्प्राप्त्युपञ्चमेन । यद्यपि भवदनुत्रहेण सर्वे मम यद्यपि आपकी कृपासे ही मेरा सब स्वस्ति स्य। सथापि त्वदधिक- प्रकार कल्याण हो जायगा. तथापि

हे ब्रह्मन् ! क्योंकि अतिथि और नमस्कारयोग्य होकर भी तुम तीन रात्रितक विना कुछ भोजन बिना भोजन किये आपके निवास करनेके निमित्तसे हुए दोवसे, उससे प्राप्त हुए अनिष्ट फलकी शान्ति-द्वारा, मेरा मङ्गळ — शुभ हो ।

संप्रसादनार्थमनशनेनोपोषिताम् एकैकां रात्रिं प्रति त्रीन्वरान् वृणीष्व अभिप्रेतार्थविशेषान् प्रार्थयस्य मत्तः ॥ ९ ॥

निकेतास्त्वाह-यदि दित्सु- | र्वरान —

नचिकेताने कहा - यदि आप यर देना चाहते हैं तो ---

प्रथम वर-पितगरितोष

शान्तसंकल्पः समना यथा स्या-

द्वीतमन्युर्गीतमो माभि मृत्यो ।

त्वत्प्रसृष्टं माभिवदेत्प्रतीत

एतत्त्रयाणां प्रथमं वरं वृणे ॥१०॥

हे मत्यो ! जिससे मेरे पिता वाजश्रवस मेरे प्रति शान्तसङ्खला, प्रसन्नचित्त और कोधरहित हो जायँ तथा आपके भेजनेपर मुझे पहचानकर बातचीत करें--यह मैं आपके दिये हुए ो तीन वरोंमेंसे पद्दला वर मॉॅंगता हूँ ॥ १० ॥

ज्ञान्त*सं*कल्प उपज्ञान्त: संकल्पो यस्य मां प्रति यमं प्राप्य किं नुकरिष्यति मम पुत्र इति स शान्तसंकल्पः समनाः प्रसन्न-मनाश्च यथा स्याद्वीतमन्यविंगत-रोपश्च गौतमो मम पिता माभि मां प्रति हे मृत्यों कि च त्वत्प्र-सष्टं त्वया विनिर्मक्तं प्रेषितं गृहं | प्रति मामिवदेतप्रतीतो लब्ध- विश्वस्त- लब्धरमृति होकर अर्थात

जिस प्रकार मेरे पिता गीतम मेरे प्रति शान्तसङ्खल्य---जिनका ऐसा सङ्कल्प शान्त हो गया है कि 'न जाने मेरा पुत्र यमराजके पास जाकर क्या करेगा', समना:---प्रसन्नचित्त और वीतमन्य--क्रोध-रिहत हो जायँ और हे मृत्यो ! आपके मेजे हुए--- धरकी ओर जानेके छिये छोड़े हुए मुझसे

स्मृतिः स एवायं पुत्रो ममागत | ऐसा स्मरण करके कि यह मेरा इत्येवं प्रत्यभिजानन्नित्यर्थः एतत्प्रयोजनं त्रयाणां प्रथममाद्यं वरं वृणे प्रार्थये यत्पितुः परि-तोषणम् ॥ १० ॥

वही पुत्र मेरे पास लौट आया है, सम्भाषण करें । यह अपने पिताकी प्रसन्ततारूप प्रयोजन ही मैं अपने तीन वरोंमेंसे पहला वर माँगता

मृत्युरुवाच-

मृत्युने कहा---

पुरस्ताद्धविता प्रतीत यथा औहालकिरारुणिर्मत्प्र**सृष्टः** 

रात्रीः शयिता वीतमन्य-स्त्वां ददृशिवान्मृत्युमुखात्त्रमुक्तम्॥ ११॥

मुझसे प्रेरित होकर अरुणपुत्र उदालक तुझे पूर्ववत् पहचान लेगा और रोप रात्रियोंमें सुखपूर्वक सोवेगाः क्योंकि तुझे मृत्युके मुखसे छुटकर आया हुआ देखेगा ॥ ११ ॥

यथा बुद्धिस्त्वयि पुरस्तात् । पूर्वमासीत्स्नेहसमन्विता पित-स्तत्र भविता प्रीतिसमन्वितस्तव पिता तथैव प्रतीतवानसन्नीहा-लकिः उदालक एवौदालकिः। अरुणसापत्यमारुणिः,द्वचाबुष्या-यणो वा । मत्त्रसृष्टो मयानुज्ञातः

तेरे पिताकी बुद्धि जिस प्रकार पहले तेरे प्रति स्नेहयुक्ता थी उसी प्रकार वह औदालकि अब भी प्रीतियक्त होकर तेरे प्रति विश्वस्त हो जायगा । यहाँ उदालकको ही 'औदालकि' कहा है तथा अरुणका पुत्र होनेसे वह आरुणि है। अथवा यह भी हो सकता है कि वह द्वामुध्यायण \* हो । 'मटासृष्टः'

जो एक ही पत्र दो पिताओंद्वारा संकेत करके अपना उत्तराधिकारी निश्चित किया जाता है वह 'इचामुष्यायण' कहलाता है। वह अकेटा ही दोनों पिताओंकी सम्पत्तिका त्वामी और उन्हें पिण्डदान करनेका अधिकारी होता है। जैसे पुत्ररूपसे स्वीकार किया हुआ पुत्रीका पुत्र अथवा अन्य दत्तक पुत्र आदि । अतः अकेले वाजश्रवसको ही औदालकि और आक्रण कहनेसे यह सम्भव है कि वह उदालक और अरुण दो पिताओंका उत्तराधिकारी हो।

सन इतरा प्रसन्नमनाः श्रयिता स्वप्ना वीत-मन्यविंगतमन्यश्च भविता स्थान्वां पत्रं दहशिवान्दृष्टवान्स मृत्यु-प्र**खान्मृत्युगोचरात्** प्रमुक्तं | सन्तम् ॥ ११ ॥

अपि रात्री: सुखं | अर्थात् मुझसे आज्ञत होकर वह शेष रात्रियोंनें भी सुखपूर्वक यानी प्रसन्न चित्तसे शयन करेगा तथः [ यह सोचकर ] वीतमन्यु---क्रोध-हीन हो जायगा कि तुझ पुत्रको भृत्यु-के मुखसे अर्थात् मृत्युके अधिकारसे मक्त हुआ देखा है ॥ ११ ॥

नचिकेता उवाच-

नचिकेता बोला---

स्वर्गस्वरूपप्रदर्शन

स्वर्गे लोके न भयं किंचनास्ति न तत्र त्वं न जरया बिभेति।

उभे तीर्त्वोज्ञनायापिपासे

शोकातिगो मोदते स्वर्गलोके ॥ १२॥ हे मृत्युदेव ! स्वर्गलोकार्मे कुछ भी भय नहीं है । वहाँ आपका भी वश नहीं चलता । वहाँ कोई वृद्धावस्थासे भी नहीं दरता । स्वर्गकोकमें पुरुष भूख प्यास--दोनोंको पार करके शोकसे ऊपर उठकर आनन्दित होता है ॥ १२ ॥

स्वर्गे लोके रोगादिनिमित्तं भयं किंचन किंचिदपि नास्ति त्वं मृत्यो सहसा न चतत्र प्रभवस्थतो जरया युक्त इह लोकवस्वत्तो न विभेति कृतश्चित तत्र । किंचोमे अञनायापिपासे तीर्त्वातिक्रम्य शोकमतीत्य गच्छतीति क्षेत्रातिगः

खर्गडोकमें रोगादिके होनेवाला भय तनिक भी नहीं है। हे मृत्यो ! वहाँ आपकी भी सहसा दाल नहीं गलती । अतः इस छोकके समान वहाँ वृद्धावस्थासे यक्त होकर कोई पुरुष आपसे कहीं नहीं डरता । बल्कि पुरुष भूख-•यास दोनोंको पार करके जो सन | शोकका अतिक्रमण कर जाय ऐसा

मानसेन दुःखेन वर्जितो मोदते | शोकातीत होकर---मानसिक दुःख-से छुटकारा पाकर उस दिव्य खर्ग-हृष्यति स्वर्गलोके दिव्ये ॥१२॥ | लोकर्मे आनन्दित होता है ॥१२॥

द्वितीय वर-स्वर्गसाधनभूत अग्निविद्या

## स त्वमिभःस्लर्ग्यमध्येषि मृत्यो प्रबूहि त्वःश्रद्धानाय मह्यम् । स्वर्गळोका अमृतत्वं भजन्त एतद्द्वितीयेन वृणे वरेण॥१३॥

हे मृत्यो ! आप स्वर्गके साधनभूत अग्निको जानते हैं, सो मुझ श्रद्धालुके प्रति उसका वर्णन कीजिये, [जिसके द्वारा ] स्वर्गको प्राप्त हुए पुरुष अमृतरव प्राप्त करते हैं । दूसरे वरसे में यही मौँगता हूँ ॥ १३ ॥

एवंगुणिविशिष्टस्य स्वर्गलो-कस्य प्राप्तिसाधनभूतमप्ति स त्वं मृत्युरध्येपि स्मरिस जानासि इत्यर्थः, हे मृत्यो यतस्त्वं प्रबृहि कथय श्रद्धानाय श्रद्धावते मह्यं स्वर्गार्थिनेः येनाप्तिना चितेन स्वर्गलोकाः स्वर्गो लोको येषां ते स्वर्गलोकाः यजमाना अमृतत्वम् अमरणतां देवत्वं मजनते प्राप्तु-वन्ति।तदेतद्गिविज्ञानं द्वितीयेन वरेण वृणे ॥ १३॥ हे मृत्यो ! क्योंकि आप ऐसे गुण-वाले खर्गलोककी प्राप्तिके साधनभूत अग्निको स्मरण रखते यानी जानते हैं, अतः मुझ खर्गार्थी श्रद्धालुके प्रति उसका वर्णन कीजिये; जिस अग्निका चयन करनेसे खर्गको प्राप्त करने-वाले पुरुष अर्थात् खर्ग ही जिनका लोक है ऐसे यजमानगण अमृतत्व— अमरता अर्थात् देवभावको प्राप्त हो जाते हैं । इस अग्निविज्ञानको मैं दूसरे वरद्वारा माँगता हूँ ॥१३॥ मृत्योः प्रतिज्ञेयम् । यह मृत्युकी प्रतिज्ञा है— प्रते ब्रवीमि तदु में निबोध

स्वर्ग्यमिमं नचिकेतः प्रजानन्।

अनन्तलोकाप्तिमथो प्रतिष्ठां

विद्धि त्वमेतं निहितं गुहायाम् ॥ १ ४ ॥

हे नचिकेतः ! उस खर्गप्रद अग्निको अच्छी तरह जाननेवाला मैं तेरे प्रति उसका उपदेश करता ैं। त उसे मुझसे अच्छी तरह समझ ले । इसे त् अनन्तलोककी प्राप्ति करानेवाला, उसका आधार और बुद्धिरूपी गुहामें स्थित जान ॥ १४॥

प्र ते तुम्यं प्रज्ञवीिमः;
यन्त्रया प्रार्थितं तदु मे मम
वचसो निबोध बुध्यस्वैकाग्रमनाः सन्स्वर्ग्यं स्वर्गाय हितं
स्वर्गसाधनमि हे निचकेतः
प्रजानन्विज्ञातवानहं सिन्नियर्थः।
प्रज्ञवीिम तिन्नवोधेति च शिष्यबुद्धिसमाधानार्थं वचनम् ।

अधुनामि स्तौति । अनन्तलो-काप्ति स्वर्गलोकफलप्राप्तिसाधनम् इत्येतत्, अथो अपि प्रतिष्ठाम् आश्रयं जगतो विराड्रूपेण,तमेत-ममि मयोच्यमानं विद्धि जानीहि त्वं निहितं स्थितं गुहायां विदुषां बुद्धौ निविष्टमित्यर्थः ॥ १४॥

हे नचिकेतः ! जिसके लिये तुमने प्रार्थना की थी उस खार्य-खर्गप्राप्तिमें हितावह अर्थात खर्गके साधनरूप अग्निको त एकाग्रचित्त होकर मेरे वचनसे अच्छी तरह समझं ले. उसे सम्पक प्रकारसे जाननेवाला—उसका विशेषज्ञ तेरे प्रति उसका वर्णन करता हूँ। भी कहता हूँ भारत उसे समझ लें' ये वाक्य शिष्यकी बद्धिको समाहित करनेके छिये हैं। अब उस अग्निकी स्तुति करते हैं। जो अनन्तडोक।सि अर्थात खर्गलोकरूप फलकी प्राप्तिका साधन तथा विराट्रूपसे जगत्की प्रतिष्ठा-आश्रय है, मेरेद्वारा कहे हुए उस इस अग्निको त् गुहामें अर्थात्

बुद्धिमान् पुरुषोंकी बुद्धिमें स्थित

इदं श्रुतेर्वचनम्— | यह श्रुतिका बचन है— रुगेकादिमिंग तमुवाच तस्मै या इष्टका यावतीर्वा यथा वा । स चापि तत्प्रत्यवद्द्यथोक्त-

मथास्य मृत्युः पुनरेवाह तुष्टः ॥ १५ ॥

तब यमराजने लोकोंके आदिकारणभूत उस अग्निका तथा उसके चयन करनेमें जैसी और जितनी हैंटें होती हैं एवं जिस प्रकार उसका चयन किया जाता है उन सबका निचकेताके प्रति वर्णन कर दिया। और उस निचकेताने भी जैसा उससे कहा गया था वह सब सुना दिया। इससे प्रसन्न होकर पृथ्यु फिर बोला॥ १५॥

लोकादिं लोकानामादिं प्रथमश्वरीरित्वादिंगं तं प्रकृतं नचिकेतसा प्रार्थितमुवाचोक्तवान्
मृत्युस्तस्मै नचिकेतसे । किं च
या इष्टकाञ्चेतन्याः स्वरूपेण,
यावतीर्वा संख्यया, यथा वा
चीयतेऽग्निर्येन प्रकारेण सर्वमेतद्
उक्तवानित्यर्थः । स चापि नचिकेतास्तन्मृत्युनोक्तं यथावत्प्रत्ययेनावदत्प्रत्युचारितवान् । अथ
तस्य प्रत्युचारणेन तृष्टः सन्मृत्युः
पुनरेवाह वरत्रयञ्यतिरेकेणान्यं
वरं दित्सः ॥ १५ ॥

नचिकेताने जिसके छिये प्रार्थना की थी और जिसका प्रकरण चल रहा है प्रथम शरीरी होनेके कारण छोकोंके आदिभूत उस अग्निका यमने नचिकंताके प्रति वर्णन कर दिया। तथा खरूपतः जिस प्रकारकी और संख्यामें जितनी ईंटोंका चयन करना चाहिये एवं जिस तरह अग्निका चयन किया जाता है वह सब भी कह दिया। तथा उस नचिकेताने भी, जिस प्रकार उसे मृत्यने बताया था वह सब समझकर ज्यों-का-त्यों सना दिया। उसके प्रत्युचारणसे प्रसन्न हो मृत्युने इन तीन वरोंके अतिरिक्त और भी वर देनेकी इच्छासे उससे फिरकहा॥ १५॥

कथम्--

कैसे कहा [ सो बतलाते हैं---]

तमब्बीत्प्रीयमाणो महात्मा वरं तबेहाद्य ददामि भूयः। तबैव नाम्ना भवितायमग्निः सङ्कां चेमामनकरूपां गृहाण॥ १६॥

महारमा यमने प्रसन्न होकर उससे कहा—अब मैं तुझे एक वर और भी देता हूँ। यह अग्नि तेरे ही नामसे प्रसिद्ध होगा और तू इस अनेक रूपवाळी मालाको प्रहण कर ॥ १६॥

तं निचकेतसमत्रवीत्प्रीयमाणः शिष्ययोग्यतां पश्यन्त्रीयमाणः प्रीतिमनुभवन्महात्माक्षुद्रबुद्धिर्वरं तव चतुर्धमिह प्रीतिनिमित्तमद्येदानीं ददामि भ्र्यः
पुनः प्रयच्छामि । तवैव निचकेतसो नाम्नाभिधानेन प्रसिद्धो
भविता मयोच्यमानोऽयमिः ।
किं च सङ्कां शब्दवतीं रत्नमयीं
मालामिमामनेकरूपां विचित्रां
गृहाण स्वीकुरु । यद्वा सङ्काम्
अकुत्सितां गतिं कर्ममयीं गृहाण ।
अन्यदिष कर्मविज्ञानमनेकफलहेत्त्वात्स्वीकुर्वित्यर्थः ।। १६ ॥

अपने शिष्यकी योग्यताको हेग्ब-कर प्रसन हुए-प्रीतिका अनुभव करते हुए महात्मा-अक्षद्रबद्धि यमने नचिकेतासे कहा-अब मैं प्रसन्नताके कारण तुझे फिर भी यह चौथा वर और देता हूँ। मेरेद्वारा कहा हुआ यह अग्नि तुझ नचिकेताके ही नामसे र्शासद्ध होगा तथा त यह शब्द करनेवाली रत्नमयी, अनेकरूपा विचित्रवर्णा मालाका भी ग्रहण-स्वीकार कर । अथवा सृद्धा यानी कर्ममयी अनिन्दिता गतिका प्रहुण कर । तात्पर्य यह है कि इसके सिवा अनेक फलका कारण होनेसे तू मुझसे कर्मविज्ञानको और भी स्त्रीकृत कर ॥ १६॥

पुनरिष कर्मस्तुतिमेवाह यमराज फिर भी कर्मकी स्तुति

नाचिकेत अग्निचयनका फल

#### त्रिणाचिकेतस्त्रिभिरेत्य सन्धिं त्रिकर्मकृत्तरति जन्ममृत्यू । ब्रह्मजज्ञं देवमीड्यं विदित्वा

निचाय्येमारशान्तिमत्यन्तमेति ॥ १७ ॥

त्रिणाचिकेत अग्निका तीन बार चयन करनेवाटा मनुष्य [ माता, पिता और आचार्य—हन ] तीनोंसे सम्बन्धको प्राप्त होकर जन्म और मृत्युको पार कर जाता है। तथा ब्रह्मसे उत्पन्न हुए, ज्ञानवान् और स्तुतियोग्य देवको जानकर और उसे अनुभव कर इस अत्यन्त शान्तिको प्राप्त हो जाता है॥ १७॥

त्रिणाचिकेतिकाः कृत्वो
नाचिकेतोऽिगिश्चितां येन
स त्रिणाचिकेतस्तिद्धञ्चानस्तदध्ययनस्तदनुष्ठानवान्वा ।
त्रिमिमीतृषित्राचार्येरेत्य प्राप्य
सिन्वं सन्धानं सम्बन्धं मात्राद्यनुशासनं यथावत्प्राप्येत्येतत् ।
तिद्धि प्रामाण्यकारणं श्रुत्यन्तराद्
अवगम्यते यथा "मातृमान्पितृमानाचार्यवान्ब्र्यात्" ( वृ०
उ० ४ । १ । २ ) इत्यादेः ।

जिसने तीन बार नाविकेत अग्निका चथन किया है उसे त्रिणाचिकेत कहते है । अथवा उसका ज्ञान अध्ययन और अनुष्ठान करनेवाला ही त्रिणाचिकेत है । बह त्रिणाचिकेत माता, पिता और आचार्य-इन तीनोंसे सन्धि—सन्धान यानी सम्बन्धको प्राप्त होकर अर्थात् यथाविधि माता आदिकी शिक्षाको प्राप्त कर; क्योंकि एक दूसरी श्रुतिसे उनकी शिक्षा ही धर्मज्ञानकी प्रामाणिकतामें हेतु मानी गयी है; जैसा कि—"माता, पिता एवं आचार्यसे शिक्षित पुरुष कहे" इत्यादि श्रुतिसे जाना जाता है ।

वेदस्मृतिशिष्टेर्ना प्रत्यक्षातु-मानागमैर्ना, तेम्यो हि विशुद्धिः प्रत्यक्षा, त्रिकर्मकृदिज्याध्ययन-दानानां कर्ता तरत्यतिकामति जनममृत्यु ।

कि च जक्षज्ञ जक्षणो हिरण्यगर्भाजातो जक्षजः। जक्षज-श्रासौ इश्चेति जक्षज्ञः सर्वज्ञो ह्यसौ। तं देवं द्योतनाज्ञानादि-गुणवन्तमीक्यं स्तुत्यं विदित्वा शास्त्रतो निचाय्य दृष्ट्या चात्म-म।वेनेमां खबुद्धिप्रत्यक्षां शान्तिम् उपरतिमत्यन्तमेत्यतिश्चयेनैति । वैराजं पदं ज्ञानकर्मसम्ब्रुच्यानु-ह्यानेन प्रामोतीत्यर्थः॥ १७॥ अथवा वेद, स्मृति और शिष्ट पुरुषोंसे या प्रस्यक्ष, अनुमान और आगमसे [सम्बन्ध प्राप्त करके ] यज्ञ, अध्ययन और दान—इन तीन कमोंको करनेवाला पुरुष जन्म और मृत्युको तर जाता है— उन्हें पार कर लेता है; क्योंकि उन (वेदादि अथवा प्रस्यक्षादि प्रमाणों ) से स्पष्ट ही शुद्धि होती देखी हैं।

तथा 'ब्रह्मजन' यानी हिरण्यगर्भसे ब्रह्मज कहळाता है: इस प्रकार जो ब्रह्मज है और ज (ज्ञाता ) भी है उसे ब्रह्मजन कहते हैं: क्योंकि वह सर्वज्ञ है । उस देवको---जो द्योतन आदिके कारण देव कडलाता और ह्यानादि गुणबान ईड्य---स्तुतियोग्य है, उसे शास्त्रसे जानकर और 'निचाय्य' अर्घात आत्मभावसे देखकर अपनी बुद्धिसे होनेवाली इस आत्यन्तिक शान्ति--उपरतिको प्राप्त हो जाता है। अर्थात् ज्ञान और कर्मके समुख्यय-का अनुष्ठान करनेसे वैराज पदको प्राप्त कर लेता है ॥ १७ ॥

इदानीमग्निविद्यानचयनफलम्

अब अग्निविज्ञान और उसके चयनके फछका तथा इस प्रकरणका छपसंहार करते हैं—

## त्रिणाचिकेतस्त्रयमेतद्<u>वि</u>दित्वा

## य एवं विद्वाःश्चिनते नाचिकेतम्।

#### स मृत्युपाञान्पुरतः प्रणोद्य

शोकातिगो मोदते स्वर्गलोके ॥ १८ ॥

जो त्रिणाचिकेत विद्वान् अग्निके इस श्रयको । यानी कौन ईटें हों; कितनी संख्यामें हों और किस प्रकार अग्निचयन किया जाय-इसको जानकर नाचिकेत अरिनका चयन करता है, वह देहपातसे पूर्व ही मृत्युके बन्धनोंको तोड़कर शोकसे पार हो खर्गकोकमें आनन्दित होता है ॥ १८॥

त्रिणाचिकेतस्त्रयं यथोक्तं या इष्टका यावतीर्वा यथा वेत्येतद् विदित्वावगत्य यक्चैवमातमरूपेण विद्वांश्रितते निवर्तयति नाचिकेतममिं क्रतुं स मृत्युपाशान् अधर्माज्ञानरागद्वेषादिलक्षणान पुरतः अग्रतः पूर्वमेव शरीरपातात् इत्यर्थः, प्रणोद्यापहाय शोकःतिगो मानसैर्दुःखैर्वर्जित इत्येतत खर्गलोके वैरा जे

जो त्रिणाचिकेत अग्निके पूर्वोक्त त्रयको जानकर अर्थात् जो ईटें होनी चाहिये, जितनी होनी चाहिये तथा जिस प्रकार अग्रि-चयन करना चाहिये--इन तीनों बातोंको समझकर उम अग्निको आत्मखरूप-से जाननेवाला जो विद्वान अग्नि---कत्का चयन करता—साधन करता वह अधर्म, अज्ञान रागद्वेषादिरूप मृत्युके बन्धनीका पुरतः —अग्रतः अर्थात् देह्पातसे पूर्व ही अपनोदन—स्याग करके शोकसे पार हुआ अर्थात् मानसिक दुःखोंसे मुक्त हु आ खर्गमें यानी वैराज लोकमें विराडात्म**खरूपकी** प्राप्ति विराडात्मस्वरूपप्रतिपत्त्या।।१८॥ | होनेसे भानन्दित होता है ॥ १८॥

ते (ग्रिर्निचकेतः स्वरयो एष

यमवृणीथा द्वितीयेन बरेण। एतमझि तवेव प्रवक्ष्यन्ति जनास-

स्तृतीयं वरं निचकेतो वृणीष्व ॥ १६ ॥

हे नचिकेत: ! तने दितीय वरसे जिसका वरण किया या वह यह स्वर्गका साधनभूत अग्नि तुझे तला दिया। लोग इस अग्निको तेरा ही कहेंगे। हे निचकेत: ! त तीसरा वर और मॉॅंग ले॥ १९॥

एष ते तुभ्यमग्निवरो हे नचि- / केतः खर्ग्यः खर्गसाधनो यमग्र वरमवणीथाः प्रार्थितवानसि द्वितीयेन वरेण सोऽग्निर्वरो दत्त इत्युक्तोपसंहारः । किञ्चैतमग्नि अग्निविज्ञानका उपसंहार तवैव नाम्ना प्रवक्ष्यन्ति जनासो जना इत्येतत्। एष वरो दत्तो मया चतुर्थस्तुष्टेन । तृतीयं वरं निकेतो वृणीष्व । तस्मिन्हादत्त ऋणवानहमित्यभिप्रायः ॥१९॥

हे निचकेतः ! अपने दूसरे वरसे त्ने जिस अग्निका वरण किया या--जिसके छिये तुने प्रार्थना की थी वह खर्गप्राप्तिका साधनभूत यह अग्निविज्ञानरूप बर तुझें दे दिया । इस प्रकार उपर्युक्त गया । यही नहीं, लोग इस अग्निको तेरे ही नाममे पुकारेंगे । यह तुशसे प्रसन हुए मैंने तुशे चौथा वर दिया था। हे नचित्रेतः ! अब त तीसरा वर और मॉॅंग ले; क्योंिक उसे बिना दिये मैं ऋणी ही हूँ-ऐसा इसका अभिप्राय है ॥ १९॥

गन्तव्यं यद्वरद्वयस्चितं वस्त । उतनी ही वस्तु ज्ञातत्र्य है ।

एतावद्धचितिकान्तेन विधि-प्रतिषेधार्थेन मन्त्रब्राक्षणेनाव-प्रतिषेधार्थेन मन्त्रब्राक्षणेनाव-

आत्मतन्वविषययाथात्म्य-ਜ विज्ञानम् । अतो विधिप्रतिषेधार्थ-वषयस्यात्मनि क्रियाकारक-फलाध्यारोपलक्षणस्य स्वाभावि-संसारबीजस्य कस्याज्ञानस्य निवर्यर्थं तदिपरीतब्रह्मात्मे कत्व-क्रियाकारकफलाध्या-विद्वानं रोपणलक्षणश्चन्यम् आत्यन्तिक-निःश्रेयमप्रयोजनं वक्तव्यमिति उत्तरो ग्रन्थ आरभ्यते । तमेतमर्थ द्वितीयवरप्राप्त्याप्यक्रतार्थत्वं वतीयवरगोचरमात्मञ्जानमन्तरेण इत्याख्यायिकया प्रपञ्जयति--यतः पूर्वसात्कर्मगोचरात्साध्य-साधनलक्षणाद नित्याद्विरक्तस्य आत्मज्ञानेऽधिकार इति तक्रिन्दार्थ पुत्राद्यपन्यासेन प्रलोमनं क्रियते । निषकेता उवाच ततीयं वरं

निषकेतो वृणीष्वेत्युक्तः सन्--

आत्मतत्त्वविषयक इसका विषय नहीं है। अब, जो विधि-प्रतिषेधका विषय है, आत्मामें क्रिया. कारक और फलका अध्यारोप करना ही जिसका उक्षण है तथा जो संसारका बीजस्वरूप है उस खाभाविक अज्ञानकी निवृत्तिके लिये उससे विपरीत ब्रह्माःमैक्य-ज्ञान कडना है, जो कि किया, कारक और फलके अध्यारोपरूप लक्षणसे शन्य और आत्यन्तिक निःश्रेयसरूप प्रयोजनवाला है: इसीके लिये आगेके प्रन्यका आरम्भ किया जाता है। इसी बातको आख्यायिका-द्वारा विस्तृत करते हैं कि तीसरे बरसे प्राप्त होनेवाले आत्मज्ञानके विना द्वितीय बरकी प्राप्तिसे भी **अ**कृतार्थता ही है: क्योंकि आत्मज्ञानमें उसी पुरुषका अधिकार हैं जो पूर्वोक्त कर्मविषयक साध्य-साधनलक्षण एवं अनित्य विरक्त हो गया हो । इसलिये उनकी निन्दाके लिये पुत्रादिके उपन्याससे प्रलोभित न चिकेताको किया जाता है।

'हे निचकेतः ! तुम तीसरा वर मौँग छो' इस प्रकार कहे जानेपर निचकेता बोछा— तृतीय वर --- आत्मर हस्य

## येयं प्रेते विचिकित्सा मनुष्ये-ऽस्तीत्येके नायमस्तीति चैके। एतद्विद्यामनुशिष्टस्त्वयाहं

वराणामेष

वरस्तृतीयः ॥ २०॥

मरे हुए मनुष्यके विश्वयमें जो यह सन्देह है कि कोई तो कहते हैं 'रहता' है और कोई कहते हैं 'नहीं रहता'; आपसे शिक्षित हुआ मैं इसे जान सर्हुं। मेरे वरोंमें यह तीसरा वर है ॥ २०॥

येयं निचिकित्सा संशयः प्रेते
मृते मनुष्येऽस्तीत्येकेऽस्ति शरीरेनिद्रयमनोबुद्धिच्यतिरिक्तो देहानत्रसम्बन्ध्यात्मेत्येके नायम्
अस्तीति चैके नायमेवंविधोऽस्तीति
चैकेऽतश्चासाकं न प्रत्यक्षेण नापि
वाजुमानेन निर्णयविज्ञानमेतदिज्ञानाधीनो हि परः पुरुषार्थे
इत्यत एतद्विद्यां विजानीयामद्वम्
अनुश्चिष्टो ज्ञापितस्त्वया। वराणाम्
एष वरस्तुतीयोऽवश्चिष्टः ॥२०॥

मरे हुए मृतुष्यके विषयमें जो इस प्रकारका सन्देह है कि कोई लोग तो ऐसा कहते हैं कि शरीर. इन्द्रिय, मन और बुद्धिसे अतिरिक्त रखनेवाला देहान्तरसे सम्बन्ध आत्मा रहता है और किन्हींका कथन है कि ऐसा कोई आत्मा नहीं रहता: अतः इसके विषयमें हमें प्रत्यक्ष अथवा अनुमानसे निश्चित ज्ञान नहीं होता और परम पुरुपार्थ इस विज्ञानके ही अधीन हैं । इसलिये आपसे शिक्षित अर्थात् विश्वापित होकर मैं इसे भली प्रकार जान सकूँ। यही मेरे वरोंमेंसे बचा हुआ तीसरा वर है ॥ २०॥

किमयमेकान्ततो निःश्रेयस-साधनात्मज्ञानार्हो न वेस्येतत्प-रीक्षणार्थमाह— यह ( नचिकेता ) निःश्रेयसके साधन आत्मज्ञानके योग्य पूर्णतया है या नहीं—इस बातकी परीक्षा करनेके छिये यमराजने कहा—

देवैरत्रापि विचिकित्सितं न हि सुज्ञेयमणुरेष धर्मः। अन्यं वरं नचिकेतो वृणीष्व मा मोपरोत्सीरति मा सजैनम् ॥ २१॥

पूर्वकालमें इस विषयमें देवताओंको भी सन्देह हुआ था: क्योंकि यह सूक्ष्मधर्म सुगमतासे जानने योग्य नहीं है । हे नचिकेतः ! त् दूसरा बर माँग ले, मुझे न रोक । तु मेरे लिये यह वर छोड़ दे ॥ २१ ॥

देवैरप्यत्रैतस्मिन्वस्तुनि विचि- | कित्सितं संशयितं पुरा पूर्वं न हि सुज्ञेयं सुष्ठु ज्ञेयं श्रुतमपि प्राकृतै- साधारण पुरुषोंके लिये यह तत्त्व र्जनैर्यतोऽणुःसक्ष्म एप आत्मारूयो विन जानेपर भी सुन्नेय—अच्छी धर्मोऽतोऽन्यमसंदिग्धफलं वरं नचिकेतो षृणीष्व मा मां मोप-रोत्सीरुपरोधं मा कार्षीरधमर्णम् इवोत्तमर्णः । अतिसृज विमुश्च एनं वरं मा मां प्रति ॥ २१ ॥

आत्मतत्त्रके पहले—पूर्वकालके देवताओंने भी विचिकित्सा—संशय किया था। तरह जानने योग्य नहीं है; क्योंिक यह 'आत्मा' नामवाला धर्म बड़ा ही अणु---सूक्ष्म है । अतः हे नचिकेतः ! कोई दूसरा निश्चित फल देनेवाला वर मॉॅंग ले । जैसे धनी ऋणीको दबाता है उसी प्रकार त् मुझे न रोक । इस वरको त मेरे लिये छोड़ दे॥ २१ ॥

निकेताकी स्थिरता

## देवैरत्रापि विचिकित्सितं किल त्वं च मृत्यो यन्न मुज्ञेयमात्थ । वक्ता चास्य त्वादृगन्यो न लभ्यो

. नान्यो वरस्तुल्य एतस्य कश्चित् ॥ २ २ ॥

[ निचकेता बोळा — ] हे मृत्यो ! इस त्रियमें निश्चय ही देवताओंको भी सन्देह हुआ था तथा इसे आप भी सुगमतासे जानने योग्य नहीं बतळाते । [ इसीसे वह मुझे और भी अधिक अभीष्ट है ] तथा इस धर्मका वक्ता भी आपके समान अन्य कोई नहीं मिळ सकता और न इसके समान कोई दूसरा वर ही है ॥ २२ ॥

देवेरत्राप्येतसिन्वस्तुनि विचिकित्सितं किलेति भवत एव नः
श्रुतम् । त्वं च मृत्यो यद्यस्मान्न
सुक्षेयमात्मतत्त्वमात्य कथयिम,
अतः पण्डितैरप्यवेदनीयत्वाद्
वक्ता चास्यधर्मस्यत्वाद्दवत्त्वच्चः
अन्यः पण्डितश्च न लभ्यः
अन्विष्यमाणोऽपि । अयं तु वरो
निःश्रेयसप्राप्तिहेतुः । अतो नान्यो
वरस्तुल्यः सदशोऽस्त्येतस्य
कश्चिद्यमित्यफलत्वादन्यस्य
सर्वस्यैवेत्यमित्रायः ॥ २२ ॥

यह बात हमने अभी आपहीसे धुनी है कि इस विषयमें देवताओंने भी सन्देह किया था। और है मृत्यो ! आप भी इस आत्मतत्त्व-को सगमतासे जानने योग्य नहीं बतलाते । अतः पण्डितोसे अञ्चातन्य होनेके कारण इस धर्मका कथन करनेवाला आपके समान और पण्डित डूँढनेसे भी नहीं मिछ । और यह वर भी निःश्रेयसकी प्राप्तिका कारण है। अतः इसके समान और कोई भी वर नहीं है; क्योंकि और सभी वर अनित्य फलयुक्त हैं--यह इसका अभिप्राय है ॥ २२ ॥

#### यमराजका प्रलोभन

एवम्रुक्तोऽपि पुनः प्रलोम- निवकेताके इस प्रकार कहनेपर भी पृत्यु उसे प्रलोमित करता तुवाच मृत्युः— इआ फिर बोला—

यन्त्रवाच मृत्यः-

शतायषः

पुत्रपौत्रान्वणीष्व

बहुन्पशून्हस्तिहिरण्यमश्चान्

भूमेर्महद्वायतनं वृणीष्व

स्वयं च जीव शरदो यावदिच्छिस ॥ २३॥

हे नचिकेतः ! तू सौ वर्षकी आयुवाले बेटे-पोते, बहुत-से पशु, हाथी, सुवर्ण और घोड़े माँग ले, विशास भूमण्डल भी माँग ले तथा खयं भी जितने वर्ष इच्छा हो जीवित रह ॥ २३ ॥

श्वतायुषः शतं वर्षाण्यायंषि एषां ताञ्झतायुषः प्रत्रपौत्रोन वृणीष्व । किं च गवादिलक्षणान बहन्पशुनु हस्तिहिरण्यं हस्ती हिरण्यं च हस्तिहिरण्यम् अश्वांश्र किं च भूमेः पृथिव्या महद्विस्तीर्णमायतनमाश्रयं मण्डलं राज्यं वृणीष्व । किं च सर्वेमप्येतद् अनर्थकं स्वयं चेदल्पायुरित्यत आह-स्वयं च जीव स्वं जीव धारय शरीरं समग्रेन्द्रियकलापं श्वरदो वर्षाणि बावदिष्छसि जीवित्रम् ॥ २३ ॥

जिनकी सौ वर्षकी आयु हो ऐसे शतायु पुत्र और पौत्र माँग ले। तथा गौ आदि बहुत-से पशु, हाथी और सवर्ण तथा घोड़े और प्रथिवी-का महान् विस्तृत भायतन-आश्रय---मण्डल अर्थात राज्य मॉॅंग ले। परन्तु यदि खयं अल्पाय हो तो ये सब व्यर्थ ही हैं--इसिंख्ये कहते हैं--- तू खयं भी जितना जीना चाहे **उतने** वर्ष जीवित रहः अर्थात् शरीर यानी समग्र इन्द्रिय-कछापको धारण कर ॥ २३ ॥

#### यदि एतत्त्रख्यं मन्यसे वरं यणीष्व वित्तं चिरजीविकां च। महाभूमौ न चिकेतस्त्वमेधि

कामानां त्वा कामभाजं करोमि ॥ २४ ॥

इसीके समान यदि तू कोई और वर समझता हो तो उसे, अथवा धम और चिरस्थायिनी जीविका भाँग ले । हे नचिकेत: ! इस विस्तृत मुमिमें तु बृद्धिको प्राप्त हो । मैं तुझे कामनाओंको इच्छानुसार भोगनेवाला किये देता हैं ॥ २४ ॥

एतत्तुल्यमेतेन यथोपदिष्टेन सद्दशमन्यमपि यदि मन्यसे वरं तमपि वृणीष्य । किं च विश्वं प्रभूतं हिरण्यरतादि चिरजीविकां च सह वित्तेन वृणीष्वेत्येतत । बहुना महत्यां भूमी राजा नचिकेतस्त्वमेधि भव। कि चान्यस्कामानां दिच्यानां मानुषाणां च त्वा त्वां काममाजं कामभागिनं कामाई करोमिः सत्यसंकल्पो हाई देव: ।। २४ ॥ सत्यसङ्खल्प देवता हूँ ॥ २४ ॥

इस उपर्युक्त वरके समान यदि त् कोई और वर समझता हो तो उसे भी माँग ले । यही नहीं, धन अर्थात् प्रचुर सुवर्ण और रत्न आदि तथा उस धनके साथ चिरस्थायिनी जीविका भी मौँग ले । अधिक क्या, हे नचिकेतः ! इस विस्तृत भूमिमें त्रामा होकर वृद्धिको प्राप्त हो। और तो क्या, मैं तुझे दैवी और मानुषी सभी कामनाओंका काम-भागी अर्थात् इच्छानुसार भोगने-वाला किये देता हैं, क्योंकि मैं

ये ये कामा दुर्लमा मर्त्यलोके सर्वान्कामा १ रखन्दतः प्रार्थयस्व । इमा रामाः सरथाः सतूर्या

न हीदशा लम्भनीया मनुष्यैः।

आभिर्मत्प्रत्ताभिः परिचारयस्व

नचिकेतो मरणं मानुप्राक्षीः॥ २५॥

मनुष्यलोकमें जो-जो भोग दुर्लभ हैं उन सब भोगोंको त् खच्छन्दता-पूर्वक माँग ले। यहाँ रच और बार्जोंके सहित ये रमणियाँ हैं। ऐसी खियाँ मनुष्योंको प्राप्त होने योग्य नहीं होतीं। मेरेद्वारा दी हुई इन कामिनियोंसे त् अपनी सेवा करा। परन्तु हे निवकेतः! त् मरणसम्बन्धी प्रश्न मत पूछ॥ २५॥

कामाः प्रार्थनीया मर्त्यलोके सर्वास्तान कामांश्छन्दत इच्छातः प्रार्थयस्व। दिन्या अप्सरसो चेमा रमयन्ति पुरुषानिति रामाः सह रथैर्वर्तन्त इति सरधाः सत्र्याः सवादित्रास्ताश्च न हिलम्भनीयाः प्रापणीया ईदशा एवं विधा मनुष्यै-र्मत्यैरसमदादिप्रसादमन्तरेण आमिर्मेत्प्रत्तामिर्मया दत्ताभिः परिचारिणीभिः परिचारयस्व आत्मानं पादप्रक्षालनादिशुश्रृशां कारयात्मन इत्यर्थः । नचिकेतो

मर्त्यलोक में इस जो-जो कामनाएँ--प्रार्थनीय वस्तुएँ दुर्लभ हैं उन सबको छन्दत:---इच्छा-नसार माँग ले । इसके सिवा ये रामा--जो पुरुपेंकि साथ रमण करती हैं उन्हें 'रामा' कहते हैं, ऐसी ये दिव्य अप्सराएँ, सरधा--रथोंके सहित और सतुर्या--त्यों (बाजों) के सहित मौजूद हैं। हम-जैसे देवनाओंकी कृपाके विना ये अर्थात् ऐसी स्त्रियौँ मरणधर्मा मनुष्योंको प्राप्त होने योग्य नहीं । मेरे द्वारा दी हुई इन परिचारिकाओंसे तु अपनी परिचर्या अर्थात् पादप्रश्वालनादि सेत्रा कराः किन्तु हे नचिकेतः ! मरण अर्थात

मरणं मरणसम्बद्धं प्रक्रनं प्रेतेऽस्ति मरनेके पश्चात् जीव रहता है या नहीं—ऐसा कीएके दाँतोंकी परीक्षाके समान भरणसम्बन्धी प्रक्रन मत पूछ, तुझे ऐसा प्रक्रन करना मानुप्राश्वीमैंवं प्रष्टुमहीस।।२५॥

एवं प्रलोभ्यमानोऽपि नचि-पर भी नचिकेताने महान् सरोवरके केता महाहद्वदक्षोभ्य आह्— समान अक्षुच्य रहकर कहा—

निकेताकी निरीहता

श्वोभावा मर्त्यस्य यदन्तकैत-

त्सर्वेन्द्रियाणां जरयन्ति तेजः।

सर्वं जीवितमल्पमेव अपि

तवैव वाहास्तव 'नृत्यगीते ॥ २६॥

हे यमराज ! ये भोग 'कल रहेंगे या नहीं'--इस प्रकारके हैं और सम्पर्ण इन्द्रियोंके तेजको जीर्ण कर देते हैं। यह सारा जीवन भी बहुत थोड़ा ही है। आपके बाहुन और नाच-गान आपके ही पास रहें ि हमें उनकी आवश्यकता नहीं ] ॥ २६॥

श्वो भविष्यन्ति न भविः। ध्यन्ति वेति संदिद्यमान एव येषां भावो भवनं त्वयोपन्यस्तानां मोगानां ते श्वोभावाः । किं च मर्त्यस्य मनुष्यस्यान्तकः हे मन्यो मर्त्यस मनुष्यस्थान्तक हे मृत्यो यदेतत्सर्वेन्द्रियाणां तेजस्तजरयन्ति अपश्चयन्त्यप्सरःप्रभृतयो भोगाः

आपने जिन भोगोंका उल्लेख बल्कि है अन्तक — हे मृत्यो ! ये अध्यरा आदि भोग तो मनुष्यका जो यह सम्पूर्ण इन्द्रियोंका तेज है उसे

यशःप्रभृतीनां क्षपयिवृत्वात्। यां चापि दीर्घजीविकां त्वं दित्ससि तत्रापि शृष् । सर्वे यद ब्रह्मणोऽपि जीवितमायुरल्प मेव किमुतास्मदादिदीर्घजीविका । अतस्तवैव तिष्ठन्तु वाहा रथाद्यः तथा नत्यगीते च । २६ ॥

धर्मवीर्यप्रज्ञाते जो- | जीर्ण--क्षीण ही कर देते हैं, अतः धर्म, वीर्य, प्रज्ञा, तेज और यश आदिका क्षय करनेवाले होनेसे ये अनर्थके ही कारण हैं। और आप जो दीर्घजीवन देना चाहते हैं उसके विषयमें भी सुनिये । ब्रह्माका जो सम्पर्ण जीवन आय है वह भी अल्प ही है, फिर इस-जैसोंके दीर्घजीवन भी तो बात ही क्या है। अतः आपके रयादि वा**हन** और नाच-गान आपके ही रहें ॥ २६ ॥

किंच-

न वित्तेन तर्पणीयो मनुष्यो लप्स्यामहे वित्तमद्राक्ष्म चेत्र्वा। जीविष्यामो यावदीशिष्यसि त्वं

वरस्त मे वरणीयः स एव ॥ २७॥

मनुष्यको धनसे तृप्त नहीं किया जा सकता । अब यदि आपको देख लिया है तो धन तो हम पा ही लेंगे। जबतक आप शासन करेंगे हम जीवित रहेंगे; किन्तु हमारा प्रार्थनीय वर तो वही है ॥ २७ ॥

न प्रभृतेन वित्तेन तर्पणीयो मनुष्यको अधिक धनसे भी तृप्त मनुष्यः । न हि लोके वित्त-धनकी प्राप्ति किसीको भी तृप्त लामः कस्यचित्रप्रिकरो दृष्टः। निरनेवाळी नहीं देखी गयी ।

नामारमार्क स्यान्लप्सामहे प्राप्सामह इत्ये-तद्वित्तमद्राक्ष्म दृष्टवन्तो वयं चेत्वा त्वाम । जीवित परि तथैव। जीविष्यामो यावद्याम्ये पदे त्वम् ईजिष्यसीविष्यसे प्रभ्रः स्याः। कथं। हि मर्त्यस्त्वया समेत्याल्पधनायु-र्भवेत । वरस्तु मे वरणीयः स एव यदारमविज्ञानम् ॥२७॥

अब. जब कि हम आपको देख चके हैं तो, यदि हमें धनकी ठालसा होगी तो, उसे इम प्राप्त कर ही लेंगे। इसी प्रकार दीईजीवन भी पा छेंगे। जबतक आप याम्यपदपर शासन करें गे तबतक हम भी जीवित रहें गे। भला कोई भी मनुष्य सन्पर्कमें आकर अल्पाय और अल्पधन कैसे रह सकता है ! किन्तु वर तो वह जो आत्मविज्ञान है वही हमारा वरणीय है ॥ २०॥

यतश्च

क्योंकि-

अजीर्यताममृतानामुपेत्य

जीर्यन्मत्यः कथःस्थः प्रजानन् ।

अभिध्यायन्वर्णरतिप्रमोदा-

नितदीर्घे जीविते को रमेत ॥२८॥

कभी जराप्रस्त न होनेवाले अमरोंके समीप पहुँचकर नीचे प्रथिवी-पर रहनेवाला कौन जराप्रस्त विवेकी मनुष्य होगा जो केवल शारीरिक वर्णके रागसे प्राप्त होनेत्राले [स्रीसम्भोग आदि ] सुर्खोको [ अस्थिर रूपमें ] देखता हुआ भी अति दीर्घ जीवनमें सुख मानेगा ॥ २८ ॥

अजीर्यतां वयोहानिमप्राप्तु-। वताममृतानां सकाश्चप्रेत्य उपगम्यात्मन उत्कुष्टं प्रयोज-नान्तरं प्राप्तव्यं तेम्यः प्रजानन् जानता-प्राप्त करता

वयोद्धानिरूप जीर्णताको न होनेवाले भगरों— की सनिधिमें पहुँचकर प्राप्त होने योग्य अकृष्ट प्रयोजनको प्रयोजनको--- प्राप्तव्यको

जरामरणवान्कधःस्यः कुः पृथिवी अधक्वान्तरिक्षादिलोकापेक्षया तस्यां तिष्ठतीति कधःस्यः सन कथमेवमविवे किभिः प्राथनीयं पुत्रवित्तिहिरण्याद्यस्थिरं वणीते । क तदास्थ इति वा पाठान्त-रम् । अस्मिन्पक्षे चाक्षरयोजना । तेषु प्रत्रादिष्वास्था आस्यिति: तात्पर्येण वर्तनं यस्य स तदास्यः। ततोऽधिकतरं प्ररुषार्थं दुष्प्रापमपि प्रापिपयिषुः क तदास्यो भवेन्न कश्चित्तदसारज्ञस्तदर्थी स्याद इत्यर्थः सर्वो ह्यपर्युपर्येव बुभूषति लोकः तसान्न प्रत्रवित्तादिलोमैः

उपलभमानः स्वयं त जीर्यन्मत्यों । जो खयं जीर्ण होनेवाला और भरण-है अर्थात जरामरणशील है कहते हैं, वह अन्तरिक्षादि लोकोंकी अपेक्षा अध: — नीची होनेके कारण 'कघः' कहलाती े है, उसपर जो स्थित होता है वह कध:स्थ कहा है; ऐसा होकर भी--इस प्रकार अविवेकियोदारा प्रार्थनीय पुत्र, धन और सुवर्ण आदि अस्थिर पदार्थोंको कैसे माँगेगा ? कहीं 'कध:स्थः' के स्थानमें 'क तदास्थः' ऐसा भी पाठ है। इस पक्षमें अक्षरोंकी योजना इस प्रकार करनी चाहिये जिसकी आस्था --- आस्थिति अर्थात् तत्परतापूर्वक प्रवृत्ति है वह 'तदास्थ' है। जो उनसे भी उत्क्रष्टतर और दुष्प्राप्य पुरुषार्थको पानेका इच्छक है वह परुष उनमें आस्था करनेवाला कैसे होगा ? अर्थात उन्हें समझनेवाळा कोई भी पुरुष उनका अर्था (इच्छ्रक ) नहीं हो सकता, क्योंकि सभी लोग उत्तरोत्तर उन्नत ही होना चाहते हैं:अत: मैं प्रत्र-**छोभोंसे प्रलोभित नहीं** सकता । तथा वर्णके रागसे प्राप्त होनेवाले अप्सरा आदि सर्खोंकी अस्थिररूपमें भावना करता

रूपतयाभिष्य।यन्निरूपयन्यथावत्। हुआः; उन्हें यथावत् ( मिध्यारूपसे ) अतिदीर्घे जीविते को विवेकी समझता हुआ कौन विवेकी पुरुष अति रमेत् ॥ २८ ॥ दीर्घ जीवनमे प्रेम करेगा ? ॥२८॥

अतः मुझे इन भिथ्या भोगीसे पछीभित करना छोड़कर जिसके प्रलोभनं यन्मया प्रार्थितम्— लिये मैंने प्रार्थना की है—

यस्मिन्निदं त्रिचिकित्सन्ति मृत्यो यत्साम्पराये महति ब्रुहि नस्तत् । योऽयं वरो गृहमनुप्रविष्टो नान्यं तस्मान्नचिकेता वृणीते ॥ २६ ॥

हे मृत्यो ! जिस ( परलोकगत जीव ) के सम्बन्धमें छोग धे या नहीं हैं ऐसा सन्देह करते हैं तथा जो महान परलोकके विषयमें िनिश्चित विज्ञान दे वह हमसे कहिये। यह जो गहनतामें अनुप्रविष्ट हुआ वर है इससे अन्य और काई वर निवक्ता नहीं मौंगता ॥ २९ ॥

यसिन्प्रेत इदं विचिकि-त्सनं विचिकित्सन्ति अस्ति जीवके विषयमें ऐसा सन्देह करते हैं कि मरनेके अनन्तर 'रहता नास्तीत्येवंप्रकारं हे मृत्यो है या नहीं रहता' उस महान् -महान् प्रयोजनके निम्तिन्त् साम्पराये परलोकविषये महति महत्व्रयोजननिमित्ते आत्मनां उस आत्माका जो निश्चित विज्ञान

निर्णयविज्ञानं यत्तदुब्रहि कथय | है वह हमसे कहिये। अधिक क्या, नोऽसभ्यम् । किं बहुना योऽयं प्रकृत आत्मविषयो वरो गृढं वह बड़ा ही गृढ़-गहन है और गहनं दर्विवेचनं प्राप्तोऽनुप्रविष्टः। तसाद्वरादन्यमविवेकिभिः प्रार्थ-नीयमनित्यविषयं वरं निचकेता न वृणीते मनसापीति श्रुतेवेचन-मिति ॥ २९ ॥

यह जो आत्मविषयक प्रकृत वर है दुर्विवेचनीयताको प्राप्त हो रहा है। उस वरसे अन्य अविवेकी पुरुषोद्वारा प्रार्थनीय कोई और अनिस्य वस्त-विषयक वर निचकेता मनसे भी नहीं मॉॅंगता-यह श्रतिका वचन है ॥२९॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यगोविन्दभगत्रत्पुज्यपादशिष्य-श्रीमदाचार्यश्रीशङ्करभगवतः कृतौ कठोपनिषद्वाध्ये प्रथमाध्याये प्रथमवल्खीभाष्यं समाप्तम् ॥ १ ॥



# ब्रिकीया हर

श्रेय-द्रेगविवेक

परीक्ष्य शिष्यं विद्यायोग्यतां।

इस प्रकार शिष्यकी परीक्षा **कर** और उसमें विद्या-प्रहणकी योग्यता

चावशस्याह

अन्यच्छेयोऽन्यदतैव प्रेय-

स्ते उमे नानार्थे पुरुषः सिनीतः ।

तयोः श्रेय आददानस्य साध

भवति हीयतेऽथीद्य उ प्रेयो वृणीते॥ १ ॥

श्रेय ( तिद्या ) और है तथा प्रेय ( अविद्या ) और ही है । वे दोनों विभिन्न प्रयोजनवाले होते द्वए ही पुरुषको बौँधते हैं। उन दोनोंमेंसे श्रेयका प्रहण करनेवालेका श्रम होता है और जो प्रेयका वरण करता है वह परुषार्थसे पतित हो जाता है ॥ १ ॥

नि:-अस्यत्पथरोव श्रेयो श्रेयसं तथान्यदुताप्येव प्रियतरमपि । ते प्रेयःश्रेयमी उमे नानार्थे भिन्नप्रयोजने सती पुरुषमधिकृतं वर्णाश्रमादिविशिष्टं कर देते हैं; अर्थात् सब छोग बघ्नीतस्ताभ्यामात्म-सिनीतो कर्तव्यतया प्रयुज्यते सर्वः प्ररुषः। श्रेय:प्रेयसोर्ह्यभ्यदयासृतस्वार्थी

श्रेय अर्थात् नि:श्रेयस अन्यत-भिन्न ही तथा प्रेय यानी प्रियतर वस्तु भी अन्य ही है । वे श्रेय और दोनों विभिन्न प्रयोजनवाले अधिकारी वर्णाश्रमादिविशिष्ट पुरुषका बन्धन उन्हींके द्वारा अपने िविद्या-अविद्यासम्बन्धी ) कर्तव्यसे युक्त हो जाते हैं। अभ्यदयकी उच्छाबाला पुरुष प्रेयसे और अमृतस्वका पुरुषः प्रवर्तते । अतः श्रेयः प्रेयः - । इच्छुक श्रेयसे प्रवृत्त होता है प्रयोजनकर्तव्यतया ताम्यां बद्ध इत्युच्यते सर्वः प्ररुषः ।

यद्यच्येकैकपुरुपार्थसं-बन्धिनी विद्याविद्यारूपत्वादिरुद्धे इत्यन्यतरापरित्यागेनैकेन प्ररुषेण सहानुष्ठातुमश्रव्यत्वात् हिंत्वाविद्यारूपं प्रेयः श्रेय एव केवलमाददानस्योपादानं कुर्वतः । साध शोभनं शिवं भवति । बस्त्वदूरदर्शी विमुढो हीयते पारमार्थिकात्प्रयोजनान्नित्यात् प्रच्यवत इत्यर्थः।कोऽसौ य उ प्रेयो बृणीत उपादत्त इत्येतत् ॥ १ ॥

अतः श्रेय और प्रेय इन दोनोंके प्रयोजनोंकी कर्तव्यताके कारण सब लोग उनसे बद्ध कहे जाते हैं।

वे यद्यपि एक-एक पुरुषार्थसे सम्बन्ध रखनेवाले हैं तो भी विद्या और अविद्यारूप होनेके कारण परस्पर विरुद्ध हैं; अतः परित्याग किये बिना एक पुरुषद्वारा उन दोनोंका साथ-साथ अनुष्ठान न हो सकनेके कारण उनमेंसे अविद्या-रूप प्रेयको छोड़कर केवल श्रेयका ही स्त्रीकार करनेवालेका साध्- शुभ यानी व.ल्याण होता है । जो मृढ दूरदर्शी नहीं है वह इस अर्थ---वियुज्यतेऽसादर्थात् पुरुषार्थात् पुरुषार्थ अर्थात् परमार्थसम्बन्धी नित्य प्रयोजनसे च्युत हो जाता है; वह कौन है ! वही जो प्रेयका वरण अर्थात् प्र**ह**ण करता है-- यह इसका तालर्य है।। १॥

पुरुषेण किमर्थं प्रेय एवादत्ते वी लोग अधिकतासे प्रेयको ही क्यों स्वीकार करते हैं ! इसपर बाइस्येन लोक इत्युच्यते-

यद्युभे अपि कर्तुं स्वायत्ते | यदि श्रेय और प्रेय इन दोनों-

### श्रेयश्च प्रेयश्च मनुष्यमेत-

### स्तौ सम्परीत्य विविनक्ति धीरः । श्रेयो हि धीरोऽभि प्रेयसा वृणीते

### प्रेयो मन्दो योगक्षेमाद्वृणीते ॥ २ ॥

श्रेय और प्रेय [ परस्पर मिले हुए से होकर ] मनुष्यके पास आते हैं। उन दोनोंको बुद्धिमान् पुरुष भली प्रकार विचारकर अलग-अलग करना है। विवेकी पुरुष प्रेयके सामने श्रेयका ही वरण करता है; किन्तु मूद्र योग क्षेमके निमित्तसे प्रेयका वरण करता है ॥ २॥

सत्यं स्वायत्ते तथापि साधनतः फलतश्च मन्दबुद्धीनां दुर्विवेक- रूपे सती व्यामिश्रीभृते इव मनुष्यमेतं पुरुषमा इतः प्राप्तुतः श्रेयश्च प्रेयश्च । अतो इंस इवाम्भसः पयत्तौ श्रेयः प्रयः पदार्थौ सम्परीत्य सम्यक्परिगम्य मनसालोच्य पुरुषायं विविन्तिक पृथकरोति धीरो धीमान् । विविच्य च श्रेयो हि श्रेय एवाभिवृणीते प्रेयसोऽन्यहिंतत्वात् । कोऽसौ १ धीरः ।

वे मनुष्यके अधीन हैं---यह बात ठीक है। तथानि वे श्रेय और प्रेय मन्दबृद्धि पुरुषोंके लिये साधन और फलदृष्टिसे जिनका करना बहुत कठिन है ऐसे होकर परस्पर मिले हुए-से ही मनुष्य यानी इस जीवको प्राप्त होते हैं। अतः हंस जिस प्रकार जलसे दुध अलग कर लेता है उसी प्रकार धीर — बुद्धिमान पुरुष उन श्रेय और प्रय पदार्थीका भर्जी प्रकार परिगमन कर---मनसे उनकी आलोचना कर उनके गौरव और जाधवका त्रिवेक यानी प्रथकरण इस प्रकार श्रेयका विवेचन कर वह प्रेयकी अपेक्षा अधिक अभीष्ट होनेके कारण श्रेयका ही प्रहण करता है। परन्तु ऐसा करता कौन है ? वही जो बुद्धिमान है।

यस्त मन्दोऽल्पबुद्धिः विवेकासामध्यीधोगक्षेमाद्योग-लक्षणं वृणीते ॥ २ ॥

इसके विपरीत जो मन्द--अल्प-बुद्धि है वह, विवेकशक्तिका अभाव होनेके कारण, जो योग-क्षेमका ही निमित्तमित्येतत्त्रेयः पशुपुत्रादि-उस पशु-पुत्रादिरूप प्रयक्ता ही बरण करता है ॥ २ ॥

> म त्वं प्रियान्प्रियरूपाश्श्च कामा-नभिध्यायन्नचिकेतोऽत्यस्राक्षीः

नैता श्रुहां वित्तमयीमवाप्तो

यस्यां मज्जन्ति बहवो मनुष्याः ॥ ३ ॥

हे नचिकेतः ! उस तुने पुत्र-वित्तादि प्रिय और अप्सरा आदि प्रियम्बय भोगोंको, उनका असारत्व चिन्तन करके, त्याग दिया है और जिसमें बहुत से मनुष्य डूब जाते हैं उस इस धनप्राया निन्दित गतिको त्र प्राप्त नहीं हुआ ॥ ३ ॥

स त्वं प्रनःप्रनर्मया प्रलोभ्य-मानोऽपि प्रियान पुत्रादीन् प्रियरूपां श्राप्सर: प्रभृतिलक्षणान कामानभिध्यायंश्चिन्तयंस्तेषाम् अनित्यत्वासारत्वादिदोषान् हे नचिकेतोऽत्यस्राक्षीरतिसृष्टवान् बुद्धिमत्ता परित्यक्तवानस्वहो तव । नैतामवाप्तवानसि सुङ्कां सृति कुत्सितां मृदजनप्रवृत्तां

हे नचिकेतः ! तेरी बुद्धिमत्ता धन्य है; जिस त्ने कि मेरे द्वारा बारम्बार प्रलोभित कि.ये जानेपर भी पुत्रादि प्रिय तथा अप्सरा आदि प्रियरूप भोगोंका, उनकी **अनित्यता** असारता आदि दोषोंका विचार करके परिस्थाग कर दिया, और जिसमें मृद्ध पुरुष प्रवृत्त हुआ करते हैं उस वित्तमयी---धनप्राया निन्दित गतिको तू प्राप्त नहीं

मझन्ति सीदन्ति बहबोऽनेके पुरुष इब जाते अर्थात् दुःख मढा मनुष्याः ॥ ३ ॥

वित्तमयीं धनप्रायाम् । यसां सृती हुअः, जिस मार्गमें कि बहुत से मृढ़ उठाते हैं ॥ ३ ॥

तयोः श्रेय आद्दानस्य साधु उनमेंसे श्रेयको प्रहण करने-वालेका शुभ होता है और जो प्रेयका वरण करता है वह स्वार्थसे पतित हो जाता है, ऐसा जो उत्पर (इस वल्लीके प्रथम मन्त्रमें) कहा गया है सो क्यों ? [इसपर यमराज कहते हैं, ] क्योंकि—

इत्युक्तं तत्कस्माद्यतः-

दूरमेते विपरीते विषूची अविद्या या च विद्येति ज्ञाता। विद्याभीप्सनं नचिकेतसं मन्ये

न त्वा कामा बहवोऽलोलपन्त ॥ ४ ॥

जो विद्या और अविद्यारूपसे जानी गयी हैं वे दोनों अत्यन्त विरुद्ध स्वमाववाकी और विपरीत फल देनेवाली हैं। मैं तुझ नचिकेताको विद्याभिलाषी मानता हैं; क्योंकि तुझे बहुत से भोगोंने भी नहीं लुभावा ॥ ४ ॥

दूरं दूरेण महतान्तरेणैते विपदूरं दूरेण महतान्तरेणैते विपरीते अन्योन्यन्यावृत्तरूपे विवेकाविवेकात्मकत्वात्तमः प्रकाशाविव।
विवेकात्मकत्वात्तमः प्रकाशाविव।
विवृत्ती विषृत्यौ नानागती भिन्नकरे संसारमोक्षहेतुत्वेनेत्येतत्।

के ते इत्युच्यते या चाविद्या प्रेयोविषया विद्येति च श्रेयोविषया ज्ञाता निर्ज्ञातावगता पिष्डितैः । तत्र विद्यामीप्सिनं विद्यार्थिनं नचिकेतसं त्वामहं मन्ये । कस्माद्यसादविद्वद्वचुद्धिप्रलोभिनः कामा अप्सरःप्रभृतयो बहवोऽपि त्वा त्वां नालोलुपन्त न विच्छेदं कृतवन्तः श्रेयोमार्गादात्मोप-भोगामिवाञ्छासंपादनेन । अतो विद्यार्थिनं श्रेयोभाजनं मन्य इत्यभिप्रायः ॥ ४॥

वे कौन हैं--इसपर हैं--- 'जो कि पण्डितोंद्वारा प्रेयको श्रेयोविषया विद्यारूपसे जानी गयी हैं। ' उनमें तुझ नचिकेताको मैं विद्याभिलापी अर्थात मानता हूँ । क्यों मानता हूँ ? क्योंकि अविवेकियोंकी बुद्धिको प्रलोभित करनेवाले अप्सरा आदि बहत-से तुम्हें सुभा सके--- उन्होंने तेरे हृदयमें अपने भोगकी इच्छा उत्पन्न करके तुझे श्रेयोमार्गसे विचलित नहीं किया। अतः मैं तुझे विद्यार्थी यानी श्रेयका पात्र समझता हँ--यह अभिप्राय है ॥ प्र ॥

#### अविद्यायस्तोंकी दुर्दशा

ये तु संसारभाजनाः । किन्तु जो संसारके पात्र हैं — अविद्यायामन्तरे वर्तमानाः

स्वयं धीराः पण्डितंमन्यमानाः ।

दन्द्र म्यमाणाः परियन्ति मृढा

अन्धेनैव नीयमाना यथान्धाः॥ ५ ॥

वे अविद्याके भीतर रहनेवाले, अपने-आप बड़े बुद्धिमान् बने हुए और अपनेको पण्डित माननेवाले, मृद्ध पुरुष, अन्धेसे ही ले जाये जाते हुए अन्धेके समान अनेकों कुटिल गतियोंकी इच्छा करते हुए भटकते रहते हैं॥ ५॥ अविद्यायामन्तरे मध्ये घनीभूत इव तमिस वर्तमाना
वेष्ट्यमानाः पुत्रपश्चादितृष्णापाश्चश्चतैः । स्वयं वयं धीराः
प्रज्ञावन्तः पण्डिताः शास्तकृश्चलाथेति मन्यमानास्ते दन्द्रस्यमाणा अत्यर्थं कृटिलामनेकस्तां गतिम् इच्छन्तो जरामरणरोगादिदुःसैः परियन्ति परिगच्छन्ति मृदा अविवेकिनोऽन्धेनैव दष्टिविद्दीनेनैव नीयमाना
विषमे पथि यथा बह्वोऽन्धा
महान्तमनर्थमृच्छन्ति तद्वत्।।।।।

वे वनीभूत अन्धकारके समान अविद्याके भीतर स्थित हो पुत्र-पशु आदि सैकड़ों तृष्णापाशोंसे बँधे द्वए ्रव्यवहारमें लगे रहते हैं । जिस प्रकार अंधे यानी दृष्टिहीन परुषसे विषम-मार्गमें ले जाये जाते हए बहुत-से अंधे महान् अनर्थको प्राप्त होते हैं उसी प्रकार 'हम बड़े धीर यानी बुद्धिमान् पण्डित अर्थात् शास्त्रकुशल हैं' इस प्रकार अपनेको माननेवाले वे मृद--अविवेकी पुरुष नाना प्रकार-की अत्यन्त कुटिल गतियोंकी इच्छा करते हुए जरा, मरण और रोगादि दुःखोंसे सब ओर भटकते रहते हैं॥५॥

अत एव मृहत्वात् — । अतएव मृहताके कारण— न साम्परायः प्रतिभाति बालं प्रमाद्यन्तं वित्तमोहेन मृहम् । अयं लोको नास्ति पर इति मानी पुनः पुनर्वशमापचते मे ॥ ६ ॥

धनके मोह्से अंधे हुए और प्रमाद करनेवाले उस मूर्वको परलोक-का साधन नहीं सून्नता । यह लोक है, परलोक नहीं है—ऐसा माननेवाला पुरुष बारम्बार मेरे वशको प्राप्त होता है ॥ ६ ॥ न साम्परायः प्रतिभाति ।
सम्पर ईयत इति सम्परायः परलोकस्तत्प्राप्तिप्रयोजनः साधनविशेषः शास्त्रीयः साम्परायः ।
स च बालमविषेकिनं प्रति न
प्रतिभाति न प्रकाशते नोपतिष्ठत
इत्येतत् ।

कर्बन्तं प्रमाद्यन्तं प्रमादं पुत्रपश्चादिप्रयोजनेष्वासक्तमनसं तथा वित्तभोहेन वित्तनिमित्तेना-विवेकेन मृढं तमसाच्छन्नं सन्तम्। अयमेव लोको द्दयमानः स्त्र्यन्नयानादिविशिष्टो नास्ति परोऽदृष्टो लोक इत्येवं मननशीलो मानी पुनः पुन-र्जनित्वा वशं मदधीनतामापद्यते मे मत्योर्मम । जननमरणादि-लक्षणदुः सम्बन्धारुह एव भव-तीत्यर्थः । प्रायेण द्वेवंविध एव लोकः ॥ ६॥

उसे साम्पराय भासित नहीं होता । देहपातके अनन्तर जिसके प्रति गमन किया जाय उसे सम्पराय—परलोक कहते हैं । उसकी प्राप्ति ही जिसका प्रयोजन है वह शास्त्रीय साधन-विशेष साम्पराय है । वह बाल अर्थात् अविवेकी पुरुषके प्रति प्रकाशित नहीं होता, अर्थात् वह उसके चित्तके सम्मुख उपस्थित नहीं होता ।

जो प्रमाद करनेवाळा है--जिसका चित्त पत्र पदा आदि प्रयोजनोंमें आसक्त है और जो धनके मोहसे अर्थात धननिमित्तक अविवेक्से मृढ यानी भन्नानसे आवृत है [ उस मूढ़को परलोकका साधन नहीं सुझा करता । 'यह जो स्त्री और अन्न-पानादिविशिष्ट दश्यमान लोक है बस यही है, इससे अन्य और कोई [स्वर्गादि ] छोक नहीं है<sup>9</sup> जो पुरुष इस प्रकार माननेवाला है वह बारम्बार जन्म-लेकर मुझ मृत्युकी अधीनताको प्राप्त होता है। अर्थात् वह जन्म-मरणादिरूप दु:खपरम्परापर ही आरू द गहता है। यह लोक प्राय: इसी प्रकारका है।। ६।।

आत्मज्ञानकी दुर्लभता

यस्तु श्रेयोऽर्थी सहस्रेषु | कश्चिदेवात्मविद्भवति त्वद्विधो | यसातु---

किन्तु जो तेरे समान श्रेयकी इच्छाबाळा है ऐसा तो हजारीमें कोई ही आस्मवेत्ता होता है; क्योंकि —

श्रवणायापि बहुभियों न लभ्यः

शृण्वन्तोऽपि बहवो यं न विद्युः।

आश्रयों वक्ता कुशलोऽस्य लब्धा-

श्चर्यों ज्ञाता कुशलानुशिष्टः ॥ ७ ॥ जो बहुतोंको सुननेके लिये भी प्राप्त होनेयोग्य नहीं है, जिसे बहुतसे सुनकर भी नहीं समझते उस आस्मतत्त्वका निरूपण करनेवाला भी आश्चर्यरूप है, उसको प्राप्त करनेवाला भी कोई निपुण पुरुष ही होता है तथा कुशल आचार्यद्वारा उपदेश किया हुआ ज्ञाता भी आश्चर्यरूप है ॥ ७॥

श्रवणायापि श्रवणार्थं श्रोतुम् ।
अपि यो न लम्य आत्मा ।
बहुभिरनेकैः शृण्वन्तोऽपि बह्वोऽनेकेऽन्ये यमात्मानं न विद्युर्न ।
विदन्त्यभागिनोऽसंस्कृतात्मानो न विज्ञानीयुः । किं चास्य वक्तापि आश्रयोंऽद्भृतवदेवानेकेषु कश्चिद् एव भवति । तथा श्रुत्वाप्यस्य आत्मनः कुग्रलं। निपुण एवानेकेषु लम्बाद् आश्रयों ज्ञाता कश्चिदेव कुग्यन्त आश्चर्यों ज्ञाता कश्चिदेव कुग्यन्त लाचार्येणानुश्चिष्टः सन् ।। ७ ॥

हुआ ज्ञाता भी आश्चर्यरूप है ॥ ७ ॥ जो आस्मा बहुतोंको तो सुनने- के छिये भी नहीं मिछता तथा दूसरे बहुतसे अभागे अशुद्धचित पुरुष जिस आस्मतरक्षो सुनकर भी नहीं जान पाने । यही नहीं, इसका कक्षा भी आश्चर्य अर्थात् अद्धत-सा ही है—वह भी अनेकोंमें कोई ही होता है । तथा सुनकर भी इस आत्माका छन्था (प्रहण करनेवाछा) तो अनेकोंमें कोई निपुण पुरुष ही होता है; क्योंकि जिसे [आत्म-दर्शनमें] कुशछ आचार्यने उपदेश किया हो ऐसा इसका ज्ञाता भी आश्चर्यरूप ही है ॥ ७ ॥

कसात

क्योंकि--

न नरेणावरेण प्रोक्त एष सुविज्ञेयो बहुधा चिन्त्यमानः । अनन्यशोक्ते गतिरत्र नास्ति

अणीयान्द्यतक्यमणुप्रमाणात् ॥ ८ ॥

कई प्रकारसे कल्पित किया हुआ यह आत्मा साधारण बुद्धिवाले पुरुष-द्वारा कहे जानेपर अष्ठी तरह नहीं जाना जा सकता । अभेददर्शी आचार्य-द्वारा उपदेश किये गये इस आत्मामें [ अस्ति-नास्तिरूप ] कोई गति नहीं है; क्योंकि यह सुदम परिमाणवार्लोसे भी सुदम और दुर्विज्ञेय है ॥ ८ ॥

न हि नरेण मनुष्येणावरेण प्रोक्तोऽवरेण हीनेन प्राकृतबुद्धिना इत्येतदुक्त एप आत्मा यं त्वं मां पृच्छिति । न हि सुष्टु सम्य-ग्विझेयो विझातुं शक्यो प्रसाद् बहुधास्ति नास्ति कर्ताकर्ता श्रुद्धाऽश्रुद्ध इत्याद्यनेकथा चिन्त्यमानो वादिमिः ।

कथं पुनः सुविज्ञेय इत्युच्यते— विषोपलम्भे अनन्यप्रोक्तेऽनन्येन देशकादेशल अपृथग्दर्शिना प्राणान्यम् आचार्येण प्रतिपाद्य-ब्रह्मात्मभूतेन प्रोक्त उक्त आत्मनि गतिरनेकधास्ति नास्तीत्यादि-लक्षणा चिन्ता गतिरत्रास्मिन् आत्मनि नास्ति न विद्यते सर्वेवि-कल्पगतिप्रत्यस्तमितत्वादात्मनः। यह आत्मा, जिसके विषयमें
तुम मुझसे पूछ रहे हो, किसी
अवर — हीन यानी साधारण बुद्धिवाले मनुष्यसे कहा जानेपर अच्छी
तरह नहीं जाना जा सकता;
क्योंकि इसका बादिगेंद्वारा अस्तिनास्ति, कर्ता-अकर्ता एवं शुद्धअशुद्ध — इस प्रकार अनेक तरहसे
चिन्तन किया जाता है।

तो फिर यह किस प्रकार अच्छी तरह जाना जाता है ! इसपर कहते हैं—अनन्यप्रोक्त—अनन्य अर्थात् अपने प्रतिपाध ब्रह्मखरूपको प्राप्त हुए अप्रुथग्दर्शी आचार्यद्वारा कहे हुए इस आत्मामें अस्ति-नास्ति-रूप गति यानी चिन्ता नहीं है; क्योंकि आत्मा सम्पूर्ण विकल्योंकी गतिसे रहित है ।

अथवा स्वात्मभृतेऽनन्यसिन्
आत्मिन प्रोक्तेऽनन्यप्रोक्ते गतिः
अत्रान्यावगितनीस्ति ज्ञेयस्थान्यस्य
अभावात् । ज्ञानस्य श्चेषा परा
निष्ठा यदात्मैकत्विज्ञानम् ।
अतोऽवगन्तव्याभावाश्य गतिः
अत्रावशिष्यते । संसारगितवीत्र
नास्त्यनन्य आत्मिन प्रोक्ते
नान्तरीयकत्वात्तिङ्कानफलस्य
मोक्षस्य ।

अथवा प्रोच्यमानब्रह्मात्म-भूतेनाचार्येण प्रोक्त आत्मिन अगतिरनवबोघोऽपरिज्ञानम् अत्र नास्ति । भवत्येवावगतिस्तद्विषया श्रोतुस्तद्दस्यद्दिषत्याचार्यस्येवे-त्यर्थः ।

एवं सुविज्ञेय आत्मा आगमवता आचार्येणानन्यतया प्रोक्तः । इतस्था शणीयानणुप्रमाणादपि

अनन्यप्रोक्त आत्माका गरु-खरूपमृत अनन्य द्वारा उपदेश किये जानेपर अन्य बस्तका अभाव हो जानेके कारण उसमें कोई गति यानी अन्य अवगति (ज्ञान ) नहीं रहती; क्योंकि आत्माके एकत्वका जो विज्ञान है यही ज्ञानकी परा निष्ठा है। अतः ब्रेय वस्तुका अभाव हो जानेके कारण फिर यहाँ कोई और गति नहीं रहती । अथवा उस अनन्य अर्थात खात्मभृत आत्मतत्त्वके उपदेश कर दिये जानेपर संसारकी गति नहीं रहती; क्योंिक उसके अनन्तर तरंत ही आत्मविज्ञानका फल्ड्य मोक्ष प्राप्त हो जाता है। अथवा जिसका आगे वर्णन किया

जायगा उस ब्रह्मात्मभूत आचार्यद्वारा उपदेश किये हुए इस आत्मतस्वमें फिर अगति—अनवबोध अर्थात् अपरिज्ञान नहीं रहता । अर्थात् आचार्यके समान उस श्रोताको भी यह आत्मवित्रयक ज्ञान हो ही जाता है कि 'वह (ब्रह्म) मैं हूँ'। इस प्रकार शास्त्रज्ञ आचार्य-द्वारा अभिन्नरूपसे कहा हुआ आत्मा सुविक्रेय होता है । नहीं तो यह अण्प्रमाण वस्तुओंसे भी अण्य हो

सम्पद्यत आत्मा। अतक्यमतकर्यः खबुद्धचाम्युहेन केवलेन तर्केण तक्र्यमाणेऽग्रपरिमाणे केनचित स्थापित आत्मनि ततो ह्यणुतरम् अन्योऽभ्युइति ततोऽप्यन्योऽणु-तममिति न हि कुतर्कस्य निष्ठा क्रचिद्रिद्यते ॥ ८ ॥

जाता है; अपनी बुद्धिसे निकाले हुए केवल तर्कद्वारा इसका ज्ञान नहीं हो सकता। यदि कोई पुरुष तर्क करके उस अणुपरिमाण आत्माको स्थापित भी करे तो दूसरा उससे भी अण तथा तीसरा उससे भी अत्यन्त अण स्थापित कर देगाः क्योंकि कुनर्ककी स्थिति कहीं भी नहीं है।। ८॥

तर्केण मतिरापनेया नैपा प्रोक्तान्येनेव सुज्ञानाय प्रेष्ठ । त्त्रमापः सत्यधृतिर्बतासि यां त्वादङनो भ्यान्नचिकेतः प्रष्टा॥ ६ ॥

हे प्रियतम ! सम्यक् ज्ञानके लिये शुष्क तार्किकसे भिन्न शास्त्रज्ञ आचार्यद्वारा कही हुई यह बुद्धि, जिसे कि तुप्राप्त हुआ है, तर्कद्वारा प्राप्त होने योग्य नहीं है । अहा ! त बड़ा ही सत्य धारणावाला है । हे नचिकेत: ! हमें तेरे समान प्रश्न करनेवाला प्राप्त हो ॥ ९ ॥

अतोऽनन्यप्रोक्त आत्मनि । उत्पन्ना येयमागमप्रतिपाद्यात्म-मतिर्नेपा तर्केण खबुद्धचभ्यूह- | मात्रेणापनेया न प्रापणीयेत्यर्थ: | | होने योग्य नहीं है । अथवा [ यह

नापनेतच्या वा न हातच्या

अतः अभेददर्शी आचार्यद्वारा उपदेश किये हुए आत्मामें उत्पन्न हुए जो यह शास्त्रप्रतिपाध आत्म-विषयक मति है वह तर्कसे अर्थात अपनी बुद्धिके ऊहापोहमात्रसे प्राप्त समझो कि । यह आत्मबुद्धि तर्क-शक्तिसे अपनेतव्य यानी छोडी तार्किको ह्यनागमझः स्वबुद्धिपरिकल्पितं यन्किश्चिदेव कथयति । अत एव च येयमागमप्रभूता मितरन्येनैवागमाभिन्नेन
आचार्येणैव तार्किकात्प्रोक्ता सती
सुज्ञानाय भवति हे प्रेष्ठ प्रियतम ।
का पुनः सा तर्कागम्या

मतिरित्युच्यते--

यां त्वं मितं मद्वरप्रदानेन
आपः प्राप्तवानिस् । सत्या
अवितथविषया धृतिर्यस्य तव स त्वं
सत्यधृतिर्वतासीत्य सुकम्पयन्नाहः
मृत्युनेचिकेतसं वस्यमाणविज्ञानस्तुतये । त्वाहक्त्वसुस्यो नः
असम्यं भूयाद्भवताद्भवत्वन्यः
पुत्रः श्चिष्यो वा प्रष्टाः कीह्य्याहक्त्वं हे नचिकेतः प्रष्टा ॥९॥

जाने योग्य नहीं है; क्योंकि तार्किक तो अध्यात्मराखिसे अनिमन्न होता है, वह अपनी बुद्धिसे परिकल्पित चाहे जो कहता रहता है । अतः हे प्रेष्ठ—प्रियतम ! यह जो शास्त्र जित्त आत्मबुद्धि है वह तो तार्किकसे मिन्न किसी शास्त्र अ आचार्यहारा उपदेश की जानेपर ही सम्यक् ज्ञानकी कारण होती है । अच्छा तो, तर्कसे प्राप्त न होने योग्य वह मित कौन-सी है ? इस-पर कहते हैं—

जिस मितिको त्ने मेरे वरप्रदानसे प्राप्त किया है। जिस तेरी
पृति संख्य अर्थात् यथार्थ पदार्थको
विषय करनेवार्श है वह त् सन्धपृति हें। 'बत' इस अव्ययसे
अनुकम्पा करते हुए यमराज आगे
कहें जानेवाले विज्ञानकी स्तुतिके
लिये नचिकेतासे कहते हैं—'हे
नचिकेतः ! हमें तेरे समान प्रश्न
करनेवाला और भी पुत्र अथवा शिष्य
मिले। परन्तु वह हो कैसा ! जैसा
कि त्प्रश्न करनेवाला हैं'॥ ९॥

पुनरपि तुष्ट आ६---

नचिकेतासे प्रसन्न हुए मृत्युने फिर भी कहा—— कर्मफलकी अनित्यता

जानाम्यहर शेवधिरित्यनित्यं न ह्यथ्रवैः प्राप्यते हि ध्रुवं तत् । ततो मया नाचिकेतश्चितोऽग्नि-रनित्यैर्द्रव्यैः प्राप्तवानस्मि नित्यम् ॥१०॥

मैं यह जानता हूँ कि कर्मफळरूप निधि अनित्य है; क्योंकि अनित्य साधनोंद्वारा वह नित्य [ आत्मा ] प्राप्त नहीं किया जा सकता । तब मेरे द्वारा नाचिकेत अग्निका चयन किया गया । उन अनित्य पदार्थोंसे ही मैं [ आपेक्षिक ] नित्य [ याम्यपद ] को प्राप्त हुआ हूँ ॥ १० ॥

जानाम्यहं श्रेवधिर्निधिः कर्म-फललक्षणो निधिरिव प्रार्थ्यत इति । असावनित्यमनित्य इति जानामि । न हि यसादिनित्यैः अध्रवैर्नित्यं ध्रुवं तत्प्राप्यते परमा-त्माख्यः श्रेवधिः । यस्त्वनित्य-सुखात्मकः श्रेवधिः स एवानित्यै-र्द्रव्यैः प्राप्यते ।

हि यतस्ततस्त्यानमया जान-तापि नित्यमनित्यसाधनैर्ने प्राप्यत इति नाचिकेतश्वितोऽग्निः। अनित्यैर्द्रेच्यैः पश्चादिगिः म्बर्गसुखसाधनभूतोऽग्निर्निर्वर्तित जिसके लिये निधि (खजाने) के समान प्रार्थना की जाती है वह कर्मफलरूप निधि ही 'शेविये' है । यह अनित्य—सदा न रहनेवाली है—ऐसा मैं जानता हूँ । क्योंकि इन अनित्य यानी अस्थिर साधनोंसे वह परमात्मा नामक नित्य—स्थिर निधि प्राप्त नहीं की जा सकती। जो निधि अनित्य सुखखक्त्प है वही अनित्य पदार्थोंसे प्राप्त होती है ।

क्योंकि ऐसा है इसिल्ये मैंने यह जान-बूझकर भी कि 'अनित्य साधनोंसे नित्यकी प्राप्ति नहीं होती' नाचिकेत अग्निका चयन किया या; अर्थात् पशु आदि अनित्य पदार्थोंसे सर्ग-सुखके साधनस्वरूप उस अग्नि- इत्यर्थः । तेनाहमधिकारापन्नो | का सम्पादन किया था । उसीसे मैं अधिकारसम्पन्न होकर आपेक्षिक नित्यं याम्यं स्थानं स्वर्गारूयं नित्य स्वर्गनामक याम्यस्थानको नित्यमापेक्षिकंप्राप्तवानस्मि।।१०। प्राप्त हुआ हैं।। १०॥

नचिकेताके त्यागकी प्रशंसा

कामस्याप्ति प्रतिष्ठां जगतः क्रतोरनन्त्यमभयस्य पारम । स्तोममहद्दरुगायं प्रतिष्ठां दृष्टा धत्या धीरो नचिकेतोऽत्यस्राक्षीः ॥११॥

है निवकेत: ! तूने बुद्धिमान् होकर भोगोंकी समाप्ति ( अत्रिध ), जगतकी प्रतिष्ठा, यञ्चफलके अनन्तत्व, अभयकी मर्यादा, स्ताय और महती (अणिमादि ऐश्वर्ययुक्त ) विस्तीर्ण गति तथा प्रतिष्ठाको देखकर भी उसे धैर्यपूर्वक त्याग विया है ॥ ११ ॥

त्वं तु कामस्याप्तिं समाप्तिम्, | अत्रैवेहैव सर्वे कामाः परिसमाप्ताः, देवादेः प्रतिष्ठामाश्रयं सर्वात्म- सर्वात्मक होनेके कारण अध्यात्म-कत्वात्, क्रतोः फलं हैरण्यगर्भ च पारं परां निष्ठाम्, स्तोमं

किंग्तु हे निचकेतः ! तुमने तो धीर—धृतिमान् होकर कामनाओं-की प्राप्ति —समाप्तिको, क्योंकि इस साध्यातमाधिभृताधि- [हिरण्यगर्भ पद ] में ही सम्पूर्ण अधिभूत एवं अधिदैवरूप जगत्की प्रतिष्ठा यानी आश्रयको, यज्ञके पदमनन्त्यमानन्त्यम्, अमयस्य अनन्त्य-अानन्त्य अर्थात् अनन्त फल हिरण्यगर्भ पदको, अभयके पार भर्षात् परा निष्ठाको और स्तोम---

गुणसंहतं स्तोमं च तन्महच निरतिश्चयत्वात्स्तोममहत्, गायं विस्तीणों गतिम्, प्रतिष्ठां स्थितिमात्मनोऽनुत्तमामपि दृष्ट्या गतिको तथा प्रतिष्ठा--अपनी धृत्या धैर्येण धीरो धीमान्सन् सर्वोत्तम स्थितिको देखकर भी उसे निकेतोऽत्यस्राक्षीः परमेव आकाङ्क्षनिसृष्टवानिस सर्वम् । एतत् संसारभोगजातम् । अहो बतानुत्तमगुणोऽसि ॥ ११ ॥ । गुणसम्पन्न हो ! ॥ ११ ॥

स्तन्यं महदणिमाद्येश्वर्याद्यनेक- । स्तुत्य तथा महत्-अणिमादि ऐश्वर्य आदिक अनेक गुणोंके सङ्घातसे युक्त, इस प्रकार जो स्तोम है और महत् भी है ऐसे सर्वोत्कृष्ट होनेके कारण स्तोममहत् उरुगाय-विस्तीर्ण धैर्यपूर्वक त्याग दिया । अर्थात् एकमात्र परवस्तुकी ही इच्छा करते हुए इस सम्पूर्ण सांसारिक भोगसमूहका परित्याग कर दिया। अहो ! तुम बड़े ही उत्कृष्ट

यं त्वं ज्ञातुमिच्छस्यात्मानम् निस आत्माको तुम जानना चाहते हो—

आत्मज्ञानका फल

तं दुर्दर्श गूढमनुप्रविष्टं गुहाहितं गहरेष्ठं पुराणम् । अध्यात्मयोगाधिगमेन मत्वा धीरो हर्षशोको जहाति॥१२॥

उस कठिनतासे दीख पद्भनेवाले, गृद स्थानमें अनुप्रविष्ट, बुद्धिमें स्थित, गहन स्थानमें रहनेवाले, पुरातन देवको अध्यातमयोगकी प्राप्तिद्वारा जानकर धीर ( बुद्धिमान् ) पुरुष हुर्ष-शोकको त्याग देता है ॥ १२ ॥

तं दुर्दशं दुःखेन दर्शनम्
अस्येति दुर्दशंऽितिस्हःमत्यात्
गूढं गहन मनुप्रविष्टं प्राकृतिययविकारविज्ञानैः प्रच्छननमित्येतत्,
गुद्दाहितं गुद्दायां बुद्धो स्थितं
तत्रोपलम्यमानत्यात्, गह्वरेष्ठं
गह्वरे विषमेऽनेकानर्थसंकटे
तिष्ठतीति गह्वरेष्ठम् । यत एवं
गुद्धमनुप्रविष्टो गुद्दाहितश्चातो
गह्वरेष्ठः; अतो दुर्दर्शः ।

तं पुराणं पुरातनमध्यात्मयोगाधिगमेन विषयेभ्यः प्रतिसंहृत्य चेतस आत्मिन समाधानम्
अध्यात्मयोगस्तस्याधिगमस्तेन
मत्वा देवमात्मानं धीरो हर्षशोकावात्मन उत्कर्षापकर्षयोः
अभावाञ्जहाति ॥ १२॥

होनेके सुक्ष दुर्दर्श - जिसका कठिनतासे दर्शन हो सके उसे दुर्दर्श कहते हैं, गूड अर्थात् गहन स्थानमें अनुप्रविष्ट यानी प्राञ्चत विषयविकाररूप विज्ञानसे छिपं हुए, गुहा---बुद्धिमें **उ**पलब्ध होनेके कारण उसीमें स्थित तथा गह्नरेष्ठ---गह्नर--- विषम यानी अनेक अनयोंसे सङ्कालित स्थानमें रहनेवाले दिवको जानकर धीर पुरुष हर्ष-शोकको त्याग देता है ]। क्योंकि आत्मा इस प्रकार गृढ स्थानमें अनुप्रविष्ट और बुद्धिमें स्थित है इसलिये वह गहरेष्ठ है तथा गहरेष्ठ होनेके कारण ही दुर्दर्श है।

उस पुराण यानी पुरातन देवको अध्यात्मयोगकी—चित्तको निषयोंसे हटाकर आत्मामें लगा देना अध्यात्मयोग है, उसकी प्राप्तिद्वारा जानकर धीर पुरुष अपने उत्कर्ष-अपकर्षका अभाव हो जानेके कारण हर्ष-शोकका परिस्याग कर देता है॥ १२॥

## एतच्छुत्वा संपरिगृद्ध मर्त्यः प्रवृद्ध धर्म्यमणुमेतमाप्य। स मोदते मोदनीयः हि लब्ध्वा विवृतः सद्म नचिकेतसं मन्ये॥१३॥

मनुष्य इस आत्मतत्त्वको सुनकर और उसवा मछी प्रकार ग्र**हण कर** धर्मी आत्माको देहादि संवातसे पृथक् करके इस सूक्ष्म आत्माको पाकर तथा इस मोदनीयकी उपलब्धि कर अति आनन्दित हो जाता है । मैं [तुभ ] निचकेताको खुले हुए ब्रह्मभवनवाला समझता हूँ [ अर्थात् हे निचकेतः ! मेरे विचारसे तेरे लिये मोक्षका द्वार खुला हुआ है ] ॥ १३ ॥

एतदात्मतत्त्वं यदहं वक्ष्यामि
तच्छुत्वाचार्यप्रमादात्मयगात्म
भावेन परिगृद्धोपादाय मत्यों
मरणधर्मा धर्मादनपेतं धम्यं
प्रवृद्धोद्यम्य पृथक्कृत्य शरीरादेः
अणुं सक्ष्ममेतमात्मानम् आप्य
प्राप्य स मत्यों विद्वान्मोदते मोदनीयं हर्पणीयमात्मानं लब्ध्वा ।
तदेतदेवंविधं ब्रह्मसद्य भवनं
नचिकेतसं त्वां प्रत्यपावृतद्वारं
विवृतमभिग्नुस्वीभृतं मन्ये मो्झाहं
त्वां मन्य हत्यभिष्रायः ॥ १३ ॥

इस आत्मतत्त्वको, जिसका कि अब मैं वर्णन करूँगा, उसे सुनकर-आचार्यकी कृपासे भर्छी आत्मभावसे प्रहण कर मरणधर्मा धर्म्य---धर्मविशिष्ट इस आत्माको शरीरादिसे उद्यमन करके यानी पृथक् करके तथा इस अणु अर्थात् सृक्ष्म और मोदनीय---हर्पयोग्य आत्माको उपलब्ध कर वह मरणशील विद्वान आनन्दित हो जाता है । इस प्रकारके नचिकेताके प्रति मैं ब्रह्मभवनको ख़ुले द्वारवाला अर्थात् अभिमुख हुआ मानता हूँ। अभिप्राय यह कि मैं तुझे मोक्षके योग्य समझता हूँ ॥ १३ ॥

यद्यहं योग्यः प्रसन्नश्रासि

[ नचिकेता बोला— ] भगवन् ! यदि मैं योग्य हूँ और आप मुझपर प्रसन्न हैं तो—

भगवन्मां प्रति---

#### सर्वातीतवस्तुविषयक प्रश्न

### अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मादन्यत्रास्मात्कृताकृतात् । अन्यत्र भूताच भव्याच यत्तत्वश्यिस तद्वद् ॥१४॥

जो धर्मसे पृथक्, अधर्मसे पृथक् तथा इस कार्यकारणरूप पप ज्वसे भी पृथक् है ओर जो भूत एवं भविष्यत्से भी अन्य है—ऐसा आप जिसे देखते हैं वही सुझसे कहिये॥ १४॥

अन्यत्र धर्माच्छास्त्रीयाद्धर्मावृष्ठानात्तरफलात्तत्कारकेभ्यश्च
पृथग्भृतमित्यर्थः । तथान्यत्र
अधर्मात्तथान्यत्रास्मात्कृताकृतात्
कृतं कार्यमकृतं कारणमस्मात्
अन्यत्र । किं चान्यत्र भृतासातिकान्तात्कालाङ्गल्याच भविष्यतश्च
तथा वर्तमानातः कालत्रभेण
यन्न परिच्छिद्यत इत्यर्थः । यद्
ईदृशं वस्तु सर्वव्यवहारगोचरातीतं पञ्चसि तद्वद महाम् ॥१४॥

जो धर्म यानी शास्त्रीय धर्मानुष्ठान; उसके फल तथा [कर्ता-कारण आदि ] कारकोंसे अन्यत्र— पृथम्भृत है, तथा जो अधर्मसे भिन्न है और कृत—कार्य तथा अकृत—कारण इस प्रकार इस कार्य-कारण (स्थूल-सूक्ष्म प्रपञ्च) से भी पृथक् है, यही नहीं भूत अर्थात् बीते हुए, भव्य—आगामी तथा वर्तमान कालसे भी अन्यत्र है; तात्पर्य यह है कि जो तीनों कालोंसे परिष्ठिल नहीं है। ऐसी जिस सम्पूर्ण व्यवहार-विषयसे अतीत वस्तुको आप देखते हैं वह मुझसे कहिये॥ १४॥

इत्येवं पृष्टवते मृत्युरुवाच | विवक्षन---

इस प्रकार पूछते हुए नचिकेतासे, पृष्ठं वस्तु विशेषणान्तरं च पूळी हुई वस्तु तथा उसके अन्य भिशेषणको बतळानेकी इच्छासे

ओङ्कारोपदेश

### मर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति तपार्स सर्वाणि च यद्भदन्ति। यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्यं चरन्ति तत्ते पदःसंग्रहेण ब्रवीम्योमित्येतत् ॥१५॥

सारे वेद जिस पदका वर्णन करते हैं, समस्त तर्णेंको जिसकी प्राप्तिके साधक कहते हैं, जिसकी इन्छासे [सुमुक्षजन] ब्रह्मचर्यका पालन करते हैं, उस पदको मैं तुमसे संक्षेपमें कहता हूँ । 'ॐ' यही वह पद है।। १५॥

सर्वे वेदा यत्पदं पदनीयं गमनीयमविभागेनामनन्ति प्रति-पादयन्ति तपांसि सर्वाणि च यद्वदन्ति यत्प्र।प्त्यर्थानीत्यर्थः । यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्यं गरुक्कल-बासलक्षणमन्यद्वा ब्रह्मप्र।प्त्यर्थ चरन्ति तत्ते तुभ्यं पदं यज्ज्ञातुम् इच्छसि संग्रहेण संक्षेपतो ब्रवीमि ।

समस्त वेद जिस पद अर्थात् गमनीय स्थानका अविभागसे यानी एक रूपसे आमनन—प्रतिपादन करते हैं, समस्त तपोंको भी जिसके लिये कहते हैं अर्थात् वे जिस स्थानकी प्राप्तिके लिये हैं, जिसकी इच्छासे गुरुकुलवासरूप अथवा ब्रह्मप्राप्तिमें उपयोगी कोई और साधन करते हैं, उस पदको जिसे कि तू जानना चाहता है, मैं संक्षेपमें कहता हूँ ।

ओमित्येतत् । तदेतत्पदं। यद्बुभुत्सितं त्वया ओमित्योंशब्दवाच्यमोंशब्दप्रतीकं च ॥ १५ ॥

'ॐ' यही वह पद है। यह जो 'ॐ' है यानी जो ॐ शब्दका बाच्य और ॐ ही जिसका प्रतीक है वही वह पद हैं जिसे तूजानना चाहता है ॥ १५॥

अतः-

इसछिये-

एतद्वचेवाक्षरं ब्रह्म एतद्वचेवाक्षरं परम् । जानकर जो जिसकी इच्छा करता है, वही उसका हो जाता है ॥ १६ ॥ एतद्भयेवाक्षरं ब्रह्मापरमेत-। द्वचेवाक्षरं परं च । तयोहिं प्रतीक्रमेतदक्षरम्, एतद्वचेवाक्षरं ज्ञात्वोपास्यब्रह्मेति यदिच्छति परमपरं वा तस्य तऋवति । परं चेज्ज्ञातव्यमपरं चेत्प्राप्तव्यम् ॥ १६ ॥

एतद्वेवाक्षरं ज्ञात्वा यो यदिन्छति तस्य तत्॥ १६॥ यह अक्षर ही ब्रह्म है, यह अक्षर ही पर है, इस अक्षरको ही यह अक्षर ही अपर ब्रह्म है भीर यह अक्षर ही पर ब्रह्म है। यह अक्षर उन दोनोंहीका प्रतीक है। इस अक्षरको ही 'यही उपास्य ब्रह्म है' ऐसा जानकर जो पर अथवा अपर जिस ब्रह्मकी इच्छा करता है उसे वही प्राप्त हो जाता है। यदि उसका उपास्य पर ब्रह्म हो तो वह केवल जाना जा सकता है और यदि अपर ब्रह्म हो तो प्राप्त किया जा सकता है ॥ १६॥

यत एवमतः

क्योंकि ऐसी बात है, इसिंखये-

एतदालम्बनः श्रेष्ठमेतदालम्बनं परम्। एतदालम्बनं ज्ञात्वा ब्रह्मलोके महीयते ॥ १ ७॥ यही श्रेष्ठ आलम्बन है, यही पर आलम्बन है। इस आलम्बनको जानकर पुरुष ब्रह्मलोकमें महिमान्वित होता है॥ १७॥

एतदालम्बनमेतद्ब्रक्षप्राप्त्यालम्बनानां श्रेष्ठं प्रशस्यतमम् ।
एतदालम्बनं परमपरं च परापरब्रक्षविषयत्वात् । एतदालम्बनं
ज्ञात्वा ब्रक्षलोके महीयते परस्मिन्
ब्रक्षणि । अपरस्थिश्च ब्रक्षभूतो
ब्रक्षववृषास्योभवतीत्यर्थः ॥१७॥

यह [ ओंकाररूप ] आलम्बन ब्रह्मप्राप्तिके [ गायत्री आदि ] सभी आल्वम्बनोंमें श्रेष्ठ यानी सबसे अधिक प्रशंसनीय है । पर और अपर ब्रह्मविषयक होनेसे यह आल्वम्बन पर और अपररूप है । तायर्य यह है कि इस आलम्बनको जानकर साधक ब्रह्मलेक अर्थात् परब्रह्ममें स्थित होकर महिमान्वित होता है तथा अपर ब्रह्ममें ब्रह्मक्वको प्राप्त होकर ब्रह्मके समान उपासनीय होता है ॥ १७ ॥

अन्यत्र धर्मादित्यादिना पृष्ठस्यात्मनोऽशेपविशेषरहितस्य अत्लम्बनत्वेन प्रतीकत्वेन चोङ्कारो निर्दिष्टः; अपरस्य च ब्रक्षणो मन्दमध्यमप्रतिपच्चनप्रति । अथे-दानीं तस्योङ्कारालम्बनस्यात्मनः साक्षात्स्वरूपनिर्दिधारियषया इद्सुच्यते-—

उपर्युक्त 'अन्यत्र धर्मात्' इत्यादि स्त्रोक्तसे निचकेताद्वारा पूछे गये सर्विविशेषरिहत आत्माके तथा मन्द और मध्यम उपासकोंके लिये अपर ब्रह्मके प्रतीक और आलम्बनरूपसे ओंकारका निर्देश किया गया । अब, जिसका आलम्बन ओंकार है उस आत्माके खरूपका साक्षात् निर्धारण करनेकी इच्छासे यह कहा जाता है—

आत्मस्वरूपनिरूपण

न जायते म्रियते वा विपश्चि-न्नायं कुतश्चिन्न बभूव कश्चित्।

### अजो नित्यः शाश्वतोऽयं पुराणो

#### न हन्यते हन्यमाने शरीरे॥१८॥

यह विपश्चित्—मेधावी आत्मा न उत्पन्न होता है, न मरता है; यह न तो किसी अन्य कारणसे ही उत्पन्न हुआ है और न स्वतः ही कुछ [ अर्थान्तररूपसे ] बना है । यह अजन्मा, नित्य (सदासे वर्तमान), शाश्वत (सर्वदा रहनेवाला ) और पुरातन है तथा शरीरके मारे जानेपर भी स्वयं नहीं मरता ॥ १८ ॥

न जायते नोत्पद्यते स्नियते वा न स्नियते चोत्पत्तिमतो वस्तु-नोऽनित्यस्य अनेकविक्रियाः तासामाद्यन्ते जन्मविनाश्रलक्षणे विक्रिये इहात्मिन प्रतिषिध्येते प्रथमं सर्वविक्रियाप्रतिषेधार्थं न जायते स्नियते वैति । विपश्चिन्मे-धावी अविपरिद्धप्तचैतन्यस्न-भावात ।

किं च नायमात्मा कुतश्चित् कारणान्तराद्धभूव । स्वसाच आत्मनो न बभूव कश्चिद्धीन्तर-भूतः। अतोऽयमात्माजो नित्यः श्वाश्वतोऽपश्चयविवर्जितः । यो सञाश्वतः सोऽपश्चीयते; अयं यह आत्मा उत्पन्न नहीं होता और न मरता ही हैं । उत्पन्न होनेवाळी अनित्य वस्तुके अनेक विकार होते हैं । यहाँ—आत्मामें सब विकारों-का प्रतिषेध करनेके ळिये 'न जायते म्रियते वा' ऐसा कहकर सबसे पहले उनमेंसे जन्म और विनाशक्ष्प आदि और अन्तके विकारोंका निपेध किया जाता हैं । कभी छप्त न होनेवाळे चैतन्यक्ष्प स्वभावके कारण आत्मा विपश्चित् यानी मंधावी हैं ।

तथा यह भारमा कहीं से अर्थात् किसी अन्य कारणसे उत्पन्न नहीं हुआ और न अर्थान्तररूपसे खयं अपनेसे ही हुआ है । इसल्प्ये यह आत्मा अजन्मा, नित्य और शाश्वत यानी क्षयरहित है; क्योंकि जो अशाश्वत होता है वही श्वीण हुआ

प्राण: श्राश्वतोऽत एव प्ररापि नव एवेति । यो ह्यवय-वोपचयद्वारेणाभिनिर्वर्त्यते इदानीं नवो यथाक्रम्भादिः । तद्विपरीतस्त्वात्मा प्रराणो वृद्धि-विवर्जित इत्यर्थः।

यत एवमतो न इन्यते न हिंस्यते हन्यमाने शस्त्रादिमिः शरीरे । तत्स्योऽप्याकाश्चवदेव 112611

करता है। यह तो शाश्वत है. इसलिये पुराण भी है यानी प्राचीन हो कर भी नवीन ही है। क्यों कि जो पदार्थ अन्नयवींके उपचय (वृद्धि) से निष्पन किया जाता है वही 'इस समय नया है ' ऐसा कहा जाता है जैसे घड़ा आदि । किन्त आत्मा उससे त्रिपरीत खभाववाला है: अर्थात् वह पुराण यानी वृद्धिरहित है। क्योंकि ऐसा है: इसलिये शस्त्रादिद्वारा शरीरके मारे जानेपर भी वह नहीं मरता—-उसकी हिंसा नहीं होती । अर्थात् रारीरमें रहकर भी वह आकाराके समान निर्देश ही है ॥ १८॥

हन्ता चेन्मन्यते हन्तु १ हत्रचेन्मन्यते हतम्। उभौ तौ न विजानीतो नाय इन्ति न हन्यते ॥ १९॥

यदि मारनेवाला आत्माको मारनेका विचार करता है और मारा जानेवाला उसे मारा हुआ समझता है तो वे दोनों ही उसे नहीं जानते: क्योंकि यह न तो मारता है और न मारा जाता है ॥ १९ ॥

एवं भृतमप्यातमानं अरीर-मात्रात्मदृष्टिईन्ता चेद्यदि मन्यते विहमात्रको ही आत्मा समझनेवाला किसीको मारनेवाला पुरुष यदि चिन्तयति हन्तुं हनिष्याभ्येनम् किसीको मारनेका विचार करता

चेन्मन्यते इतमात्मानं इतोऽइम् इत्युभाविप तौ न विजानीतः स्वमात्मानं यतो नायं हन्ति अवि कियत्वादात्मनस्तथा हन्यत आकाश्चवदविक्रियत्वा-देव । अतोऽनात्मञ्जविषय एव भी नहीं जा सकता । अतः धर्मा-धर्माधर्मादिलक्षणः संसारो ब्रह्मज्ञस्य । श्रुतिप्रामाण्यान्न्या-याच धर्माधर्माद्यतपपत्तेः ॥१९॥ नहीं बन सकते ॥ १९ ॥

इति योऽप्यन्यो हतः सोऽपि। है—यह सोचता है कि मैं इसे मास्रँगा, तथा दूसरा मारा जानेवाला भी यह समझकर कि भी मार। गया हूँ, अपने ( आत्मा ) को मारा गया मानता है तो वे दोनों ही अपने आत्माको नहीं जानतेः क्योंकि आत्मा अधिकारी है, इसलिये वह मार नहीं सकता और आकाशके समान अधिकारी होनेसे ही मारा धर्मादिरूप संसार अनात्मज्ञसे ही सम्बन्ध रखता है, ब्रह्मज्ञसे नहीं। क्योंकि श्रुतिप्रमाण और युक्तिसे भी ब्रह्मज्ञानीद्वारा धर्म-अधर्म

कथं पुनरात्मानं जानाति तो फिर मुमुक्षु पुरुष आत्माको किस रूपसे जानता है ! इसपर अन्यते— कहते हैं—

इत्युच्यते-

अणोरणीयान्महतो

महीया-

नात्मास्य जन्तोर्निहितो गुहायाम् ।

तमकतुः पश्यति वीतशोको

धातप्रसादान्महिमानमात्मनः ॥ २०॥

यह अणुसे भी अणुतर और महानुसे भी महत्तर आत्मा जीवकी हृदयहूप गुहामें स्थित है। निष्काम पुरुष अपनी इन्द्रियोंके प्रसादसे भारमाकी उस महिमाको देखता है और शोकरहित हो जाता है ॥ २०॥

स्रक्ष्मादणीयाञ्ड्या-अणो : माकादेरणुतरः । महतो महत्परि-माणान्महीयान्महत्तरःपृथिव्यादेः। यद स्ति अणु महद्वा वस्त तत्तेनैवात्मना नित्येन आत्मवत्संभवति तदात्मना विनिर्मक्तमसत्संपद्यते । तस्माद असावेवारमाणोरणीयान्महतो महीयान्सर्यनामरूपवस्तूपाधिक-त्वात् । स चारमास्य जन्तोर्ब्रह्मादि-स्तम्बपर्यन्तस्य प्राणिजातस्य गुहायां हृदये निहित आत्मभूतः स्थित इत्यर्थः ।

तमान्मानं दर्शनश्रवणमननविज्ञानिलङ्गमकतुरकामो दृष्टादृष्टवाद्यविषयोपरतबुद्धिरित्यर्थः।
यदा चैवं तदा मनश्रादीनि
करणानि धातवः श्ररीरस्य
धारणात्प्रसीदन्तीत्येषां धातूनां

आत्मा अणुसे भी अणुतर अर्थात श्यामाक आदि सूक्ष्म पदार्थीसे भी सूक्ष्मतर तथा महान्से भी महत्तर यानी प्रथित्री आदि महत्यरिमाणत्राले पदार्थोंसे भी महत्तर है। संसारमें अग्र अथवा महत्परिमाणवाली कुछ बस्तु है वह उस नित्यखरूप आत्मासे ही आत्मवान् ( खरूप-सत्तायुक्त ) हो सकती है । आत्मासे पित्यक्त हो जानेपर वह सत्ताशून्य हो जाती है। अतः यह आत्मा ही अणु-से-अग्रतर और महान्-से-म**ह**त्तर है: क्योंकि नामरूपवाली वस्तएँ इसकी खपाधि हैं। वह आत्मा ही ब्रह्मासे लेकर स्तम्बपर्यन्त इस सम्पूर्ण प्राणिसमुदायकी हृदयमें निहित है अर्थात् अन्तगत्म-स्द्रपसे स्थित है ।

देखना, सुनना, मनन करना
और जानना—ये जिसके लिङ्ग हैं
उस आरमाको अकृत — निष्काम
पुरुष अर्थात् जिसकी बुद्धि दृष्ट
और अदृष्ट बाह्य विषयोंसे उपरत
हो गयी हैं; क्योंकि जिस समय
ऐसी स्थित होती है उसी समय
मन आदि इन्द्रियाँ, जो कि रारीरको धारण करनेके कारण धालु
कहलाती हैं, प्रसन्न होती हैं—सो

प्रसादादात्मनो महिमानं कर्म- । इन धातुओंके प्रसादसे वह अपने निमित्तवृद्धिश्चयरहितं पश्यत्ययम् क्षियसे रहित महिमाको देखता है;

आत्माकी कर्मनिमित्तक वृद्धि और अहमसीति साक्षाद्विजानाति। अर्थात् इस अतको साक्षात् जानता है कि भैं यह हूँ । [ऐसा जानकर] कतो वीतशोको भवति।।२०॥ फिरवह शोकरहित हो जाता है।।२०॥

अन्यथा दुविंज्ञेयोऽयमात्मा अन्यथा सकाम प्राकृत पुरुषोंके छिये यह आत्मा बड़ा दुर्विज्ञेय कामिभिः प्राकृतपुरुषैः, यसात्- हैं; क्योंकि---

आसीनो द्रं ब्रजति शयानो याति सर्वतः। करतं मदामदं देवं मदन्यो ज्ञातुमहीति ॥ २१॥

वह स्थित हुआ भी दूरतक जाता है, शयन करता हुआ भी सब ओर पहुँचता है। मद ( हर्ष ) से युक्त और मदसे रहित उस देवको भला मेरे सित्रा और कौन जान सकता है ? ॥ २१ ॥

सन् दृं व्रजति । शयानो याति सर्वत एवमसावात्मा देवो मदासदः समदोऽमदश्च सहर्षोऽहर्षश्च श्रीर अमद यानी हर्पसहित और अमद यानी हर्पसहित और विरुद्धधमवानतोऽश्वक्यत्वाञ्ज्ञातुं असं मदामदं देवं मदन्यो कारण उस मदयुक्त और मदरहित देवको मेरे सिवा और कौन जान सकता है! अ(सीनोऽवस्थितोऽचल एव

असदादेरेव सूक्ष्मबुद्धेः
पण्डितस्य सुविज्ञेयोऽयमात्मा
स्थितिगतिनित्यानित्यादिविरुद्धानेक्षभर्मापाधिकत्वाद्धिरुद्धधर्मवच्वाद्विश्वरूपइव चिन्तामणिवदवभासते । अतो दुर्विज्ञेयत्वं दर्शयति
कस्तं मदन्यो ज्ञातुमईतीति ।
करणानाम्रपशमः शयनं

करणजनितस्येकदेशविज्ञानस्य उपश्चमः श्चयानस्य भवति । यदा चैत्रं केत्रलसामान्यविज्ञानत्वात् सर्वतो यातीत्र यदा विशेषतिज्ञान-स्यः स्वेन रूपेण स्थित एव सन्मनआदिगतिषु तदुपाधिक-त्वादुद्रं व्रजतीव । स चेहैंव वर्तते ॥ २१ ॥ यह आतमा हम-जैसे सूक्ष्मबुद्धि विद्वानोंके लिये ही सुविज्ञेय
है । स्थित-गित तथा नित्य और
अनित्य आदि अनेक विरुद्धधर्मरूप
उपाधिवाला तथा विपरीतधर्मयुक्त
होनेसे यह चिन्तामणिके समान
विश्वरूप-सा भासता है । अतः भेरे
सिवा उसे और कौन जानने योग्य
है' ऐसा कहकर उसकी दुर्विज्ञेयता
दिखलाते हैं।

इन्द्रियोंका शान्त हो जाना शयन है। शयन करनेत्राले पुरुष-का इन्द्रियजनित एकदेशसम्बन्धी विज्ञान शान्त हो जाता है। जिस समय ऐसी अवस्था होती है उस समय केवल सामान्य विज्ञान होने-से वह सब ओर जाता हुआ सा जान पड़ता है; और जब वह विशेष विज्ञानमें स्थित होता है तो खरूपसे अविचल रहकर भी मन आदि उपाधियोंबाला होनेसे उन मन आदिकी गतियोंभें जाता हुआ-सा जान पड़ता है। वस्तुतः तो वह यहीं रहता है। २१॥

तद्विज्ञानाच शोकात्यय इत्यपि दर्शयति—

तथा अब यह भी दिखलाते हैं कि उस आत्माके ज्ञानसे शोकका अन्त हो जाता है— अशरीरः शरीरेष्वनवस्थेष्ववस्थितम् ।

महान्तं विभुमात्मानं मत्वा धीरो न शोचित ॥ २२ ॥ जो शरीरोंमें शरीररहित तथा अनित्योमें नित्यखरूप है उस महान्

और सर्वव्यापक आत्माको जानकर बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं

करता ॥ २२ ॥

रूपेण अञारीरं आकाशकल्प आत्मा तमञरीरं शरीरेषु देविषतृमनुष्यादिशरीरेषु अनवस्थेष्ववस्थिति रहितेष्ववस्थितं नित्यमविकृतमित्येतत्, महान्तं महत्त्वस्थापेक्षिकत्वशङ्कायामाह विभुंच्यापिनमात्मानम्---आत्म-ग्रहणं खतोऽनन्यत्वप्रदर्शनार्थम्, प्रत्यगात्मविषय आत्मशब्द: एव मुख्यस्तमी दशमात्मानं मत्वा अयमहमिति धीरो धीमान्न शाचित । न ह्येवंविधस्यात्मविदः

आत्मा अपने स्वरूपसे आकाश-के समान है, अतः देव, पितृ और मनुष्यादि शरीरोंमें अशरीर है, अनवस्थित - अवस्थितिरहित यानी, अनित्योंमें अवस्थित--- नित्य अर्थात् अधिकारी है, तथा महान् है--िकिससे महान् है-इस प्रकार महत्त्वमें इतरकी अपेक्षा होनेकी राङ्का करके कहते हैं उस विभ अर्थात् व्यापक आत्माको जानकर यहाँ 'आत्मा' शब्द अपनेसे ब्रह्मकी अभिन्नता दिखानके लिये गया है; क्योंकि 'आत्मा' प्रत्यागात्मविषयमें ही मुख्य है-ऐसे उस आत्माको 'यहीं मैं हूँ' ऐसा जानकर धीर---बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं करता; क्योंकि इस प्रकारके आत्मवेत्तामें शोक बन ही नहीं सकता ॥ २२ ॥

यद्यपि दुर्विज्ञेयोऽयमात्मा

ञोकोपपत्तिः ॥ २२॥

तथाप्युपायेन सुविज्ञेय एवेत्याह - ही है; इसपर कहते हैं-

यद्यपि यह आत्मा दुर्विज्ञेय है तो भी उपाय करनेसे तो सुविज्ञेय आतमा आत्मकृषासाध्य है नायमात्मा प्रवचनेन छभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन । यमेवैष वृणुते तेन छभ्य-

स्तस्यैष आत्मा विवृणुते तन् श्स्वाम् ॥ २३॥

यह आत्मा वैदाध्ययनद्वारा प्राप्त होने योग्य नहीं है और न धारणाशक्ति अथवा अधिक श्रवणसे ही प्राप्त हो सकता है। यह [साधक] जिस [आत्मा] का वरण करता है उस [आत्मा] से ही यह प्राप्त किया जा सकता है। उसके प्रति यह आत्मा अपने खरूपको अभिन्यक्त कर देता है। २३॥

नायमात्मा प्रवचनेनानेकवेदस्वीकरणेन लम्यां ज्ञेयो नापि
मेधया ग्रन्थार्थधारणशक्त्या ।
न बहुना श्वतेन केवलेन । केन
तिहं लम्य इत्युच्यते—
यमेव स्वात्मानमेष साधको
वणते प्रार्थयते तेनैवात्मना
वित्ता स्वयमात्मा लम्यो ज्ञायत
एवमित्येतत् । निष्कामस्यात्मानम्
एव प्रार्थयत आत्मनैवात्मा
लम्यत इन्यर्थः ।

यह आत्मा प्रवचन अर्थात् अनेकों वेदोंको स्वीकार करनेसे प्राप्त यानी विदित होने योग्य नहीं है, न मेत्रा यानी प्रन्थार्थ-धारणकी शक्तिसे ही जाना जा सकता है और न केवल बहुत-सा श्रवण करनेसे ही । तो फिर किस प्रकार प्राप्त किया जा सकता है, इसपर कहते हैं—

यह साध्य जिस अपने आत्माका वरण—प्रार्थना करता है उस वरण करने-वाले आत्माद्वारा यह आत्मा स्वयं ही प्राप्त किया जाता है —अर्थात् उससे ही 'यह ऐसा है' इस प्रकार जाना जाता है। तात्पर्य यह कि केवल आत्म-लाभके लिये ही प्रार्थना करनेवाले निष्काम पुरुषको आत्माके द्वारा ही आत्माकी उपलब्धि होती है।

कथं लभ्यत इत्युच्यते---तस्यात्मकामस्यैप आत्मा वि-वृणुते प्रकाशयति पारमार्थिकीं तन् स्वां स्वकीयां स्वयाधातम्यम् इत्यर्थः ॥ २३ ॥

किस प्रकार उपलब्ध होता है, इसपर कहते हैं - उस आत्म-कामीके प्रति यह आत्मा अपन पारमार्थिक स्वरूप अर्थात् अपने याथारम्यको विवृत---प्रकाशित कर देता है ॥ २३॥

किं चान्यत--

इसके सिवा दूसरी वात यह भी है—

आत्मज्ञानका अन्धिकारी

नाविरतो दुश्वरितान्नाशान्तो नासमाहितः। नाशान्तमानसो वापि प्रज्ञानेनैनमाप्नुयात् ॥ २ ४ ॥

जो प्रापकभीमें निवृत्त नहीं हुआ हैं, जिसकी इन्द्रियाँ शान्त नहीं है, जो असमाहित है और जिसका चित्त शान्त नहीं है वह इसे आत्म-ज्ञानद्वारः प्राप्त नहीं कर सकता है ॥ २४॥

समाहितचित्तोऽपि सन्समाधान- भी उस एकाप्रताके फलका इन्छ्रक

न दुश्वरितात्प्रतिषिद्धाच्छुति जो दुश्वरित—प्रतिषिद्ध कर्म यानी श्रुति स्मृतिसे अविहित पाप- समुत्यविहितात्पापकर्मणोऽविरतः कर्मसे अविरत — अनुपरत है वह नहीं, जो इन्द्रियोंकी चन्न्रछताके कारण अशान्त यानी उपरितश्च है वह भी नहीं, जो असमाहित अर्थात् जिसका चित्त एकाप्र नहीं है—जो विक्षिप्तचित्त है वह भी नहीं, तथा समाहितचित्त होनेपर समाहितचित्त होनेपर

फलार्थित्वान्नाप्यशान्तमानसो व्यापृतचित्तः प्रज्ञानेन **ब्रक्ष**-विज्ञानेनेनं प्रकृतमात्मानमाप्नु-इन्द्रियलौल्याच समाहितचित्तः समाधानफलाद्प्युवशान्तमान-सश्चाचार्यवान्प्रज्ञानेन यथोक्तम् आत्मानं प्राप्नोतीत्यर्थः ॥२४॥

होनेके कारण जो अशान्तचित्त हैं—जिसका चित्त निरःतर व्यापार करता रहता है वह पुरुष भी इस प्रस्तुत आत्माको येवल आत्मज्ञान-द्वारा नहीं प्राप्त कर सकता। यात् । यस्तु दुश्चरिताद्विरत अर्थात् जो पापकर्म और इन्द्रियों-की चन्नव्तासे हटा हुआ तथा समाहितचित्र और उस समाधानके फलसे भी उपशान्तमना है वह आचार्यवान् साधक ही ब्रह्मज्ञान-द्वारा उपर्युक्त आत्माको प्राप्त कर सकता है॥ २४॥

यस्त्वनेवंभृतः-

किन्त जो (साधक) ऐसा नहीं है [ उसके विषयमें श्रुति कहती है]-

यस्य ब्रह्म च क्षत्रं च उमे भवत ओद्नः । मृत्यर्यस्योपसेचनं क इत्था वेद यत्र सः॥ २५॥

जिस आत्माके ब्राह्मण और क्षत्रिय-ये दोनों ओदन--भात हैं तथा मृत्य जिसका उपसेचन (शाकादि) है, वह जहाँ है उसे कौन [अज्ञ पुरुष ] इस प्रकार ( उपर्युक्त साधनसम्पन्न अधिकारीके समान ) जान सकता है ! || २५ ||

यस्यात्मनो ब्रह्मक्षत्रे सर्वधर्म-विधारके अपि सर्वत्राणभूते उमे ओदनोऽञ्चनं भवतः स्थाताम्,

सर्वहरोऽपि मृत्युर्यस्योपसेचनम् | सवहराऽपि मृत्युयस्यापस्यनम् त्या सवका हरण करनाला हानपर्
भी मृत्यु जिमका भातके लिये अपस्यन (शाकादि) के समान है, अर्थाद् भोजनके लिये भी पर्यात नहीं है, उस आत्मको, जहाँ कि बह सन् क इत्था इत्थमेवं यथोक्त- है, ऐसा कीन पूर्वीक साधनोंसे रहित और साधारण बुद्धिवाल पुरुष है जो इस प्रकार—उपर्युक्त साधनसम्पन्न नाति यत्र स आत्मेति ॥ २५ ॥ पुरुषके समान जान सके १॥२५॥

तथा सबका हरण करनेनाला होनेपर

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यगोविन्दभगवत्पुज्यपादशिष्य-श्रीमदाचार्यश्रीशङ्करभगवतः कृतौ कठोपनिषद्भाष्ये प्रथमाध्याये द्वितीयत्रल्लीमाध्यं समाप्तम् ॥ २ ॥



प्राप्ता और प्राप्तच्य-भेदसे दो आत्मा

सम्बन्धः---

٥.

विद्याविद्ये नानाविरुद्धफले

ऋतं पिबन्तावित्यस्या बल्लचाः । इस 'ऋतं पिबन्तौ' इत्यादि तृतीया वल्लीका सम्बन्ध इस प्रकार है—

अपर विद्या और अविद्या नाना विद्याविद्ये नानाविरुद्धफले प्रकारके विरुद्ध धर्मोवाली बतलायी गयी हैं; किन्तु उनका फलसहित ययावत् निर्णय नहीं किया गया । उनका निर्णय करनेके लिये ही [ इस वल्लीमें ] रथके रूपककी कल्पना की गयी है। ऐसा करनेसे कल्पना, तथा च प्रतिपत्ति- उन्हें [ अर्थात् विद्या अविद्याको ] समझनेमें सुगमता हो जाती है। सौकर्यम् । एवं च प्राप्तुपाप्य- इसी प्रकार प्राप्त करनेवाले और गन्तुगन्त्व्यविवेकार्थं द्वावारमानो वाले और गन्तव्य छक्ष्यका विवेक करनेके छिये दो आत्माओंका ज्यान्यम्योते— उपन्यास करते हैं— प्राप्तत्र्य वस्तु तथा गमन करने-

ऋतं पिबन्तौ सुकृतस्य छोके ग्रहां प्रविष्टौ परमे परार्धे । छायातपो ब्रह्मविदो वदन्ति

पञ्चाग्नयो ये च त्रिणाचिकेताः ॥ १ ॥

ब्रह्मवेत्ता लोग कहते हैं कि शरीरमें बुद्धिरूप गुहाके भीतर प्रकृष्ट ब्रह्मस्थानमें प्रविष्ट द्वए अपने कर्मफलको भोगनेवाले छाया और घामके समान परस्पर विलक्षण दो ितत्त्र ] हैं । यही बात जिन्होंने तीन बार नाचिकेताग्निका चयन किया हैं वे पञ्चाग्निकी उपासना करनेवाले भी कहते हैं।। ?।।

ऋतं सत्यमवश्यंभावित्वात । एकस्त्र कर्भफलं पिवति श्रुङ्क्ते नेतरः: पातृसम्बन्धात्पिबन्तौ इत्यच्यते छत्रिन्यायेन, सक्त-स्य म्वयंकृतस्य कर्मण इति पूर्वेण सम्बन्धःः लोकेऽसिन शरीरे गुहां गुहायां बुद्धी प्रविष्टी, परमे बाह्यपुरुषाकाश-संस्थानापेक्षया परमम. परस्य परार्धम । ब्रह्मणोऽर्ध स्यानं तसिन्हि परं ब्रह्मोपलभ्यते, अतस्तस्मिन्परमे परार्धे हार्दाकाशे प्रविष्टावित्यर्थः ।

तौ च च्छायातपाविव विल-क्षणौ संसारित्वासंसारित्वेन

ऋत अर्थात अवस्यम्भावी होनेहै. कारण सत्य कर्मफळका पान करने-वाले हो आता. जिनमेंसे केवल एक कर्मफलका पान---भोग करता है, दूसरा नहीं; तो भी पान करने-वालेसे सम्बन्ध होनेके कारण यहाँ छत्रिन्यायसे\* दोनोंडीके लिये 'पिबन्तौ' इस दिवचनका प्रयोग हुआ है, सुकृत अर्थात् अपने किये हुए कर्मके फलको भोगते हुए, यहाँ 'स्रकृतस्य' शब्दका पूर्ववर्ती 'ऋतम्' शब्दके साथ सम्बन्ध है। छोक अर्थात इस शरीरमें गृहा बुद्धिके आकाशस्थानकी अपेक्षा उरक्रष्ट पर-ब्रह्मके अर्घ यानी स्थानमें प्रवेश किये द्वए हैं; क्योंकि उसीमें परब्रक्षकी उपलब्धि होती है। अतः तात्पर्य यह है कि उस परम परार्ध यानी हृदयाकाशमें प्रवेश किये हुए हैं। वे दोनों संसारी और असंसारी होनेके कारण छाया और ध्रपके

जहाँ बहुतसे आदमी जा रहे हों और उनमेंसे किसी एकके पास छाता हो तो तूरसे देखनेवाला पुरुष उन्हें बतलानेके लिये 'देखों, वे छातेवाले लोग जा रहे हैं' ऐसे वाक्यका प्रयोग करता है। इस प्रकार एक छातेवालेसे सम्बद्ध होनेके कारण वह सारा समृह ही छातेवाला कहा जाता है। इसे 'छित्रिन्याय' कहते हैं। इसी प्रकार यहाँ भोक्ता जीवके सम्बन्धसे ईश्वरको भी मोका कहा गया है।

ब्रह्मविदो वदन्ति कथयन्ति । न केवलमकर्मिण एव वदन्ति, पञ्चाग्रयो गृहस्था ये च त्रिणाचिकेताः त्रिःकृत्वो नाचि-केतोऽग्निश्चितो यैस्ते त्रिणाचि-केताः ॥ १ ॥

समान परस्पर निरुक्षण हैं — ऐसा ब्रह्मवेत्तालोग वर्णन करते — कहते हैं। [इस प्रकार] केवल अकर्मी ही ऐसा नहीं कहते बल्कि जो त्रिणाचिकेत हैं — जिन्होंने तीन बार नाचिकेत अग्निका चयन किया है वे पञ्चाग्निकी उपासना करनेवाले गृहस्थ भी ऐसा ही कहते हैं॥१॥

यः सेतुरीजानानामक्षरं ब्रह्म यत्परम् । अभयं तितीर्षतां पारं नाचिकेत∜राकेमहि ॥ २ ॥

जो यजन करनेवालोंके लिये सेतुके समान है उस नाचिकेत अग्नि-को तथा जो भयरान्य है और संसारको पार करनेकी इच्छावालोंका परम आश्रय है उस अक्षरब्रह्मको जाननेमें हम समर्थ हों ॥ २ ॥

यः सेतुरिव सेतुरीजानानां यजमानानां किर्मणां दुःखसंतरणार्थत्वान्नाचिकेतोऽग्निस्तं वयं 
ज्ञातुं चेतुं च शकेमिह शक्तुवन्तः।
किं च यचाभयं भयशून्यं संसारपारं 
तितीर्पतां तर्तुमिच्छतां ब्रह्मविदां 
यत्परमाश्रयमक्षरमात्माच्यं ब्रह्म 
तच ज्ञातुं शकेमिह शक्तुवन्तः।
परापरे ब्रह्मणी कर्मब्रह्मविदाश्रये

दुःखको पार करनेका साधन होनेसे जो नाचिकेत अग्नि यजमान अर्थात् कर्मियोंके छिये सेतुके समान होनेके कारण सेतु हैं उसे हम जानने और चयन करनेमें समर्थ हों। तथा जो भयरहित हैं, और संसारके पार जानेकी इच्छावाले ब्रह्मवेत्ताओं-का परम आश्रय अविनाशी आत्मा नामक ब्रह्म हैं उसे भी हम जाननेमें समर्थ हो सकें। अर्थात् कर्मवेत्ताका आश्रय अपर ब्रह्म और ब्रह्मवेत्ताका आश्रय वेदितव्ये इति वाक्यार्थः । । परब्रह्म-- ये दोनों ही ज्ञातन्य हैं--एतयोरेव ह्यपन्यासः कृत ऋतं

विबन्ताविति ॥ २ ॥

यह इस वाक्यका अर्थ है। 'ऋतं पिबन्ती' इत्यादि मन्त्रसे इन्हीं दोनों [ब्रह्मों] का उल्लेख । कियागया है।।२।।

मोक्ष-विद्याविद्ययोरिष कृतो गमनाय संसारगमनाय च तस्य अविद्याका अधिकारी है उसके कल्प्यते---

तत्र य उपाधिकृतः संसारी । उनमें जो उपाधिपरिच्छित्र संसारी मोक्ष एवं संसारके प्रति गमन करनेके छिये विद्या और रथः साधनस्रक्षप रथकी कल्पना की जाती है—

शरीरादिसे सम्बद्ध रथादि रूपक

आत्मानः रथिनं विद्धि शरीरः रथमेव तु । बुद्धि त सारथिं विद्धि मनः प्रग्रहमेव च ॥ ३ ॥

त आत्माको रथी जान, शरीरको रथ समझ, बुद्धिको सारथि जान और मनको लगाम समझ ॥ ३ ॥

तत्र तत्रात्मानमृतपं संसारिणं । रथिनं रथस्वामिनं विद्धि जानीहि। शरीरं रथमेव त रथबद्ध-हयस्थानीयैरिन्द्रियराकुष्यमाण-त्वाच्छरीरस्य। पुद्धिं तु अध्यवसाय-लक्षणां सार्थि विद्धि बुद्धिनेत्-

उनमें उस आत्माको--कर्मफळ भोगनेवाले संसारीको रथी--रथका खामी जान । और शरीरको तो रथ ही समझः क्योंकि शरीर रथमें बँघे हुए अश्वरूप इन्द्रियगणसे खाँचा जाता है। तथा निश्चय करना ही जिसका लक्षण है उस बुद्धिको सारिय जान; क्योंकि सारियरूप प्रधानत्वाच्छरीरस्य सार्थिनेतृप्रधान इव रथः। सर्वे हि देहगतं
कार्यं बुद्धिकर्तव्यमेव प्रायेण। मनः
संकल्पविकल्पादिलक्षणं प्रग्रहं
रश्चनां विद्धि। मनसा हि
प्रगृहीतानि श्रोत्रादीनि करणानि
प्रवर्तन्ते रश्चनयेवाश्वाः॥ ३॥

नेता ही जिसमें प्रधान है उस रथके समान शरीर बुद्धिरूप नेताकी प्रधानतावाला है; क्योंकि देहके सभी कार्य प्रायः बुद्धिके ही कर्तव्य हैं। और संकल्प-विकल्पादिरूप मनको प्रग्रह—लगाम समझ; क्योंकि जिस प्रकार घोड़े लगामसे नियन्त्रित होकर चलते हैं उसी प्रकार श्रोत्रादि इन्द्रियाँ मनसे नियन्त्रित होकर ही अपने विषयोंमें प्रवृत्त होती हैं॥॥॥

## इन्द्रियाणि हयानाहुर्विषयाः स्तेषु गोचरान् ।

आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेत्याहुर्मनीषिणः ॥ ४ ॥

विवेकी पुरुष इन्द्रियोंको घोड़े बतलाते हैं तथा उनके घोड़ेरूपसे कल्पित किये जानेपर विषयोंको उनके मार्ग बतलाते हैं और शरीर, इन्द्रिय एवं मनसे युक्त आत्माको मोक्ता कहते हैं ॥ ४ ॥

इन्द्रियाणि चक्षुरादीनि हयान् । आह् रथकल्पनाकुश्चलाः शरीररथाकर्षणसामान्यात् । तेष्वेव
इन्द्रियेषु हयत्वेन परिकल्पितेषु
गोचरान्मार्गान्रूपादीन्विषयान्
विद्धि । आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं
शरीरेन्द्रियमनोमिः सहितं
संयुक्तमात्मानं भोक्तेति संसारीत्याहुर्मनीषिणो विवेकिनः ।

रथकी कल्पना करनेमें कुशल पुरुषोंने चक्षु आदि इन्द्रियोंको धोड़े बतलाया है; क्योंकि [इन्द्रिय और घोड़ोंकी कमशः:] शरीर और रथको खींचनेमें समानता है। इस प्रकार उन इन्द्रियोंको घोड़ेरूपसे परिकल्पित किये जानेपर रूपादि विषयोंको उनके मार्ग जानो तथा शरीर, इन्द्रिय और मनके सहित अर्थात् उनसे युक्त आस्माको मनीधी— विवेकी पुरुष 'यह मोक्ता—संसारी है' ऐसा बतलाते हैं।

न हि केवलखात्मनो भोक्त-। त्वमस्ति बुद्धयाद्युपाधिकृतमेव तस्य भोक्तृत्वम् । तथा च श्रुत्य-न्तरं केवलस्याभोक्तत्वमेव दर्श-यति-''ध्यायतीव लेलायतीव'' (बृ॰ उ॰ ४।३।७)इत्यादि 🖟 एवं च सति वक्ष्यमाणरथकल्प-नया वैष्णवस्य पदस्यात्मतया प्रतिपत्तिरुपपद्यते नान्यथा स्व-मावानतिक्रमात् ॥ ४ ॥

केवल (शुद्ध) आत्मा भोक्ता है नहीं, उसका भोक्तृत्व तो बुद्धि आदि उपाधिक कारण ही है । इसी. प्रकार "ध्यान करता हुआ-सा, बेष्टा करता हुआ-सा" इत्यादि एक दूसरी श्रुति भी केवल आत्माका अभोक्तृत्व ही दिखलाती है। ऐसा होनेपर ही आगे कही जानेवाळी रथकल्पनासे उस वैष्णव-पदकी आत्मभावसे प्रतिपत्ति (प्राप्ति) बन सकती है--और किसी प्रकार नहीं; क्योंकि खभाव कभी नहीं बद्ध सकता ॥ ४ ॥

#### अविवेकीकी विवशंता

यस्त्वविज्ञानवानभवत्ययुक्तेन मनसा सदा। तस्येन्द्रियाण्यवश्यानि दुष्टाश्वा इव सारथेः॥ ५ ॥

किन्तु जो [ बुद्धिरूप सारिय ] सर्वदा अविवेकी एवं असंयत चित्तसे युक्त होता है उसके अधीन इन्द्रियों इसी प्रकार नहीं रहतीं जैसे सारिय-के अधीन दुष्ट घोड़े ॥ ५ ॥

तत्रैवं सति यस्तु बुद्धचाख्यः सारिथरविद्धानवाननिषुणोऽविवे-की प्रवृत्तो च निवृत्तो च भवति यथेतरो रथचर्यायामयुक्तेन

अप्रगृहीतेनासमाहितेन मनसा
प्रम्रहस्थानीयेन सदा युक्तो भवति
तस्थाकुश्चलस्य बुद्धिसारथेः
हिन्द्रयाण्यश्वस्थानीयाध्न्तस्थानि
अश्चन्यनिवारणानि दुष्टाश्चा
अदान्तास्वा हवैतरसारथेर्भवन्ति ॥ ५॥

सर्वदा प्रमह (लगाम) स्थानीय अयुक्त—अगृहीत अर्थात् विक्षिप्त चित्तसे युक्त है उस अनिपुण बुद्धि- रूप सारियके इन्द्रियरूप घोड़े [स्थादि हाँकनेवाले ] अन्य सारियके दुष्ट अर्थात् बेकावृ घोड़ोंके समान अवस्य (वशमें न आनेवाले) यानी जिनका निवारण नहीं किया जा सकता ऐसे हो जाते हैं॥ ५॥

#### विवेकीकी स्वाधीनता

यस्तु विज्ञानवानभवित युक्तेन मनसा सदा ।

तस्येन्द्रियाणि वरयानि सदश्चा इव सारथेः ॥ ६ ॥

परन्तु जो (बुद्धिरूप सारिष ) कुशल और सर्वदा समाहित चिक्तसे

युक्त होता है उसके अधीन इन्द्रियौँ इस प्रकार रहती हैं जैसे सारिषके
अधीन अच्छे घोड़े ॥ ६ ॥

यस्तु पुनः पूर्वोक्तविपरीतः सारिथर्भवति विज्ञानवान्त्रगृहीत-मनाः समाहितचित्तः सदा तस्याञ्चस्थानीयानीन्द्रियाणि प्र-वर्तियतुं निवर्तियतुं वा शक्यानि वञ्यानि दान्ताः सदञ्वा ह्वैतर-सारथेः॥ ६॥ किन्तु जो [ बुद्धिरूप सारिष ]
पूर्वोक्त सारिषसे विपरीत विज्ञानवान्
(कुराल)——मनको नियन्त्रित रखनेबाला अर्थात् संयतिचत्त होता है
उसके लिये अश्वस्थानीय इन्द्रियौँ
प्रवृत्त और निवृत्त किये जानेमें इस
प्रकार शक्य होती हैं जैसे सारिषके
लिये अच्छे बोड़े ॥ ६॥

तस्य पूर्वीक्तस्याविज्ञानवतो

उस पूर्वोक्त अविद्वानवान् बुद्धिरूप सारिपवाले रयीके लिये श्रुति यह फड बतलाती है—

बुद्धिसारथेरिदं फलमाइ--

### अविवेकीकी संसारपाप्ति

यस्त्वविज्ञानवान्भवत्यमनस्कः सदाश्रचिः। न स तत्पदमाप्नोति संसारं नाधिगन्छति॥ ७॥

किन्तु जो अविज्ञानवान्, अनिगृहीतचित्त और सदा अपवित्र रहनेवाला होता है वह उस पदको शप्त नहीं कर सकता, प्रत्युत सस'रको ही प्राप्त होता है ॥ ७ ॥

यस्त्वविज्ञानवारभवति 3i | मनस्कोऽप्रगृहीतमनस्कः H तत एव।श्रुचिः सदैव, न स केवलं कैवल्यं नाप्नोति संसारं च जन्ममरणलक्षणमधिगच्छति 11 9 11

किन्त जो अविज्ञानवान्, अमनस्क — असंयतचित्त और इसी छिये सदा अपवित्र रहनेवाला होता है उस सारथिके द्वारा वह जिव-रथी तत्पूर्वोक्तमक्षरं यत्परं पदम् रूप ] रयी उस पूर्वोक्त अक्षर परम आप्नोति तेन सारथिना । न पदको प्राप्त नहीं कर सकता । वह कैवल्यको प्राप्त नहीं होता-केवल इतना ही नहीं, बल्कि जन्म-मरणरूप संसारको भी प्राप्त होता है ॥ ७ ॥

#### विवेकीकी परमपद्रप्राप्ति

यस्त विज्ञानवान्भवति समनस्कः सदा शुचिः । स तु तत्पद्माप्तोति यस्माद्भूयो न जायते ॥ ८ ॥

किन्त जो विज्ञानवान, संयतचित्त और सदा पवित्र रहनेवाछा होता है वह तो उस पदको प्राप्त कर लेता है जहाँसे वह फिर उत्पन्न नहीं होता॥ ८॥

यस्त द्वितीयो विज्ञानवान् | किन्तु जो दूसरा रथी अर्थात् विज्ञानवत्सारध्यपेतो रथी विद्वान् | विद्वान् विज्ञानवान्---कुशल सारिय-

इत्येततः युक्तमनाः समनस्कः स तत एव सदा श्रुचिः स तु तत्पदमाप्नोति,यसादाप्तात्पदाद् अप्रच्युतः सन्भृयः पुनर्न जायते संसारे ॥ ८ ॥

से युक्त, समनस्क—युक्तिचित्त और इसीलिये सदा पिनत्र रहनेवाला होता है वह तो उसी पदको प्राप्त कर लेता है, जिस प्राप्त हुए पदसे च्युत न होकर वह फिर संसारमें उत्पन्न नहीं होता ॥ ८॥

किं तत्पदमित्याह-

| वह पद क्या है ? इसपर | कहते हैं—

विज्ञानसारथिर्यस्तु

मनःप्रग्रहवान्नरः ।

सोऽध्वनः पारमाञ्चोति तद्विष्णोः परमं पद्म् ॥ ९ ॥ जो मनुष्य विवेकयुक्त बुद्धि-सारिषसे युक्त और मनको वशर्मे रग्वनेवाळा होता है वह संसारमार्गसे पार होकर उस विष्णु ( व्यापक परमारमा ) के परमपदको प्राप्त कर लेता है ॥ ९ ॥

विज्ञानसारथिर्यस्तु यो विवेक- |
बुद्धिसारथिः पूर्वोक्तो मनःप्रग्रहवान्त्रगृहीतमनाः समाहितचित्तः सञ्ज्ञचिर्नरो विद्वान्सोऽष्वनः संसारगतेः पारं परमेव
अधिगन्तव्यमित्येतदाप्नोति
सुच्यते सर्वसंसारवन्धनैः तद्विष्णोः
व्यापनज्ञीलस्य ब्रह्मणः परमात्मनो
वासुदेवाख्यस्य परमं प्रकृष्टं पदं
स्थानं सतत्त्वमित्येतद्यदसौ
आप्नोति विद्वान् ॥ ९ ॥

जो पूर्वोक्त विद्वान् पुरुष विवेकयुक्त बुद्धि-सार्थिसे यक्त मनोनिप्रहत्रान् यानी निगृहीतचित्त-एकाप्र मनवाला होता द्वआ पवित्र है वह संसारगतिके पारको यानी अवस्यव्राप्तव्य परमात्माको कर लेता है; अर्थात सम्पूर्ण संसार-बन्धनोंसे मुक्त हो जाता है। उस विष्ण यानी वासुदेवनामक सर्व-व्यापक परब्रह्म परमात्माका परम--- उत्कृष्ट पद--स्थान अर्घात् खरूप है उसे वह विद्वान प्राप्त कर लेता है ॥ ९ ॥

अधुना यत्पदं गन्तव्यं तस्य इन्द्रियाणि स्थूलान्यारम्य सूक्ष्म-तारतम्यक्रमेण प्रत्यगात्मतया अधिगमः कर्तव्य इत्येवमर्थमिदम् आरम्यते— अब, जो प्राप्तव्य परम पद है
उसका स्थूल इन्द्रियोंसे आरम्भ
करके सूक्ष्मत्वके तारतम्य-क्रमसे
प्रत्यगात्मखरूपसे ज्ञान प्राप्त करन।
चाहिये, इसीलिये आगेका कथन
आरम्भ किया जाता है—

#### इन्द्रियादिका तारतम्य

इन्द्रियेभ्यः परा हार्था अर्थेभ्यश्च परं मनः । मनसस्तु परा बुद्धिर्बुद्धेरात्मा महान्परः ॥१०॥

इन्द्रियोंकी अपेक्षा उनके निषय श्रेष्ठ हैं, निपयोंसे मन उत्कृष्ट **है,** मनसे बुद्धि पर **है और** बुद्धिसे भी महान् आत्मा (महत्तस्त्र) उत्कृष्ट है ॥ १०॥

स्थूलानि तावदिन्द्रियाणि तानि येरथैरात्मप्रकाशनाय आरब्धानि तेम्य इन्द्रियेम्यः स्वकार्येम्यस्ते परा ह्यथीः सुक्ष्मा महान्तश्च प्रत्यगात्मभृताश्च । तेम्योऽप्यर्थेम्यश्च परं सुक्ष्मतरं महत्प्रत्यगात्मभृतं च मनः। मनः-शब्दवाच्यं मनस आरम्भकं भृत-सक्षमं संकल्पविकल्पाद्यारम्म- इन्द्रियाँ तो स्थूल हैं । वे जिन राब्द स्पर्शादि विपर्योद्वारा अपनेको प्रकाशित करनेके लिये बनायी गयी हैं वे विपय अपने कार्यभूत इन्द्रिय-वर्गसे पर—सृक्ष्म, महान् एवं प्रस्यगात्मखरूप हैं ।

तेम्योऽप्यर्थेम्यश्च परं सक्ष्मतरं उन विषयोंसे भी पर—स्हम, महान् तथा नित्यखरूपभूत मन है, जो कि 'मन' रान्दका वाष्य और मनका आरम्भकं भूत-स्क्ष्मं संकल्पविकल्पाद्यारम्भ-कि वही सङ्गल्प-विकल्पादिका आरम्भक है। मनसे भी पर—स्हमतरा

महत्तरा प्रत्यगात्मभृता च बुद्धिः, बुद्धिश्चन्दवाच्यमध्यवसाया-चारम्मकं भृतम्बक्षमम् । बुद्धेरात्मा सर्वप्राणिबुद्धीनां प्रत्यगात्मभृत-त्वादात्मा महान्सर्वमहत्त्वात् । अव्यक्ताचत्प्रथमं जातं हैरण्य-गर्मे तत्त्वं बोधाबोधात्मकं महा-नात्मा बुद्धेः पर इत्युच्यते ॥१०॥

महत्तर एवं प्रत्यगातमभूत बुद्धि अर्थात् 'बुद्धि' शब्द-वाच्य अध्य-वसायादिका आरम्भक भूतसूक्ष्म है । उस बुद्धिसे भी, सम्पूर्ण प्राणियों-की बुद्धिका प्रत्यगातमभूत होनेसे आत्मा महान् है; क्योंकि वह सबसे वड़ा है । अर्थात् अव्यक्तसे जो सबसे पहले उत्पन्न हुआ हिरण्यगर्भ तत्त्व है, जो [ ज्ञानशक्ति और क्रियशक्तिसे सम्पन्न होनेके कारण ] बोधाबोधा-त्मक है वह महान् आत्मा बुद्धिसे भी पर है—ऐसा कहा जाता है ॥१०॥

महतः परमञ्यक्तमञ्यक्तात्पुरुषः परः। पुरुषान्न परं किंचित्सा काष्टा सा परा गतिः॥११॥

महत्तत्त्वसे अन्यक्त (मूलप्रकृति) पर है और अन्यकसे भी पुरुष पर हैं। पुरुपसे पर और कुछ नहीं है। वही [सूक्ष्मत्वकी] पराकाष्टा (हद) है, वही परा (उत्कृट) गति है॥ ११॥

महतोऽपि परं स्रक्ष्मतरं प्रत्यगात्मभूतं सर्वमहत्तरं च अव्यक्तं सर्वस्य जगतो बीजभूतम् अव्याकृतनामरूपसतत्त्वं सर्व-कार्यकारणशक्तिसमाहाररूपम् अव्यक्ताव्याकृताकाशादिनाम-बाच्यं परमात्मन्योतप्रोतभावेन महत्से भी पर—स्द्रमतर, प्रत्यगात्मखरूप और सबसे महान् अव्यक्त है, जो सम्पूर्ण जगत्का बीज-भूत, अव्यक्त नामरूपोंका सत्ता-खरूप, सम्पूर्ण कार्य-कारणशक्तिका सङ्घात, अव्यक्त, अव्यक्त और आकाशादि नामोंसे निर्दिष्ट होने-बाला तवा बटके चानेने रहनेवाली

समाश्रितं वटकणिकायामिव वट-वृक्षशक्तिः।

तसादन्यकात्परः स्वक्ष्मतरः
सर्वकारणकारणत्वात्प्रत्यगातमत्वाच महांश्र अत एव पुरुषः
सर्वपूरणात् । ततोऽन्यस्य परस्य
प्रसङ्गं निवारयन्नाह पुरुषान्न परं
किंचिदिति। यसान्नास्ति पुरुषात्
चिन्मात्रधनात् परं किंचिदिपि
वस्त्वन्तरं तसात्स्वक्ष्मत्वमहत्त्वप्रत्यगात्मत्वानां सा काष्ठा निष्ठा
पर्यवसानम् ।

अत्र हीन्द्रियेभ्य आरभ्य स्रक्षमत्वादिपरिसमाप्तिः । त्रत एव च गन्तुणां सर्वगति-मतां संसारिणां परा प्रकृष्टा गतिः "यद्गत्वा न निवर्तन्ते" (गीता८। २१; १५।६) इति स्मृतेः ॥ ११॥

नतु गतिश्रेदागत्यापि
भवितन्यम् । कथं यसाद्भूयो
न जायत इति ?

विश्वक्षकी शक्तिके समान पर्मात्मामें ओतप्रोतभावसे आश्रित है।

उस अध्यक्तकी अपेक्षा सम्पूर्ण कारणोका कारण तथा प्रत्यगात्मरूप होनेसे पुरुष पर—स्कमतर एवं महान् है। इसीलिये वह सबमें पूरित रहनेके कारण 'पुरुष' कहा जाता है। इसके सिवा किसी दूसरे उन्कृष्टतरके प्रसङ्गका निवारण करते हुए कहते हैं कि पुरुषसे पर और कुछ नहीं है। क्योंकि चिद्धनमात्र पुरुष भिन्न और कोई वस्तु नहीं है इसिल्ये वही सूक्ष्मस्व, महत्त्व और प्रत्यगात्मत्वकी पराकाष्ठा— स्थित अर्थात् पर्यवसान है।

इन्द्रियोंसे लेकर इस आरमामें ही सूक्ष्मत्यादिकी परिसमाप्ति होती है। अतः यही गमन करनेवाले अर्थात् सम्पूर्ण गतियोंबाले संसारियों-की पर—-उत्कृष्ट गति है, जैसा कि "जिसको प्राप्त होकर फिर नहीं छौटते" इस स्मृतिसे सिद्ध होता है॥ ११॥

शङ्का-यदि [ पुरुषके प्रति] गति है तो [ वहाँसे ] आगति ( ठौटना ) भी होना चाहिये; फिर 'जिसके पाससे फिर जन्म नहीं ठेता' ऐसा क्यों कहा जाता है !

नैव दोषः, सर्वस्य प्रत्यगा-त्मत्वादवगतिरेव गतिरित्युप-चर्यते । प्रत्यगात्मत्वं च दर्शि-तमिन्द्रियमनोबुद्धिपरत्वेन । यो हि गन्ता सोऽगतमप्रत्यप्रपूर्व है वह अपनेसे पृथक् अनासमूत गच्छत्यनात्मभूतंन विपर्ययेण । एवं अप्राप्त स्थानकी ओर ही जाया अध्वसु पार्यिष्णवः" इत्याद्या । तथा च दर्शयति प्रत्यगात्मत्वं सर्वस्य--

समाधान-यह दोष नहीं हैं: क्योंकि सबका प्रत्यगातमा होनेसे आत्माके ज्ञानको ही उपचारसे गति कहा गया है । तथा इन्द्रिय, मन और बुद्धिसे आत्माका परत्व प्रदर्शित कर उसका प्रत्यगातमल दिखलाया करता है; इससे विपरीत अपनी च श्रुति:-- "अनध्वगा ही ओर नहीं आता-जाता । इस विषयमें ''संसारमार्गसे पार होनेकी इच्छावाले पुरुष मार्गरहित होते हैं" इत्यादि श्रुति भी प्रमाण है। तथा आगेकी श्रुति भी पुरुपका सबका प्रत्यगारमा होना प्रदर्शित करती है-

आत्मा सूक्ष्मबुद्धियाह्य है

## एष सर्वेषु भूतेषु गूढोत्मा न प्रकाशते ।

### दृश्यते त्वप्रचया बुद्धचा सूक्ष्मया सूक्ष्मदर्शिभिः॥ १ २ ॥

सम्पूर्ण भूतों में छिपा हुआ यह आत्मा प्रकाशमान नहीं होता । यह तो सूरमदर्शा पुरुषोंद्वारा अपनी तीव और सूरमबुद्धिसे ही देखा जाता है ॥ १२ ॥

एष पुरुषः सर्वेषु ब्रह्मादि-स्तम्बपर्यन्तेषु भूतेषु गृद्धः संवृतो दर्शनश्रवणादिकमीविद्यामाया-

च्छन्नोऽत एवात्मा कस्यचित अहो अतिगम्मीरा दुरवगाह्या विचित्रा माया चैयं यदयं सर्वो जन्तः परमार्थतः परमार्थसतस्वोऽप्येवं बोध्यमानोऽहं परमारमेति देहेन्द्रियादि-गुह्णात्यनात्मानं सङ्घातभागमनो द्द्यमानमपि घटादिवदात्मत्वेनाहमग्रुष्य पत्र इत्यत्च्यमानोऽपि गृह्णाति । नूनं मोग्रह्ममानः मायया सर्वो लोको बम्भ्रमीति । तथा च सरणम-''नाहं प्रकाशः सर्व-स्य योगमायासमावृतः' (गीता ७। २५ ) इत्यादि ।

नतु विरुद्धिमिद्युच्यते "मत्वा धीरो न शोचित" (क• उ॰ २।१।४) "न प्रकाशते" (क॰ उ॰ १।३।१२) इति च। नैतदेवम्। असंस्कृतबुद्धेरिव-

ब्रेयत्वान्न प्रकाश्चत इत्युक्तम् ।

मायासे आच्छादित सब का कारण आत्मा किसीके प्रति प्रकाशित नहीं होता । अडो ! यह माया बड़ी हो गम्भीर, दुर्गम और विचित्र है जिससे कि ये संसारके सभी जीव वस्तुतः परमार्थस्वरूप होनेपर र्भा [ शास्त्र और आचार्यद्वारा ] वैसा बोव कराये जानेपर 'मैं परमात्मा हुँ इस तत्त्वको प्रहण नहीं करते: बल्क जो देह और इन्द्रिय आदि सङ्घात घटादिके समान अपने दश्य हैं उन्हें किसीके न कहनेपर भी 'मैं इसका पुत्र हूँ' इत्यादि प्रकारसे आत्मभावसे ग्रहण करते हैं। निश्चय. उस परमात्मार्का ही मायासे यह सारा जगत् अस्यन्त भान्त हो रहा है । ऐसे ही ''योगमायासे आवृत द्रआ मैं सबके प्रति प्रकाशित नहीं होता" यह स्मृति भी है।

शङ्गा-किंन्तु ''उसे जानकर पुरुष शोक नहीं करता'' [''बह गूड़ आत्मा] प्रकाशित (ज्ञात) नहीं होता'' यह तो विपरीत ही कहा गया है। समाधान—ऐसी बात नहीं है। आत्मा अशुद्धबुद्धि पुरुषके छिये अविश्लेय है; इसीछिये यह कहा

तु संस्कृतया अग्रया अग्रमिवाग्रया तथा, एकाग्रतयोपे-तयेत्येतत, स्रक्षमया स्रक्षमत्रन्तु-निरूपणपरया;कैः? स्रक्ष्मदर्शिमिः 'इन्द्रियेभ्यः परा ह्यर्थाः' इत्यादि-प्रकारेण सक्ष्मतापारम्पर्यदर्शनेन सक्ष्म हैं' इत्यादि प्रकारसे सूक्ष्मता-परं स्रक्ष्मं द्रष्टुं शीलं येषां ते जिनका पर-स्क्ष्म वस्तुको देखने-स्रक्षमदर्शिनस्तैः स्रक्षमदिश्विभिः पण्डितैरित्येतत् ॥ १२ ॥

गया है कि 'वह प्रकाशित नहीं होता' । वह तो संस्कारयुक्त और तीक्ण-जो किसी पैनी नोकके समान सुक्ष्म हो ऐसी एकाप्रतासे युक्त और सूरम वस्तुके निरीक्षणमें लगी हुई तीत्र बुद्धिसे ही दिखलायी देता है । किन्हें दिखलायी देता है ! [ इसपर कहते हैं---] सूक्ष्म-दर्शियोंको । 'इन्द्रियोंसे उनके विषय की परम्पराका विचार का खभाव पड़ गया है, वे सूक्ष्मदर्शी हैं; उन सूक्ष्मदर्शी पण्डितोंको [ वह दिखलायो देता है ]— यह इसका भावार्थ है ॥ १२ ॥

#### लय<del>चि</del>न्तन

तस्प्रतिपच्यपायमाह

भव उसकी प्राप्तिका उपाय बतळाते हैं—

यच्छेद्वाङ्मनसी प्राज्ञस्तद्यच्छेज्ज्ञान आत्मनि । ज्ञानमात्मनि महति नियच्छेत्तद्यच्छेच्छान्त आत्मनि ॥१३॥

विवेकी पुरुष वाक-इन्द्रियका मनमें उपसंहार करे, उसका प्रकाश-खरूप बुद्धिमें उप करे, बुद्धिको महत्तत्त्वमें छीन करे और महत्तत्वको शान्त आत्मामें नियुक्त करे ॥ १३ ॥

यच्छेन्नियच्छेदुपसंहरेत्प्राञ्चो विवेकी; किम ? वाग्वाचम । वागत्रोपलक्षणार्था सर्वेषामिन्द्रि-याणाम् । क ? मनसी । मनसीति-च्छान्दसं दैर्घ्यम् । तच मनो यच्छेन्ज्ञाने प्रकाशस्त्रहरे बुद्धी आत्मनि । बुद्धिर्हि मनअादि-करणान्यामोतीत्यातमा प्रत्यक तेषाम् । ज्ञानं बुद्धिमात्मनि महति प्रथमजे नियच्छेत् । प्रथमजबत् खन्छखमावकमातमनो विज्ञानम् आपादयेदित्यर्थः । तं च महान्तम् आत्मानं यच्छेच्छान्ते सर्वविशेष-प्रत्यस्तमितरूपेऽविक्रिये सर्वान्तरे सर्वे बुद्धिप्रत्ययसाक्षिणि मुख्य आत्मनि ॥ १३ ॥

विवेकी पुरुष 'यच्छेत्' अर्घात नियुक्त करे- उपसंहार करे; किसका उपसंदार करे ? वाक् अर्थात् वाणी-का। यहाँ वाक सम्पूर्ण इन्द्रियोंका उपलक्षण करानेके लिये है। कहाँ उपसंहार करे ? मनमें; 'मनसी' पद-में हस्त इकारके स्थानमें दीर्घ प्रयोग वैदिक है। फिर उस मनको ज्ञान अर्थात् प्रकाशस्त्रस्य बुद्धि-आत्मा-में लीन करे । बुद्धि ही मन आदि इन्द्रि-योंमें व्याप्त है, इसलिये वह उनका आत्मा-प्रत्यक्खरूप है। उस ज्ञान-खरूप बुद्धिको प्रथम विकार महान् आत्मामें लीन करें अर्थात् प्रथम उत्पन्न द्वए महत्तत्त्वके समान आत्मा-खच्छभाव करे । और महान् आत्माको जिसका खरूप सम्पूर्ण विशेषोंसे रहित है और जो अविक्रिय, सर्वान्तर तथा बुद्धिके सम्पूर्ण प्रत्ययोंका साक्षी है उस मुख्य आत्मामें छीन करे ॥१३॥

एवं पुरुष आत्मिन सर्वे प्रवि-लम्प्य नामरूपकर्मत्रयं यन्मिध्या-ज्ञानविजृम्मितं क्रियाकारकफल-लक्षणं स्वात्मयाधात्म्यज्ञानेन मृगतृष्णा, रञ्जु और आकाशके खरूपका ज्ञान होनेसे जैसे मृगजळ, रञ्जु-सर्प और आकाश-माळिन्यका बाध हो जाता है, उसी प्रकार मिथ्या ज्ञानसे प्रतीत होनेवाले समस्त प्रपञ्ज यानी नाम, रूप और कर्म मरीच्युदकरञ्जुसर्पगगनमलानीत | इन तीनोंको, जो क्रिया, कारक

भराज्युदकरज्युत्तप्रगणनन्तानाव भरीचिरज्युगगनस्रह्मपदर्शनेनैव स्वस्थः प्रशान्तात्मा कृतकृत्यो भवति यतोऽतस्तद्दर्शनार्थम्— वस्था साक्षात्कार करनेके लिये— उदबोधन

## उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरान्निबोधत । क्षरस्य धारा निशिता दुरत्यया

### दुर्ग पथस्तत्कवयो वदन्ति ॥ १४ ॥

[ **अरे अविद्या**प्रस्त लोगो ! ] उठो, [ अज्ञान-निदासे ] जागो और श्रेष्ठ पुरुषोंके समीप जाकर ज्ञान प्राप्त करो । जिस प्रकार छूरेकी धार तीक्ण और दुस्तर होती है, तत्त्वज्ञानी लोग उस मार्गको वैसा ही दुर्गम बतलाते हैं ॥ १४ ॥

अनाद्यविद्याप्रसप्ता उत्तिष्ठत हे जन्तव आत्मज्ञानाभिमुखा जाग्रताज्ञाननिद्राया घोररूपायाः सर्वानर्थबीजभूतायाः क्षयं करुत।

कथम् ? प्राप्योपगम्य वरान् प्रकृष्टानाचार्यास्तद्विदस्तदुपदिष्टं | सर्वान्तरभारमानमहमस्मीति नि-बोधतावगच्छत । न श्रूपेश्चित-

अरे अनादि अविद्यासे सोये हुए जीवो ! उठो, आत्मज्ञानके अभिमुख होओ तथा घोररूप अज्ञान निदासे जागो—सम्पर्ण अनथोंकी बीजभूत उस अज्ञान-निद्राका क्षय करो।

किस प्रकार [ क्षय करें ]? श्रेष्ठ---- उत्कृष्ट आत्मज्ञानी आचार्यीके पास जाकर उनके समीप पहुँच-कर उनके उपदेश किये हुए सर्वान्तर्यामी आत्माको भैं यही हूँ? ऐसा जानो । उसकी उपेक्षा नहीं

व्यमिति श्रतिरन्तकम्पयाह मात्-वत ! अतिस्रक्ष्मबुद्धिविषयत्वा-ज्ज्ञेयस्य । किमिव सक्ष्मबुद्धिः इन्युच्यते; क्षुरस्य धाराग्रं निश्चिता तीक्ष्णीकृता दुरत्यया दःखेनात्य-यो यस्य। सा दुरत्यया । यथा सा पद्भगां दुर्गमनीया तथा दर्ग दःसम्पाद्यमिन्येतत् पथः पन्थानं तस्वज्ञानलक्षणं मार्ग कवयो मेधाविनो वदन्ति । ज्ञेयस्याति-सक्ष्मत्वात्तद्विषयस्य ज्ञानमार्गस्य दुःसम्पाद्यत्वं वदन्तीत्यभिपायः 11 88 11

चाहिये--ऐसा करनी माताके समान कृपा करके श्रुति कह रही है; क्योंकि वह ज्ञेय पदार्थ अत्यन्त स्ा बुद्धिका ही विषय है। सुक्ष्म बुद्धि कंसी होती है ? इसपर कहते हैं---निहात अर्थात् पैनायी हुई छूरेकी धार-अप्रभाग जिस प्रकार दुरस्यय होती है-जिसे कठिनतासे पार किया जा सके उसे दुरत्यय कहते हैं । जिस प्रकार उसपर पैरोंसे चलना अत्यन्त कठिन है उसी प्रकार यह ज्ञानका मार्ग बड़ा दुर्गम अर्थात् दुष्प्राप्य है-ऐसा कवि-मेधाबी पुरुष कहते हैं। अभिप्राय यह है कि ज्ञेय अत्यन्त सूक्ष्म होनेके कारण मनीविजन उससे सम्बद्ध ज्ञान-मार्गको दष्प्राप्य बतलाते हैं।। १४॥

तत्कथमतिद्यक्ष्मत्वं श्लेयस्य इत्युच्यते;स्थूला तावदियं मेदिनी शब्दस्पर्शस्यग्रसगन्धोपचिता सर्वेन्द्रियविषयभूता तथा शरीरम्। तत्रैकैकगुणापकर्षेण गन्धादीनां सक्ष्मत्वमहस्वविशुद्धत्वनित्यत्वा- उस ज्ञेयकी अत्यन्त सूक्ष्मता किस प्रकार है! इसपर कहते हैं। शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध—[ इन पाँचों विपयों] से वृद्धिको प्राप्त हुई तथा सम्पूर्ण इन्द्रियोंकी विषयभूत यह पृथिवी स्थूल है; ऐसा ही शरीर भी है। उनमें गन्धादि गुणोंमेंसे एक-एकका अपकर्ष-अध होनेसे जलसे लेकर

दितारतम्यं दृष्टमबादिषु याव-। दाकाशमिति ते गन्धादयः सर्व निहत्त्व, विशुद्धत्व जार एकाः आदिका तारतम्य देखा गया है। एव स्थूलत्वाद्विकाराः श्रब्दान्ता यत्र न सन्ति किम्र तस्य सक्ष्म-त्वादि निरतिशयत्वं इत्येतद्दर्शयति श्रतिः --

आकाशपर्यन्त चार भूतोंमें सुक्ष्मत्व, महत्त्व, विशुद्धत्व और नित्यत्व किन्तु स्थूल होनेके कारण जहाँ गन्धसे लेकर शब्दपर्यन्त ये सारे विकार नहीं हैं उसके सूक्ष्मत्वादिकी वक्तव्यम् निरतिशयताक विवयन जाय १ यही बात आगेकी श्रुति दिखलाती है---

निर्विशेप आत्मज्ञानसे अमृतत्वप्राप्ति

### अशब्दमस्पर्शमरूपमन्ययं

तथारसं नित्यमगन्धवच यत् ।

अनाद्यनन्तं महतः परं ध्रुवं

निचाय्य तनमृत्युमुखात्प्रमुच्यते ॥१५॥

जो अशब्द, अस्पर्श, अरूप, अन्यय तथा रसहीन, निस्य और गन्धरहित हैं; जो अनादि, अनन्त, महत्तत्त्वसे भी पर और धुव ( निश्चल ) है उस आत्मतत्त्वको जानकर पुरुष मृत्युके मुखसे छुट जाता है ॥ १५॥

अशब्द मस्पर्शमह्रपमन्ययं तथारसं नित्यमगन्धवच

जो अशब्द, अस्पर्श, अरूप, अव्यय तथा अरस, नित्य और अगन्धयुक्त है—ऐसी जिसकी एतद्व्यारूयातं ब्रह्माव्ययम् व्याख्या की जाती है वह ब्रह्म अविनाशी है; क्योंकि जो पदार्थ यद्धि शब्दादिमत्तद्व्येतीदं तु अञ्चब्द।दिमत्वादव्ययं न व्येति होता है, किन्तु यह ब्रह्म तो अञ्चदादियुक्त होनेके कारण अव्यय न क्षीयते, अत एव च नित्यम् । | है; इसका व्यय-क्षय नहीं होता,

यद्धि व्येति तदनित्यमिदं तु न
व्येत्यतो नित्यम् । इतथ नित्यम्
अनाद्यविद्यमान आदिः कारणम्
अस्य तदिदमनादि । यद्ध्यादिमत्तत्कार्यत्वादनित्यं कारणे
प्रलीयते यथा पृथिव्यादि । इदं
तु सर्वकारणत्वादकार्यमकार्यत्वान्नित्यम् । न तस्य कारणमित्ति
यस्मिन्प्रलीयेत ।

तथानन्तम् अविद्यमानोऽन्तः-कार्यमस्य तदनन्तम् । यथा कदस्यादेः फलादिकार्योत्पादनेन अपि अनित्यत्वं दृष्टं न च तथाप्यन्तवन्त्वं म्रह्मणः; अतोऽपि नित्यम्।

महतो महत्त्र-वाद् बुद्धया-रूयातपरं विरुक्षणं नित्यविद्यप्ति-खरूपत्वात्सर्वसाक्षि हि सर्वभूता-त्मत्वाद् ब्रह्म। उक्तं हि''एष सर्वेषु भूतेषु'' (क्र॰ उ॰ १।३।१२) इसीलिये यह नित्य भी है; क्योंकि जिसका व्यय होता है वह अनित्य है । इसका व्यय नहीं होता इसलिये यह नित्य है । यह इसलिये भी नित्य दै क्योंकि यह अनादि है। इसका आदि अर्थात् कारण विषमान नहीं है अतः यह अनादि है; क्योंकि जो परार्थ आदिमान् होता है वह कार्यरूप होनेसे अनित्य होता है और अपने कारणमें लीन हो जाता है; जैसे कि पृथ्वी आदि । किन्तु यह आस्मा तो सबका कारण होनेसे अकार्य है और अकार्यहोनेके कारण निस्य है । इसका कोई कारण नहीं है, जिसमें कि यह लीन हो ।

इसी प्रकार यह आत्मा अनन्त भी हैं। जिसका अन्त अर्थात् कार्य अविद्यमान हो उसे अनन्त कहते हैं। जिस प्रकार फलादि कार्य उत्पन्न करनेसे भी कदली आदि पौघोंकी अनित्यता देखी गयी है उस प्रकार ब्रह्मका अन्तवस्य नहीं देखा गया । इसल्यिये भी वह नित्य है।

नित्यविज्ञप्तिस्तरूप होनेके कारण बुद्धिसंज्ञक महत्तरवसे भी पर अर्थात् बिळक्षण है; क्योंकि ब्रह्म सम्पूर्ण भूतोंका अन्तरात्मा होनेके कारण सबका साक्षी है। यह बात उपर्युक्त ''एय सर्वेष्ठ भूतेषु गूढोत्मा न प्रकाशते'' इत्यादि मन्त्रमें कही ही इत्यादि । ध्रुवं च कूटस्थं नित्यं | गयी है । इसी प्रकार वह न पृथिव्यादिपदापेक्षिकं नित्य-त्वम् । तदेवंभृतं ब्रह्मात्मानं निचाय्यावगम्य तमात्मानं मृत्यु-मुखान्मृत्युगोचरादविद्याकाम-कर्मलक्षणात्प्रमुच्यते विमुच्यते१५ | हो जाता है ॥ १५ ॥

कूटस्थ नित्य है। उसकी नित्यता प्रथिवी आदिके समान नहीं है । उस इस ब्रह्म--आत्माको जानकर मृत्युम् खसे--अविद्या, काम और कर्मरूप मृत्यके पंजेसे मुक्त--वियुक्त

प्रस्तुतविज्ञानस्तुत्यर्थमाह् । श्रुति:-

अब प्रस्तुत विज्ञानकी स्तुतिके लिये श्रुति कहती हैं—

प्रस्तुत विज्ञानकी महिमा

नाचिकेतमुपाख्यानं मृत्युप्रोक्तः सनातनम् । उक्त्वा श्रुत्वा च मेघावी ब्रह्मलोके महीयते ॥१६॥

नचिकेताद्वारा प्राप्त तथा मृत्युके कहे हुए इस सनातन विज्ञानको कह और सुनकर बुद्धिमान् पुरुप ब्रह्मलोकमें महिमान्वित होता है।। १६॥

नाचिकेतं नचिकेतसा प्राप्तं। नाचिकेतं मृत्युना प्रोक्तं मृत्यु-प्रोक्तमिदम। ख्यानम्रपाख्यानं वल्लीत्रयलक्षणं सनातनं चिरन्तनं वैदिकत्वादुक्त्वा त्राह्मणेभ्यः श्रत्वाचार्येभ्यो मेधावी ब्रह्मेव लोको ब्रह्मलोकस्तस्मिन्महीयत् आत्मभूत उपास्यो भवतीत्यर्थः 11 24 11

नचिकेताद्वारा प्राप्त किये मृत्युके कहे हुए इस तीन वल्लियों-वाले उपाख्यानको, जो होनेके कारण सनातन-चिरन्तन है, ब्राह्मणोंसे कहकर तथा आचार्यों-से सुनकर मेधावी पुरुष ब्रह्मलोक-में, जहाँ ब्रह्म ही लोक है, उसमें महिमान्वित होता है अर्थात् सबका आत्मखरूप होकर होता है।। १६॥

## य इमं परमं गुद्धं श्रावयेद्ब्रह्मसंसदि । प्रयतः श्राद्धकाले वा तदानन्त्याय कल्पते तदानन्त्याय कल्पत इति ॥१७॥

जो पुरुष इस परम गुद्य प्रन्थको पवित्रतापूर्वक ब्राह्मणोंकी सभामें अथवा श्राद्धकालमें सुनाता है उसका वह श्राद्ध अनन्त फलवाला होता है, अनन्त फलवाला होता है ॥ १७॥

यः कश्चिदिमं ग्रन्थं परमं प्रकृष्टं गुह्यं गोप्यं श्रावयेद् ग्रन्थ- प्रकृष्ट और गुह्य —गोपनीय प्रन्थको प्रवित्र होकर ब्राह्मणोंकी प्रधार्मे तोऽर्थतश्च ब्राह्मणानां संसदि अथवा श्राद्धकालमें –मोजन करनेके ब्रह्मसंसदि प्रयतः शुचिर्भृत्वा छिये बैठे हुए ब्राह्मणोंके प्रति केवल **श्राद्धकाले वा श्रावयेद् भ्रुञ्जानानां** | पाठमात्र या अर्थ करते हुए सुनाता तच्छ्राद्धमस्यानन्त्यायानन्तफलाय होता है। यहाँ अध्यायकी समाप्तिके कल्पते संपद्यते । द्विर्वचनम् <sub>छिये 'तदानन्स्याय कल्पते'</sub> यह अध्यायपरिसमाप्त्यर्थम् ॥ १७॥ वाक्य दो बार कहा गया है ॥१७॥

जो कोई पुरुष इस परम---

इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यगोविन्दभगवत्पूज्यपाद्शिष्य-श्रीमदा चार्यश्रीशङ्करभगवतः कृतौ कठोपनिषद्भाष्ये प्रथमाध्याये तृतीयवल्लीभाष्यं समाप्तम् ॥ ३॥

इति कठोपनिषदि प्रथमोऽध्यायः समाप्तः॥ १ ॥



# हितीय अध्याय

## मथमा बर्ह्डी

आत्मरर्शनका विघ-इन्द्रियोंकी बहिर्मुखता

एप सर्वेषु भृतेषु गृहोत्मा न प्रकाशते दृश्यते त्वग्रयया बुद्धयेत्युक्तम् । कः पुनः प्रति-बन्धोऽग्रयाया बुद्धेर्येन तदमावात् आत्मा न दृश्यत इति तददर्शन-कारणप्रदर्शनार्था वल्ल्यारभ्यते । विज्ञाते हि श्रेयःप्रतिबन्धकारणे तदपनयनाय यल आरब्धुं शक्यते नान्यथेति—

भसम्पूर्ण भूतोंमें छिपा हुआ वह आत्मा प्रकाशित नहीं होता; वह तो एकाम बुद्धिसे ही देखा जाता हैं ऐसा पहले (१।३।१२ में) कहा था। अब प्रश्न होता है कि एकाम बुद्धिका ऐसा कौन प्रतिवन्ध है जिससे कि उस (एकाम बुद्धि) का अभाव होनेपर आत्मा दिखायी नहीं देता ! अतः आत्मदर्शनके प्रतिवन्धका कारण दिखळानेके ळिये यह बल्ळी आरम्भ की जाती हैं; क्योंकि श्रेयके प्रति-बन्धका कारण जान ळेनेपर ही उस-की निवृत्तिके यत्नका आरम्भ किया जा सकता है, अन्यया नहीं—

पराञ्चि खानि व्यतृणत्स्वयंभू-

स्तस्मात्पर।ङ्पदयति नान्तरात्मन् ।

कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैक्ष-

दावृत्तचभ्रुरमृतत्वमिच्छन् ॥ १ ॥

खयम्भू (परमातमा) ने इन्द्रियोंको बहिर्मुख करके हिंसित कर दिया है। इसीसे जीव बाह्य विश्रयोंको देखता है, अन्तरात्माको नहीं। जिसने अमरखकी इच्छा करते हुए अपनी इन्द्रियोंको रोक लिया है ऐसा कोई धीर पुरुष ही प्रत्यगात्माको देख पाता है।। १।।

न्तीति । खानि तदुपलक्षितानि श्रोत्रादीनीन्द्रियाणि खानीत्युच्य-न्ते । तानि पराञ्च्येव शब्दादि-विषयप्रकाशनाय यसादेवं स्वाभाविकानि तानि व्यत्णद्धिंसितवान्द्दननं कृतवान इत्यर्थः । कोऽसौ १ खयंभुः स्वयमेव भवति सर्वदा न परतन्त्र इति । तसात्पराङ पराग्रपाननात्म-भूताञ्शब्दादीन्पश्चयत्य्रपस्भत नान्तरात्मन्नान्त-रात्मानमित्यर्थः । एवंस्वभावेऽपि सति लोकस्य

कश्चिक्याः प्रतिस्रोतः प्रवर्तनमिव

धीरो धीमान्त्रिवेकी प्रत्यगातमानं

जो पराक अर्थात् बाहरकी ओर अञ्चन करती---गमन करती हैं उन्हें 'पराश्वि' (बाहर जानेवाली) कहते हैं। 'ख' छिदों को कहते हैं: उनसे उपलक्षित श्रोत्रादि इन्द्रियौँ 'खानि'\*नामसे कही गयी हैं बहिर्मख होकर ही शब्दादि विषयोंको प्रकाशित करनेके लिये प्रवृत्त हुआ करती हैं। क्योंकि वे खभावसे ही ऐसी हैं इसलिये उन्हें हिंसित कर दिया है अर्थात् उनका हनन कर दिया है। वह \ हनन करनेवाला 🗋 कौन 袁 🗜 खयम्भू — परमेश्वर, जो खतः है---परतन्त्र इसलिये वह सर्वदा पराक् अर्थात् बहि:खरूप अनात्मभूत शन्दादि विषयोंको ही देखता---उपलब्ध करता है, 'नान्त-रात्मन्' अर्थात् अन्तरात्माको नहीं। यद्यपि लोकका ऐसा ही स्वभाव है तो भी कोई धीर---बुद्धिमान्---विवेकी पुरुष ही नदीको उसके प्रवाहके विपरीत दिशामें फेर देनेके **इ**न्द्रियोंको समान विषयोंकी

नपुंसक 'ख' शब्दका प्रथमा-बहुक्चन ।

प्रत्यक्वासावातमा चेति प्रत्यगा-प्रतीच्येवात्मशब्दो रूढो लोके नान्यस्मिन् । व्युत्पत्तिः पक्षेऽपि तत्रैवात्मशब्दो वर्तते। ''यञ्चाप्नोति यदादत्ते यचात्ति विषयानिह । यचास्य संततो भाव-म्तरमादारमेति कीर्त्यते ॥" (लिङ्ग०१।७०।९६) इत्यात्मश्चब्दव्युत्पत्तिस्मरणात् । तं प्रत्यगातमानं स्वं स्वभाव-मैक्षदपश्यत्पश्यतीत्यर्थः, छन्दसि कालानियमात् । कथं पश्यतीत्यु-च्यते । आवृत्तचक्षराष्ट्रतं व्यावृत्तं श्रोत्रादिकमिन्द्रियजातम् अशेषविषयाद्यस्य स आदृत्तचक्षुः संस्कृत: प्रत्यगातमानं पश्यति । न हि बाद्यविषया-

हटाकर ी प्रत्यगात्माको [ देखता है ] । जो प्रत्यक (सम्पूर्ण विषयोंको जानने-वाला ) हो और आत्मा भी हो उसे प्रत्यगारमा कहते हैं । लोकमें आरमा शब्द 'प्रत्यक' के अर्थमें ही रूढ़ है, और किसी अर्थमें नहीं। व्यत्पत्ति-पक्षमें भी 'आत्मा' शब्दकी प्रवृत्ति उसी ( प्रस्यक-अर्थ ही ) में है, जैसा कि "क्योंकि यह सबको व्याप्त करता है, ग्रहण करता है और इस लोकमें विषयोंको भोगता है सर्वदा तथा इसका सद्भाव इसलिये यह 'आसा' कहलाता है ।'' इस प्रकार आत्मा शब्दकी व्युत्पत्ति-के सम्बन्धमें स्मृति है।

उस प्रत्यगारमाको अर्थात् अपने स्वरूपको 'ऐक्षत्' ---देखा यानी देखता है। वैदिक प्रयोगमें कालका नियम न होनेके कारण यहाँ वर्तमान कालके अर्थमें भूतकालकी किया िऐभ्रत् ो का प्रयोग **दुआ है।** वह किस प्रकार देखता इसपर कहते हैं--- 'आवृत्तचक्षुः' अर्थात् जिसने अपनी चक्ष और श्रोत्र।दि इन्द्रियसमूहको सम्पर्ण विषयोंसे व्यावृत्त कर लिया है-लौटा लिया है, वह इस प्रकार संस्कारयुक्त द्भा पुरुष ही उस प्रत्यगात्माको देख पाता है। एक लोचनपरत्वं प्रत्यगात्मेक्षणं चैकस्य संभवति । किमर्थं पुनिरत्थं महता प्रयासेन स्वभावप्रवृत्तिनिरोधं कृत्वा धीरः प्रत्यगात्मानं पञ्चति इन्युच्यतेः अमृतत्वममरण-धर्मत्वं नित्यस्वभावतामिच्छन् आत्मन इत्यर्थः ॥ १ ॥

हा पुरुषक लिय बाह्य विषयाकी आलोचनामें तत्यर रहना तथा प्रत्यगात्माका साक्षात्कार करना—ये दोनों बातें सम्भव नहीं हैं। 'अच्छा, तो, इस प्रकार महान् परिश्रमसे [ इन्द्रियोंकी ] स्वाभाविक प्रवृत्तिको रोककर धीर पुरुप प्रत्यगात्माको क्यों देखता है ' ऐसी आशङ्का होनेपर कहते हैं— 'अमृतत्व— अमरणधर्मत्व अर्थात् आत्माकी नित्यस्वभावतःकी इच्छा करता हुआ [उसे देखता है]'॥१॥

यत्तावत्स्वाभाविकं परागेव
अनात्मदर्शनं तदात्मदर्शनस्य
प्रतिवन्धकारणमविद्या तत्प्रतिक्रलत्वात् । या च पराक्ष्वेवाविद्योपप्रदर्शितेषु दृष्टादृष्टेषु
भोगेषु तृष्णा ताभ्यामविद्यातृष्णाभ्यां प्रतिवद्वात्मदर्शनाः

जो खभावसे ही बाह्य अनातम-दर्शन है वही आत्मदर्शनके प्रतिबन्धकी कारणरूपा अविद्या है; क्योंकि वह उस (आत्मदर्शन) के प्रतिकूछ है। इसके सिवा अविद्यासे दिखळायी देनेवाले दृष्ट और अदृष्ट बाह्य भोगोंमें जो तृष्णा है उन अविद्या और तृष्णा दोनोंहीसे जिनका आत्मदर्शन प्रतिबद्ध हो रहा है वे—

अविवेकी और विवेकीका अन्तर

पराचः कामाननुयन्ति बाला-स्ते मृत्योर्यन्ति विततस्य पाशम् । अथ धीरा अमृतत्वं विदित्या ध्रुवमध्रुवेष्विह न प्रार्थयन्ते ॥ २ ॥ अल्पज्ञ पुरुप बाह्यभोगोंके पीछे लगे रहते हैं। वे मृत्युके सर्वत्र फैले हुए पाशमें पड़ते हैं। किन्तु विवेकी पुरुप अमरत्वको धुत्र (निश्चल) जानकर संसारके अनित्य पदार्थों मेंसे किसीकी इच्छा नहीं करते ॥ २ ॥

पराचो बहिर्गतानेव कामान् काम्यान्विषयानजुयन्ति अनु-गच्छन्ति बाला अल्पप्रज्ञास्ते तेन कारणेन मृत्योरविद्याकाम-कर्मसम्रदायस्य यन्ति गच्छन्ति विततस्य विस्तीर्णस्य सर्वतो व्याप्तस्य पाशं पाश्यते बध्यते येन तं पाशं देहेन्द्रियादिसंयोग-वियोगलक्षणम् । अनवरतजन्म-मरणजरारोगाद्यनेकानर्थत्रातं प्रतिपद्यन्त इत्यर्थः ।

तसाद्धीरा यत एवमथ विवेकिन: प्रत्यगातमस्बरूपाव-स्थानलक्षणममृतत्वं ध्रुवं विदित्वा, देवाद्यमृतत्वं ह्यध्रवमिदं तु प्रत्य-गात्मखरूपावस्थानलश्चणं कर्मणा वर्धते नो कनीयान्'' ( बृ० उ० ४ । ४ । २३ ) इति ध्रुवम् । तदेवंभृतं कूटस्थमवि-चाल्यममृतत्वं विदित्वाध्रवेषु सर्वपदार्थेष्ट्रनित्येषु निर्धार्य

पुरुष बाह्य कामनाओंका—काम्य विषयों-अनुगमन---पीछा करते हैं। इसी कारणसे वे अविद्याः कर्मके समुदायहरप वितत--विस्तीर्ण--सर्वेत्र मृत्यके व्याप्त पाशमें [ पड़ते हैं ] । जिससे होता है---बॉधा जीव पाशित जाता है उस देहेन्द्रियादिके संयोग-वियोगरूप पाशमें पडते हैं । अर्थात निरन्तर जन्म-मरण, जरा और रोग आदि बहत-से अनर्थसमृहको प्राप्त होते हैं।

क्योंकि ऐसी बात है इसलिये धीर---विवेकी पुरुष प्रत्यगातम-खरूपमें स्थितिरूप अमृतलको ध्रव (निश्चल) जानकर—देवता आदिका अमृतत्व तो अध्रव है किन्तु यह प्रत्यगात्मस्वरूपमें स्थिति-रूप अमृतत्व ''यह कर्मसे न बदता इस उक्तिके ₿" **अ**नुसार ध्रव है---इस प्रकारके मृतत्वको कूटस्थ और अविचाल्य जानकर वे ब्राह्मण (ब्रह्मवेत्ता) कोग इस अनर्थप्राय संसारके सम्पूर्ण ब्राह्मणा इह संसारेऽनर्थप्राये न , अधुव--अनित्य पदार्थीमेंसे किसी-प्रार्थयन्ते किचिदपि प्रत्यगातम- की इच्छा नहीं करते; क्योंकि वे सब दर्शनप्रतिक लत्वात । पुत्रवित्त- तो प्रत्यकानाके दर्शनके विरोधी ही लोकैषणा भ्यो व्यत्तिष्ठन्त्ये-बेत्यर्थः ॥ २॥

हैं। अर्थात् वे पुत्र, वित्त और जोकीयणासे दूर ही रहते हैं॥ २॥

यद्विज्ञानान्न किंचिदन्यत् । प्रार्थयन्ते ब्राह्मणाः कथं तद्धिगम इत्युच्यते---

ब्राह्मणलोग जिसका ज्ञान हो जानेसे और किसी वस्तुर्का इच्छा नहीं करते उस ब्रह्मका बोध किस प्रकार होता है ? इसपर कहते हैं----

आरमज़की सर्वज्ञता

येन रूपं रसं गन्धं शब्दान्स्पर्शाःश्व मैथुनान् । एतेनैव विजानाति किमत्र परिशिष्यते। एतद्वै तत्॥ ३॥

जिस इस आत्माके द्वारा मनुष्य रूप, रस, गन्य, शब्द, स्पर्श और मैथुनजन्य सुर्खोंको निश्चयपूर्वक जानता है [ उस आत्मासे अविज्ञेय ] इस लोकमें और क्या रह जाता है ? ितुन्न निविकेताका पूछा हुआ ) वह तत्त्व निश्चय यही है ॥ ३ ॥

येन विज्ञानस्वभावेनात्मना रूपं रसं गन्धं शब्दान्स्पर्शीश्र मैथुनान्मैथुननिमित्तान्सुखप्रत्य-यान्विजानाति विस्पष्टं जानाति सर्वो लोकः।

नन नैवं प्रसिद्धिलेकिस आत्मना देहादिविलक्षणेनाहं वि-जानामीति । देहादिसंघातोऽहं विजानामीति तु सर्वो लोकोऽव-गच्छति ।

सम्पर्ण छोक जिस विज्ञान-खरूप आत्माके द्वारा रूप, रस, गन्ध, शब्द, स्पर्श और मैथन---मैथुनजनित सुर्खोंको जानता है [वही ब्रह्म है]।

श्रद्धा-परन्तु लोकमें ऐसी कोई प्रसिद्धि नहीं है कि देहादिसे विलक्षण आत्मादारा जानता हूँ । सब लोग यही समझते हैं कि मैं देहादि संवातह्वप ही सब कुछ जानता है।

न त्वेवम् । देहादिसंघात-म्यापि जन्दादिस्बरूप-*त्वाविशेषादिन्ने*यत्वा-विशेषाच न युक्तं वि-ज्ञात्त्वम् । यदि हि देहादिसंघातो सन्द्रपादीन्वि-रूपाद्यात्मक: जानीयाद्वाह्या अपि रूपादयोऽन्यो-न्यं स्वं स्वं रूपं च विजानीयः। चैतदस्ति तसाहेहादिलक्ष-णांश्व रूपादीनेतेनैव देहादिव्यति-रिक्तेनैव विज्ञानस्वभावेनारमना लोक: विज्ञानाति यथा येन लोहो दहति सोऽग्निरिति तद्वत् ।

आत्मनोऽविञ्चेयं किमत्रास्मिँल्लोके परिशिष्यते न किंचित्परिशिष्यते । सर्वमेव त्वात्मना
विञ्चेयम् । यस्यात्मनोऽविञ्चेयं न
किंचित्परिशिष्यते स आत्मा
सर्वज्ञः । एतद्वै तत् । किं तद्यत्
नचिकेनसा पृष्टं देवादिभिरपि

समाधान-ऐसी बात तो देहादि संघात शब्दादिखप *विद्येप*खरूप *हैं: अत: उसे* नाता मानना उचित नहीं है। यदि देहादि संघात रूप-रमादिखरूप होकर भी रूपादिको जान ले तो बाह्य रूपादि भी परस्पर एक-दसरेको तथा अपने-अपने रूपको जान छेंगे: किन्त यह बात है नहीं । अतः लोक देहादि-खरूप रूपादिको इस देहादि-व्यतिरिक्त विज्ञानस्वभाव आत्माके È ही जानता प्रकार लोहा जिसके द्वारा जलाता है उसे अग्नि कहते हैं उसी प्रकार जिसके द्वारा लोक देहादि विषयोंको जानता है उसे आत्मा कहते हैं । उस आत्मासे जिसका ज्ञान हो सके ऐसा क्या पदार्थ इस लोकमें रह जाता है, अर्थात कुछ भी नहीं रहता--सभी कुछ आरमासे जाना जा सकता है प्रकार ] जिस आत्मासे अविज्ञेय कोई भी वस्त नहीं रहनी आत्मा सर्वज्ञ है और यही वह है। वह कौन है ? जिसके विषयमें तुझ नचिकेताने प्रश्न किया है, जो देशदिका भी सन्देहास्पद है तथा

विचिकित्सतं धर्मादिभ्योऽन्यद् । जो धर्माधर्मादेसे अन्य विष्णका

परमपद है और जिससे श्रेष्ठ और विष्णोः परमंपदं यसात्परं नास्ति कुछ भी नहीं है वही यह [ ब्रह्म- एद ] अब इ.त हुआ है— ऐसा इसका भावार्थ है ॥ ३ ॥

मत्वैतमेवार्थं पुनः पुनराह्--

अतिस्रक्ष्मत्वाद्दुर्विज्ञेयमिति वह अस अति सूक्ष्म होनेके कारण दुर्विज्ञेय हैं—ऐसा मानकर वैतमेत्रार्थं पुनः पुनराह— उसी बातको बारम्बार कहते हैं —

आत्मज्ञकी निश्जोकता

स्वप्नानतं जागरितान्तं चोभौ येनानुपदयति । महान्तं विभुमात्मानं मत्वा धीरो न शोचित ॥ ४ ॥

जिसके द्वारा मनुष्य सप्तमें प्रतीत होनेवालें तथा जाप्रतमें दिखायी देनेवाले--दोनों प्रकारके पदार्थीको देखता है उस महान और विभ आत्माको जानकर बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं करता ॥ ४ ॥

स्वमान्तं स्वममध्यं स्वमवि-क्रेयमित्यर्थः तथा जागरितान्तं जागरितमध्यं जागरितिविक्षेयं चः उभौ स्वमजागरितान्तौ येन जारमनानुपञ्चति लोक इति सर्वे प्रवेवन् । तं महान्तं विभ्रमात्मानं

महान् और विभु आत्माको जानकर साक्षात । अर्थात् 'वह परमासा मैं ही हूँ' अहमसि परमात्मेति धीरो न

जोचित ॥ ४ ॥

ऐसा आत्मभावसे साक्षात् अनुभव कर धीर-बुद्धिमान् पुरुष शोक

किं च-

आत्मज्ञकी निर्भयना

### य इमं मध्वदं वेद आत्मानं जीवमन्तिकात्। ईशानं भूतभव्यस्य न ततो विजुगुप्सते। एतद्वै तत्॥ ५ ॥

जो पहल इस कर्मफलभोक्ता और प्राणादिको धारण करनेवाले आत्माको उसके समीप रहकर भूत, भविष्यत् अौर वर्तमान ने के शासकरूपसे जानता है वह वैसा विज्ञान हो जानेके अनन्तर (आत्मा) की रक्षा करनेकी इच्छा नहीं करता। निश्चय यही वह [आत्मतत्त्व ] है ॥ ५ ॥

यः कश्चिदिमं मध्वदं कर्म-फलभूजं जीवं प्राणादिकलापस्य धारयितारमात्मानं वेद विजानाति अन्तिकादन्तिके समीप ईश्वानम् ईशितारं भृतभव्यस्य कालत्रयस्य ततस्तद्विज्ञानाद्**ध्वीमात्मानं** विज्ञगुप्सते न गोपायितम इच्छत्यभयप्राप्तत्वातः । यावद्धिः भयमध्यस्थोऽनित्यमात्मानं मन्यते ताबद्गोपायितुमिच्छत्यात्मानम् ।

जो कोई इस मध्यद --- कर्मफल-भोक्ता और जीव--प्राणादि करण-कलापको धारण करनेवाले आत्माको समीपसे भूत-भविष्यत् आदि तीनों कार्लोके शासकरूपसे जानता है। वह ऐसा ज्ञान हो जानेके अनन्तर उस आत्माका गोपन---रक्षण नहीं करना चाहता: क्योंकि वह अभयको प्राप्त हो जाता है। जबतक वह भयके मध्यमें स्थित हुआ अपने आत्माको अनित्य समझता है तभी-तक उसकी रक्षा भी करना चाहता

तदिति पूर्ववत् ॥ ५ ॥

नित्यमद्भेतमात्मानं। है। जिस समय आत्माको नित्य बीर भद्देत जान लेता है उस समय विजानाति तदा किं कः कुतां कौन किसको कहाँसे, सुरक्षित वा गोपायितुमिन्छेत् । एतद्वे तदिति पूर्ववत् ॥ ५॥ प्रवेद समझना चाहिये ॥ ५॥

यः प्रत्यगात्मेश्वरभावेन जिस प्रत्यगात्माका यहाँ ईश्वर भावसे निर्देश किया गया है वह निर्दिष्टः स सर्वात्मेन्येतहर्ज्जयति— इस मन्त्रसे दिख्छायी जाती है—

बहाजका सार्वात्स्यदर्जन

यः पूर्वं तपसो जातमदुभ्यः पूर्वमजायत । गुहां प्रविश्य तिष्ठन्तं यो भूतेभिर्व्यवश्यत ॥एतद्वै तत्॥६॥

जो मुमुक्ष पहले तपसे उत्पन्न हुए [हिरण्यगर्भ ] को, जो कि जल आदि भूतोंसे पहले उत्पन्न हुआ है, भूतोंके सहित बुद्धिरूप गुहामें स्थित हुआ देखता है वही उस ब्रह्मको देखता है । निश्चय यही वह ब्रह्म है ॥ ६ ॥

यः कश्चिनमुम्रुष्टः पूर्व प्रथमं। तपसो ज्ञानादिलक्षणादुब्रह्मण इत्येतज्जातम्रुत्पन्नं हिरण्यगर्भम्; पूर्व उत्पन्न हुए हिरण्यगर्भको ? ऐसा किमपेक्ष्य पूर्विमित्याह-अद्भ्यः प्रक्त होनेपर कहते हैं---जो जल्से पूर्वमप्सहितेम्यः पश्चभूतेम्यो न

जिस मुमुक्षुने पहले तपसे---ज्ञानादिलक्षण ब्रह्मसे उत्पन्न हुए हिरण्यगर्भको । किसकी अपेक्षा पूर्व अर्थात् जलसहित पाँचों तत्त्वोंसे, न कि केवल जलसे ही, केवलाभ्योऽदम्य इत्यभिप्रायः, पूर्व उत्पन्न हुआ है उस प्रथमज देवादिश्वरीराण्युत्पाद्य सर्वप्राणि-गुहां हृदयाकाशं प्रविक्य तिष्ठन्तं शब्दादीनुपलभमानं भृतेभिर्भृतैः कार्यकरणलक्षणैः सह तिष्ठन्तं यो व्यपदयत यः पदयतीत्येतत्। य एवं पश्यति स एतदेव वहीं उसे देखता है जो कि यह प्रयति यत्तरप्रकृतं ब्रह्म ।। ६ ।। प्रकृत ब्रह्म है ॥ ६ ॥

अजायत उत्पन्नो यस्तं प्रथमजं।(हिरण्यगर्भ) को देवादि शरीरों-को उत्पन्न कर सम्पूर्ण प्राणियोंकी गुहा—-हृदयाकाशमें प्रविष्ट हो देहेन्द्रियरूप भूतोंके सहित शब्दादि विषयोंको अनुभव करते देखा है यानी जो इस देखता है | वही वास्तवमें देखता है ] । जो ऐसा अनुभव करता है

प्राणेन संभवत्यदितिदेवतामयी । गुहां प्रविश्य तिष्ठन्तीं या भूतेभिन्येजायत ॥ एतद्वे तत्॥७॥

जो देवतामयी अदिति प्राणरूपसे प्रकट होती है तथा जो बुद्धिरूप गृहामें प्रविष्ट होकर रहनेवाली और भूतोंके साथ ही उत्पन्न हुई है [ उसे देखो ] । निश्चय यही वह तत्त्व है ॥ ७ ॥

परसाद्ब्रह्मणः संभवति शब्दा- होती है; शब्दादि विवर्गोका अदन

या सर्वदेवतामयी सर्वदेवता-चा सर्वदेवतामयी सर्वदेवता-खरूपा अदिति प्राण अर्थात् हिरण्यगर्भरूपेण हिरण्यगर्भरूपसे परब्रह्मसे उत्पन्न दीनामदनादिदितिस्तां पूर्ववद्
गुद्दां प्रविष्ठ्य तिष्ठन्तीमदितिम्।
गुद्दां प्रविष्ठ्य तिष्ठन्तीमदितिम्।
तामेव विश्विनष्टि—या भूतेमिः विशेषता बतळाते हैं— भृतैः समिन्तिता न्यजायत उत्पन्ना जो भूतोंके सहित अर्थात् भूतोंसे समिन्तित ही उलान हुई है। विही हैर्यतत् ॥ ७॥ तेरा पूला हुआ तत्त्व है ]॥ ७॥

### अरणिस्थ अभिमें बहाद्दछ

किंच-

तथा---

अरण्योर्निहितो जातवेदा गर्भे इव सुभृतो गर्भिणीभिः। दिवे दिव ईड्यो जाग्रबद्धिर्हविष्मद्भिर्भनुष्येभिरिमः॥ एतद्वै तत्॥ ८॥

गर्भिणी श्रियोंद्वारा भर्छा प्रकार पोषित हुए गर्भके समान जो जातवेदा (अग्नि) दोनों अरणियोंके बीचमें स्थित है तथा जो प्रमाद-शून्य एवं होम-सामग्रीयुक्त पुरुषेंद्वारा नित्यप्रति स्तुति किये जाने योग्य है, यही वह ब्रह्म है॥ ८॥

योऽधियज्ञ उत्तराधरारण्योः
निहितः स्थितो जातवेदा अग्निः
पुनः सर्वहविषां भोक्ताध्यात्मं
च योगिभिर्गर्भ इव गर्भिणीभिः
अन्तर्वत्नीभिरगहिंतान्नपानमोजनादिना यथा गर्भः सुभृतः सुष्ठु
सम्यग्भृतो लोक इवेत्थमेवर्त्विगिमयोंगिमिश्र सुभृत इत्येतत्।
किं च दिवे दिवेऽहन्यहनीड्यः
स्तुत्यो वन्द्यश्च कर्मिभियोंगिभिश्राध्वरे हृदये च जागृवद्भिः
जागरणञ्चीलवद्भिरममत्तेरित्येतत

जो अधियज्ञरूपसे ऊपर और नीचेकी अरिणयों में निहित अर्थात् स्थित हुआ और होम किये हुए सम्पूर्ण पदार्थोंका भोक्ता अध्यारमरूप जातवेदा—अग्नि हैं; जैसे गर्भिणी—अन्तर्वर्ली स्थियाँ द्युद्ध अन्न-पानादिद्वारा अपने गर्भकी बहुत अच्छी तरह रक्षा करती हैं उसी प्रकार यज्ञ करनेवाले तथा योगीजन जिसे धारण करते हैं, तथा घृत आदि होमसामग्रीयुक्त, कर्म-परायण एवं जागरणशील —प्रमाद- रान्य याजकों और ध्यानभावना-

हविष्मद्भिराज्यादिमद्भिष्यीन-भावनावद्भिश्च मनुष्येभिर्मनुष्यैः

युक्त योगियोंद्वारा जो किमशः यज्ञ और हृदयदेशमें स्तुति किये जाने योग्य है, ऐसा जो अग्नि है अग्नि: एतद्वे तत्तदेव प्रकृतं ब्रह्मा८॥ वही निश्चय यह प्रकृत ब्रह्म है ॥८॥

प्राणमें बहाद्र छि

यतश्चोदेति सर्योऽस्तं यत्र च गच्छति ।

तं देवाः सर्वे अर्पितास्तद् नात्येति कश्चन ॥ एतद्वै तत् ॥९॥ जहाँसे सूर्य उदित होता है और जहाँ वह अस्त होता उस प्राणात्मामें 🛘 अन्नादि और वागादिक 🕽 सम्पूर्ण देवता अर्पित हैं। उसका कोई भी उल्लङ्कन नहीं कर सकता। यही वह ब्रह्म है ॥९॥

यसात्र्राणाद्धंति । उत्तिष्ठति सर्योऽस्तं निम्लोचनं यत्र यस्मिन्नेव च प्राणेऽहन्यहनि गच्छति तं प्राणमात्मानं देवा अग्नचादयोऽधिदैवं वागादयश्र अध्यातमं सर्वे विश्वेऽरा इव रथ-नाभावर्षिताः मंप्रवेशिताः स्थिति-काले सोऽपि ब्रह्मैंच । तदेतत् सर्वात्मकं ब्रह्म। तद नात्येति नातीत्य तदात्मकतां तदन्यत्वं गच्छति कथन कथिदपि। एतद्वे तत् ॥ ९ ॥

जिससे---जिस प्राणसे प्रति सूर्य उदित जिस प्राणमें ही अस्तभावको प्राप्त प्राणारमामें स्थितिके समय आदि अधिदैव और अध्यात्म सभी देवता इस प्रकार अर्पित हैं-प्रविष्ट किये गये हैं जैसे रथकी नाभिमें समस्त ्रिण ोभी ब्रह्म ही है। वही यह सर्वात्मक ब्रह्म है। उसका अति-क्रमण कोई भी नहीं करता अर्थात् उस ब्रह्मके तादात्म्य भावको पार करके कोई भी उससे अन्यत्वको नहीं होता (ब्रह्म) है॥ ९॥

गा श्रक्षास लक्तर स्थावरपयन्त
सम्पूर्ण भूतोंमें वर्तमान है और भिन्नभामानं तत्तदुपाधित्वादश्रक्षवदवमासमानं संसार्यन्यरपरसाद
मासमानं संसार्यन्यरपरसाद
श्रक्षण इति मा भूत्कस्थचिदाशङ्का
इतीदमाह—

गा श्रक्षास लक्तर स्थावरपयन्त
सम्पूर्ण भूतोंमें वर्तमान है और भिन्नभिन्न उपाधियोंके कारण श्रवहान्य
भासित होता है वह संसारी जीव
परत्रक्षसे भिन्न है—ऐसी किसीको
राङ्का न हो जाय, इसल्यिय यमराज
इसीदमाह—

यद्ब्रह्मादिस्थावरान्तेषु वर्त- | जो ब्रह्मासे लेकर स्थावरपर्यन्त

भेददृष्टिकी निन्दा

यदेवेह तदम्त्र यद्मुत्र तद्निवह । मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पश्यति ॥ १०॥

जो तत्त्व इस ( देहेन्द्रियसंघात ) में भासता है वही अन्यत्र ( देहादिसे परे ) भी है और जो अन्यत्र है वही इसमें है । जो मनुष्य इस तत्त्वमें नानात्व देखता है वह मृत्युसे मृत्युको [ अर्थात् जन्म-मरणको ] प्राप्त होता है ॥ १०॥

यदेवेह कार्यकरणोपाधि-समन्वितं संसारधर्मवदवभास-मानमविवेकिनां तदेव स्वात्म-नित्यविज्ञानघनख-भावं सर्वसंसारधर्मवर्जितं ब्रह्म । यश्वाग्रत्राग्रहिमन्नात्मनि स्थितं तदेवेह नामरूपकार्यकरणोपाधिम् अनुविभाव्यमानं नाम्यत् ।

जो इस लोकमें कार्यकरण (देहेन्द्रिय) रूप उपाधिसे युक्त होकर अविवेकियोंको संसारधर्मयुक्त भास रहा है खखरूपमें स्थित वही ब्रह्म अन्यत्र (इन देहादिसे परे ) नित्य विज्ञानधनखरूप और सम्पूर्ण संसारधर्मीसे रहित है। तथा जो अमुत्र--- उस आरमामें अर्थात परमात्मभावमें स्थित है वही इस लोकमें नाम-रूप एवं कार्य-करणरूप अनुरूप भासनेवाला आत्मतत्त्व है; और कोई नहीं।

तत्रेवं सत्युपाधिखभावभेद-**दृष्टिलक्षणया**विद्यया मोहित: सन् य इह ब्रह्मण्यनानाभूते पर-सादन्योऽहं मत्तोऽन्यत्परं ब्रह्मेति नानेव भिन्नमित्र पञ्यत्यपलभते स मृत्योर्मरणान्मरणं मृत्यं पुनः प्रनर्जनममरणभावमाप्नोति प्रति-पद्यते । तस्मात्तथा न पत्र्येत । विज्ञानैदरसं नैरन्तर्येण।काशवत् परिपूर्ण ब्रह्मैवाहमस्मीति पश्येत इति वाक्यार्थः ॥ १० ॥

ऐसा होनेपर भी जो पुरुष उपाधिके खभाव और भेददष्टिरूप मोहित होकर इस अभिन्नभृत-एकरूप ब्रह्ममें भी परमात्मासे भिन्न हुँ और परमात्मा मुझसे भिन्न हैं? इस भिन्नवत देखता वह मन्यसे मृत्यको अर्थात बारम्बार मरणभावको प्राप्त होता है । अतः ऐसी दृष्टि नहीं करनी चाहिये। वल्कि भी निर्वाधरूपसे आकाशके समान परिपूर्ण और विज्ञानेकरस-खरूप ब्रह्म ही हैं' इस प्रकार देखे। यही इस वाक्यका अर्थ है ॥ १०॥

संस्कृतेन--

मनसैवेदमाप्तव्यं नेह नानास्ति किंचन । मृत्यो: स मृत्युं गच्छति य इह नानेव पश्यति ॥ ११॥

मनसे ही यह तत्त्व प्राप्त करने योग्य है, इस महातत्त्वमें नाना कुछ भी नहीं है। जो पुरुष इसमें नानाल-सा देखता है वह मृत्युसे मृत्यको जाता है ॥ ११ ॥

मनसेदं ब्रह्मकरसम।प्रव्यम् । मनके द्वारा ही यह एकरस आत्मैव नान्यदस्तीति । आप्ते | ब्रह्म 'सब कुछ अत्या ही है, और अविद्याया निष्टुत्तत्वादिह ब्रह्मणि नाना नास्ति किञ्चनाणुमात्रम् अपि । यस्तु पुनरविद्या-तिमिरदृष्टिं न मुश्चिति नानेव पश्यति स मृत्योर्मृत्युं गच्छत्येव पश्यित स मृत्योर्मृत्युं गच्छत्येव स्तन्यमिप भेदमध्यारोपयन् इस प्रकार थोड़ा-सा भी भेद आरोपित करनेसे मृश्युसे मृत्युको [ अर्थात् जन्म-मरणको ] प्राप्त होता ही है ॥ ११ ॥ इत्यर्थः ॥ ११ ॥

नानात्वप्रत्यपस्यापिकायां क्रु नहीं हैं इस प्रकार प्राप्त करने योग्य है । इस प्रकार उसकी प्राप्ति हो जानेपर नानात्वको स्थापित करनेवाली अविद्याके निवृत्त हो जानेसे इस ब्रह्मतत्त्वमें किश्चित ---अणुमात्र भी नानात्व नहीं रहता। किन्त जो प्ररूप अविद्यारूप तिमिररोगग्रस्त दृष्टिको नहीं त्यागता बल्कि नानात्व ही देखता है। वह

हृदयपुण्डरीकस्थ नद्य पुनरपि तदेव प्रकृतं ब्रह्माह्म | फिर भी उस प्रकृत ब्रह्मका ही वर्णन करते हैं—

अङ्गष्टमात्रः पुरुषो मध्य आत्मनि तिष्ठति। ईशानो भूतभव्यस्य न ततो विजुगुप्सते ॥एतद्वैतत्॥१२॥

जो अङ्गुष्ठपरिमाण ५रूत्र शरीरके मध्यमें स्थित है, उसे भूत, भविष्यत ि और वर्तमान े का शासक जानकर वह उस (आत्माके ज्ञान ) के कारण अपने शरीरकी रक्षा करना नहीं चाहता; निश्चय यही वह (ब्रह्मतत्त्व) है ॥ १२ ॥

तच्छिद्रवर्र्यन्तःकरणोपाधिः

अङ्गुष्ठमात्रोऽङ्गुष्ठपरिमाणः । अङ्गुष्ठमात्र यानी अङ्गुष्ठपरि-माणः इदयक्षमल अङ्गुष्ठके समान परिमाणवाला हैः उसके छिद्रमें रहनेवाला जो अन्तःकरणोपाधिक

अकुष्ठमात्रोऽकुष्ठमात्रवंशपर्वमध्य- | अङ्गुष्ठमात्र—अँगूठेके वर्त्यम्बरवत् पुरुषः पूर्णमनेन तत इत्यादि पूर्ववत ॥ १२ ॥

बराबर परिमाणवाले बॉसके पर्वमें स्थित आकाशके समान परिमाणवाला पुरुष शरीरके मध्यमें सर्वमिति मध्य आत्मिन स्थित है—उससे सारा शरीर पूर्ण है, इसलिये वह पुरुष है—उस भूत-भविष्यत् कालके शासक भाष्माको जानकर [ ज्ञानी पुरुष अपनेको सुरक्षित रखनेको इच्छा नहीं करता ] इस्यादि शेष पदकी पूर्ववत् व्याख्या करनी चाहिये॥ १२॥

किं च---

अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषो ज्योतिरिवाधूमक: ।

ईशानो भूतभव्यस्य स एवाद्य स उ श्वः ॥एतद्वैतत्॥१३॥

यह अङ्गष्टमात्र पुरुष धूमरिहत ज्योतिके समान है। यह भूत-भविष्यत्का शासक है। यही आज (वर्तमान कालमें) है और यही कल (भविष्यत्में) भी रहेगा। और निश्चय यही वह (ब्रह्मतत्त्व) है ॥१३॥ अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषो ज्योति-।

रिवाधूमकोऽधूमकमिति ज्योतिष्परत्वात्। यस्त्वेवं लक्षितो | होनेके कारण 'अधूमकम्'

स

वह अङ्गुष्ठमात्र पुरुष धूमरहित ज्योतिके समान है । मूल मन्त्रमें युक्तं जो 'अध्मकः' पद है वह [ नपुंसक-लिक्क ] 'ज्योतिः' शब्दका विशेषण होना चाहिये । जो योगियोंको योगिभिईदय ईशानो भूतभव्यस्य इस प्रकार इदयमें लक्षित होता है वह भूत और भविष्यत्का शास्ता नित्यः कृटस्योऽद्येदानीं नित्य कृटस्य बाज-इस समय

प्राणिषु वर्तमानः स उ क्वोऽपि प्राणियोंमें वर्तमान है और वही कल वर्तिष्यते नान्यस्तत्समोऽन्यश्च जनिष्यत इत्यर्थः । अनेन नाय-मस्तीति चैक इत्ययं पक्षो न्यायतोऽप्राप्तोऽपि क्षण-श्रुत्या प्रत्युक्तस्तथा भक्तवादश्च ॥ १३ ॥

भी रहेगा, अर्थात् उसके समान कोई और पुरुष उत्पन्न नहीं होगा। इससे 'कोई कइते हैं कि यह नहीं हैं ऐसा [१ | १ | २० मन्त्रमें कहा हुआ ] जो पक्ष है यह यद्यपि स्ववचनेन न्यायतः प्राप्त नहीं होता तथापि उसका और बौद्धोंके क्षणभङ्गवादका खण्डन भी श्रुतिने खबचनसे कर दिया है॥ १३॥

#### मेदापवाद

ब्रह्मण आह---

पुनरि मेददर्शनापवादं | ब्रह्ममें जो मेददृष्टि की जाती है उसका अपवाद श्रुति फिर भी ज आह— कहती है—

यथोदकं दुर्गे वृष्टं पर्वतेषु विधावति । एवं धर्मान्पृथकपरयंस्तानेवानुविधावति ॥ १४॥

जिस प्रकार ऊँचे स्थानमें बरसा हुआ जल पर्वतोंमें ( पर्वतीय निम्न देशोंमें ) बह जाता है उसी प्रकार आत्माओंको पृथक्-पृथक् देखकर जीव उन्हींको ( भिन्नात्मत्वको ही ) प्राप्त होता है ॥ १४ ॥

यथोदकं दुर्गे दुर्गमे देश उच्छिते वृष्टं सिक्तं पर्वतेषु पर्वत-वत्सु निम्नप्रदेशेषु विधावित विकीणं सद्विनस्यति एवं धर्मान् आत्मनो मिन्नान्प्रथम्परयन्प्रथम् प्रत्येक शरीरमें भिन्न-भिन्न देखने-

एव श्वरीरमेदानुवर्तिनोऽनुविधावित । श्वरीरमेदमेव पृथकपुनः पुनः भिन्न शरीरमेदको ही प्राप्त होता प्रतिपद्यत इत्यर्थः ॥ १४ ॥

प्रतिश्वरीरं पर्श्यस्तानेव | बाला मनुष्य उन्हीं—शरीरभेदका

पाधिकृत भेददर्शनस्य विशुद्धवि-ज्ञानघनैकरसमद्वयमात्मानं पश्यतो विज्ञानतो मुनेर्मननशीलस्य आत्म-स्वरूपं कथं सम्भवतीत्युच्यते—

यस्य पुनर्विद्यावतो विध्वस्तो- | जो विद्यावान् है, जिसकी

#### अभेददर्शनकी कर्तव्यता

यथोदकं शुद्धे शुद्धमासिक्तं तादृगेव भवति । एवं मनेविजानत आत्मा भवति गौतम ॥ १५॥

जिस प्रकार शुद्ध जलमें डाला हुआ शुद्ध जल वैसा ही हो जाता है उसी प्रकार, हे गौतम ! विज्ञानी मुनिका आत्मा भी हो जाता है ॥१५॥ पथोदकं ग्रुद्धे प्रसन्ने ग्रुद्धं जिस प्रकार ग्रुद्धः—खच्छ जलमं आसिक—प्रक्षित ( डाला इआ ) ग्रुद्ध— खच्छ जल उसके साथ मिलकर एकरस हो जाता है—उससे विपरीत अवस्थामें नहीं रहता उसी प्रकार हे गौतम ! एकरको जाननेवाले मुनि— म्रनेर्मननशीलस्य हे गौतम।

मननशील पुरुषका आत्मा भी वैसा

कुदृष्टिं चोज्झित्वा मातृपितृसहस्रे-भ्योऽपि हितैषिणा वेदेनोपदिष्टम् आत्मैकत्वदर्शनं शान्तदर्पैः आदरणीयमित्यर्थः ॥ १५ ॥

तसात्कृतार्किकमेददृष्टि नास्तिक- | ही हो जाता है । अतः तःवर्ययह है कि सभीको कुत किंककी भेददृष्टि और नाम्तिककी कुदृष्टिका परित्याग कर सहस्रों माता-पिताओंसे भी अधिक हितैथी वेदके उपदेश किये हुए आत्मैकत्वदर्शनका ही अभिमानरहित होकर आदर करना चाहिये॥१५॥

श्रीमत्यरमहंसपरिव्राजका चार्यगोविन्दभगवत्पुज्यपादशिष्य-श्रीमदाचार्यश्रीशंकरभगवतः कृतौ कठोपनिपद्भाष्ये द्वितीयाध्याये प्रथमवल्लीभाष्यं समाप्तम् ॥ १ ॥ ( ४ )



## हित्रीया बर्ह्डी

#### प्रकारान्तरसे बद्धानुसंघान

पुनरिप प्रकारान्तरेण ब्रक्ष-तत्त्विभिरिणार्थोऽयमारम्मो दुर्वि-ह्रोयस्वाद्ब्रह्मणः— ब्रह्म अस्यन्त दुर्विङ्गेय है; अतः ब्रह्मतत्त्वका प्रकारान्तरसे फिर भी निश्चय करनेके छिये यह आगेका

पुरमेकाद्शद्वारम जस्यावकचेतसः

अनुष्ठाय न शोचित विमुक्तश्च विमुच्यते ॥ एतद्वै तत्॥ १ ॥

उस नित्यविज्ञानस्वरूप अजन्मा [ आत्मा ] का पुर ग्यारह दर-वाजोंबाला है । उस 🛭 आत्मा 🗋 का ध्यान करनेपर मनुष्य शोक

नहीं करता और वह [इस शरीरके रहते हुए ही कर्मबन्धनसे ] मुक्त हुआ ही मुक्त हो जाता है। निश्चय यही वह [ ब्रह्म ] है ॥ १ ॥

पुरं पुरिमित्र पुरम् । द्वारपालाधिष्ठात्राद्यनेकशरीरस्थ
अक्षारस्वम्
पुरोपकरणसम्पत्तिपुरोपकरणसम्पत्तिपुरोपकरणसम्पत्तिदर्शनाच्छरीरं पुरम् । पुरं
दर्शनाच्छरीरं पुरम् । पुरं
सामप्रीके सिहत प्रत्येक पुर अपनेसे
असंहत (बिना मिले हुए) स्वतन्त्र
स्वतन्त्रस्वाम्यर्थे दृष्टम्; तथेदं
पुरसामान्यादनेको पकरणसंहरं
होनेके कारण यह अनेक सामग्री

श्वरीरं स्वात्मनासंहतराजस् नीयस्वाम्यर्थं मवितुमईति ।

तच्चेदं शरीराख्यं पुरमेका-दश्वद्वारमेकादश द्वाराण्यस्य सप्त शीर्षण्यानि नाभ्यासद्वार्शश्चित्रीणि शिरस्येकं तैरेकादशद्वारं पुरम् । कस्याजस्य जन्मादिविकिया-रहितस्यात्मनो राजस्थानीयस्य

अवक्रमकुटिलमादित्यप्रकाश-वित्रत्यमेवावस्थितमेकरूपं चेतो विज्ञानमस्येत्यवकचेतास्तस्यावक-

पुरधर्मविलक्षणस्य । अवक्रचेतसः

चेतसो राजस्थानीयस्य ब्रह्मणः।

यस्येदं पुरं तं परमेश्वरं <sup>स्वारमाञुभवेन</sup> पुरस्वामिनमजुष्टाय <sub>शोकादि</sub>- ध्यात्वा—ध्यानं हि <sup>तिवृत्तिः</sup> तस्याजुष्टानं सम्य-ग्विज्ञानपूर्वकम्—तं सर्वेषणा-विनिर्धक्तः सन्समं सर्वभूतस्थं सम्पन्न शरीर भी अपनेसे पृथक् राजस्थानीय अपने खामी [ आत्मा ] के ल्यिये होना चाहिये |

शरीरनामक पुर ग्यार**ह** दरवाजींबाला है। दो आँख, दो कान, दो नासारन्ध्र और एक मुख इस प्रकार । सात मस्तकसम्बन्धी, नाभिके सहित । शिक्ष और गुदा मिलाकर । तीन निम्नदेशीय तथा [ब्रह्मरन्ध्ररूप] एक शिरमें रहने-वाळा—इस प्रकार इन सभी द्वारोंसे ्युक्त होनेके कारण े यह पुर एकादश द्वारवाला है। वह पुर किसका है ? [इसपर कहते हैं--] अर्थात पुरके धर्मीसे अज्ञेका, विलक्षण जन्मादि विकाररहित राज-स्थानीय आत्माका । इसके सिवा जो अवक्रचित्त है---जिसका चित्त-अवक--अकुटिल अर्थात् सूर्यके समान नित्यस्थित और एक-रूप है उस अवक्रचेता राजस्थानीय ब्रह्मका [यह पुर है]।

जिसका यह पुर है उस पुरस्तामी परमेश्वरका अनुष्ठान—ध्यान करके, क्योंकि सम्याग्वज्ञानपूर्वक ध्यान ही उसका अनुष्ठान हैं; अत: सम्पूर्ण एषणाओंसे मुक्त होकर उस सम, सम्पूर्ण भूतोंमें स्थित ब्रह्मका ध्यान

ध्यात्वा न ग्रोचित । तद्विज्ञान।दु | कर पुरुष शोक नहीं करता कर पुरुष शाक नहा करता । ब्रह्मके विद्वानसे अभय-प्राप्ति हो अभयप्राप्तेः शोकावसराभावात् जानेसे शोकका अवसर न रहनेके कारण भयदर्शन भी कहाँ हो सकता है ! अतः वह इस लोकमें ही अविद्याकृत काम और कर्मके वन्धनोंसे मुक्त हो जाता है; इस प्रकार वह मुक्त (जीवन्मुक्त) हुआ ही मुक्त (विदेहमुक्त) होता है; अर्थात् शुनः शरीरप्रहण नहीं करता॥ १॥

स तु नैकशरीरपुरवर्त्येवात्मा प्रग्नु वह आत्मा तो केवल एक ही शरीररूप पुरमें रहनेवाला नहीं हैं, बल्कि सभी पुरोंमें रहता है। किस कि तहिं सर्वेपुरवर्ती। कथम्-

हरसः शुचिषद्वसुरन्तरिक्षसन्दोता वेदिषद्तिथि-र्दुरोणसत् । नृषद्वरसदृतसद्वयोमसदृब्जा गोजा ऋतजा अद्रिजा ऋतं बृहत् ॥ २ ॥

वह गमन करनेवाला है, आकाशमें चलनेवाला सूर्य है, वसु है, अन्तरिक्षमें विचरनेवाला सर्वन्यापक वायु है, वेदी (पृथिवी ) में स्थित होता ( अग्नि ) है, कलशमें स्थित सोम है । इसी प्रकार वह मनुष्योंमें गमन करनेवाला, देवताओं में जानेवाला, सत्य या यज्ञमें गमन करनेवाला, आकाशमें जानेवाला, जल, पृथिवी, यज्ञ और पर्वतोंसे उत्पन्न होनेवाला तथा सत्यखरूप और महान है ॥ २ ॥

गच्छतीति आत्मनः सर्व- शचिषच्छचौ दिव्या-पुरान्तर्वतित्वम् दित्यातमना सीदति वसर्वासयति इति सर्वानिति वाय्वात्मनान्तरिक्षे सीदतीत्यन्तरिक्षसत् । होताग्निः ''अग्निवैं होता'' इति श्रुतेः। वेद्यां पृथिव्यां सीदतीति वेदिषद । ''इयं वेदिः परोऽन्तः पृथिव्याः'' (ऋ०सं०२।३।२०) इत्यादि-मन्त्रवर्णात् । अतिथिः सन्दुरोणे कलशे सीदति इति दुरोणसत् । ब्राह्मणः अतिथिरूपेण वा दुरोणेषु गृहेषु सीदतीति । नृषन्नृषु मनुष्येषु सीदतीति वरसद् वरेषु देवेषु सीदतीति, ऋतसदतं सत्यं यज्ञो वा तस्मिन्सीदतीति । व्योमसद व्योम्न्याकाशे सीदतीति व्योम-सत्। अब्जा अप्सु शङ्खशक्ति-मकरा दि रूपेण जायत इति

करता है इसलिये 'हंस' है, शुचि-- आकाशमें सूर्य क्यसे चलता है इसलिये 'श्राचिपत्र' है; सबको न्याप्त करता है इसलिये हे∙. वायुरूपसे आकाशमें चलता है इसलिये 'अन्तरिक्षसत' है, ''अग्नि ही होता है'' इस श्रुतिके अनुसार 'होता' अग्निको कहते हैं। वेदी---पृथिवीमें गमन करता है अत: 'वेदिषद्' है जैसा कि वेदी पृथिवी ( यज्ञ भूमि ) का उत्कृष्ट मध्यभाग है" इत्यादि मन्त्रवर्णसे प्रमाणित होता है । यह अतिथि द्रोण---क्लशमें सोम होक्र स्थित होता है इसलिये 'दुरोणसत्तर है। अथवा ब्राह्मण अतिथिरूपसे द्रोणोंमें-घरोंमें रहता है इसलिये वही 'अतिथिः दुरोणसत्' है ।

वह गनुप्योंमें जाता है इसिंख्ये 'नृयत्' है, वरोंमें—देवताओंमें जाता है इसिंख्ये 'नरसत्' है, ऋत— सत्य अथवा यज्ञको कहते हैं, उसमें गमन करता है इसिंख्ये 'ऋतसत्' है, व्योम——आकारामें चळता है इसिंख्ये 'व्योमसत्' है । अप्—जळमें शंख, सीपी और मकर आदि ह्योंसे उत्पन्न होता है इसिंख्ये

गोजा गवि पृथिन्यां त्रीहियवादि-रूपेण जायत इति । ऋतजा यज्ञाङ्गरूपेण जायत इति । अद्रिजाः पर्वतेम्यो नद्यादिरूपेण जायत इति । सर्वात्मापि सन्नृतमवितथ-

स्वभाव एव । बृहन्महान्सर्व-कारणत्वात् । यदाप्यादित्य एव मन्त्रेणोच्यते तदाप्यस्थात्मस्व-रूपत्वमादित्यस्येत्यङ्गीकृतत्वाद् ब्राह्मणव्यास्त्यानेऽप्यविरोधः । सर्वव्याप्येक एवात्मा जगतो नात्मभेद इति मन्त्रार्थः ॥ २ ॥ 'अब्जा' है । गो—पृथित्रीमें त्रीहि-यत्रादिरूपसे उत्पन्न होता है इसिलिये 'गोजा' है । ऋत—— यज्ञाङ्गरूपसे उत्पन्न होता है इस-लिये 'ऋतजा' है । नदी आदि-रूपसे अदि——पर्वतोंसे उत्पन्न होता है इसिलिये 'अदिजा' है ।

इस प्रकार सर्वात्मा होकर भी वह ऋत—अवितथस्वभाव (सत्य-स्वरूप) ही है तथा सबका कारण होनेसे बृहत्—महान् है। [असी वा आदित्यो हंसः—इत्यादि ब्राक्षणमन्त्रके अनुसार ] यदि इस मन्त्रसे आदित्यका ही वर्णन किया गया हो तो भी 'आदित्य [इस चराचरके] आत्मस्वरूप हैं,' ऐसा अङ्गीकृत होनेके कारण इसका उस ब्राह्मणप्रन्थकी व्याख्यासे भी अविरोध ही है। अतः इस मन्त्रका तात्पर्य यही है कि जगत्का एक ही सर्वव्यापक आत्मा है, आत्माओंमें भेद नहीं है॥ २॥

आत्मनः स्वरूपाधिगमे लिङ्ग-ग्रुच्यते—

अब आत्माका खरूपज्ञान करानेमें ळिङ्ग बतलाते हैं——

१. सूर्य आत्मा जगतस्तस्थुषश्च (ऋ० एं० १ । ८ । ७ ) ।

# ऊर्ध्वं प्राणमुन्नयत्यपानं प्रत्यगस्यति ।

### मध्ये वामनमासीनं विश्वे देवा उपासते ॥ ३ ::

जो प्राणको ऊपरकी ओर ले जाता है और अपानको नीचेकी ओर ढकेलता है, हृदयके मध्यमें रहनेवाले उस वामन—–भजनीयकी सब देव उपासना करते हैं॥ ३॥

ऊर्ध्व हृदयात्प्राणं प्राणवृत्ति <sub>बारमनः</sub> वायुमुन्नयत्युर्घ्वं गम-प्राणापानयोः यति । तथापानं प्रत्य-भिष्ठातृत्वम् राघोऽस्यति क्षिपति य इति वाक्यशेषः । तं मध्ये हृदय-पुण्डरीकाकाश आसीनं बुद्धावभि-व्यक्तविज्ञानप्रकाशनं वामनं सं-भजनीयं सर्वे विक्वे देवाश्रक्षरादयः प्राणा रूपादिविज्ञानं बलिम्रपा-हरन्तो विश्व इव राजानम्रुपासते। तादर्थ्येनानुपरतव्यापारा भवन्ति इत्यर्थः । यदर्था यत्प्रयुक्ताश्र सर्वे वायकरणव्यापाराः सोऽन्यः सिद्ध इति वाक्यार्थः ॥ ३ ॥

जो हृदयदेशसे प्राण-प्राण-वृत्तिरूप वायुको ऊर्ध्व—ऊपरकी ओर ले जाता है तथा अपानकी प्रत्यक---नीचेकी ओर ढकेलता है। इस वाक्यमें 'यः (जो)' यह पद शेष रह गया है कमलाकाराके भीतर रहनेवाले उस वामन अर्थात भजनीयकी, जिसका विज्ञानरूप प्रकाशबुद्धिमें अभिव्यक्त होता है, चक्ष आदि सभी देव---प्राण देते हुए कर करते हैं जैसे उपासना वैश्यलोग राजाकी । अर्थात् वे चक्ष आदि उसके ही लिये अपना व्यापार बंद नहीं करते। अतः जिसके छिये और जिसकी प्रेरणासे प्राण और इन्द्रियोंके समस्त व्यापार होते हैं वह उनसे अन्य है--ऐसा सिद्ध हुआ। यही इस वाक्यका अर्थ है ॥ ३ ॥

देहस्य आत्मा ही जीवन है

किंच-

अस्य विस्नंसमानस्य शरीरस्थस्य देहिनः । देहाद्विमुच्यमानस्य किमत्र परिशिष्यते ॥ एतद्वै तत् ॥४॥

इस शरीरस्थ देहीके भ्रष्ट हो जानेपर--इस देहसे मुक्त हो जानेपर भला इस शरीरमें क्या रह जाता है ! ि अर्थात कुछ भी नहीं रहता ] यही वह [ ब्रह्म ] है ॥ ४ ॥

अस्य शरीरस्थस्यात्मनो वि-स्रंसमानस्यावस्रंसमानस्य मानस्य देहिनो देहवतः; विस्नंसन-शब्दार्थमाह-देहाद्विमुच्यमान-किमत्र परिशिष्यते प्राणादिकलापे न किश्चन परि-शिष्यते । अत्र देहे पुरस्वामिविद्रवण इव पुरवासिनां य'स्यात्मनोऽपगमे क्षणमात्रात्कार्यकरणकलापरूप<u>ं</u> सर्वमिदं हतबलं विध्वस्तं भवति

इस शरीरस्थ देही--देहवान् आत्माके विस्नंसमान-अवस्नंसमान अर्थात् भ्रष्ट हो जानेपर इस प्राणादि समुदायमेंसे रह जाता है ? अर्थात् कुछ भी नहीं रहता । 'देहाद्विमुच्यमानस्य' ऐसा कहकर विसंसन शब्दका अर्थ बतलाया गया है। नगरके स्वामीके चले जानेपर जैसे परवासियोंकी द्रदेशा होती है उसी प्रकार इस शरीरमें, जिस आत्माके चले जाने-पर, एक क्षणमें ही यह भूत और इन्द्रियोंका समुदायरूप सब-का-सब बल्हीन--विष्वस्त अर्थात् नष्ट हो जाता है वह इससे भिन्न ही सिद्ध विनष्टं भवति सोऽन्यः सिद्धः॥४॥ होता है ॥ ४ ॥

स्थान्मतं प्राणायानाद्ययगमात्। एवेदं विध्वस्तं भवति न तु तदव्यविरिक्तात्मापगमात्राणा-तद्भ्यातारकारमाप्रधानारत्राणाः नहीं; क्योंकि प्राणादिके कारण ही दिभिरेव हि मर्त्यो जीवतीति मनुष्य जीवित रहता है—तो ऐसी बात नहीं है, [क्योंकि—]

यदि कोई ऐसा माने कि यह शरीर, प्राण और अवान आदिके चले जानेसे ही नए हो जाता है. उनसे भिन्न किसी आत्माके जानेसे

### न प्राणेन नापानेन मर्त्यो जीवति कश्चन । इतरेण तु जीवन्ति यस्मिन्नेतावुपाश्रितौ ॥ ५ ॥

कोई भी मनुष्य न तो, प्राणसे जीवित रहता है और न अपानसे ही। बल्कि वे तो, जिसमें ये दोनों आश्रित हैं ऐसे किसी अन्यसे ही जीवित रहते हैं ॥ ५ ॥

कारित्वाञ्जीवनहेतुत्वग्रुपपद्यते । स्वार्थेनासंहतेन परेण केनचिद-प्रयुक्तं संहतानामवस्थानं न दृष्टं गृहादीनां लोकेः; तथा प्राणादी-नामपि संहतत्वाऋवित्महेति । भी खतन्त्र नहीं हो सकती।

न प्राणेन नापानेन चक्षु-रादिना वा मर्त्यो मनुष्यो देह-वान्कश्चन जीवित न कोऽपि जीवति न होषां परार्थानां संहत्य- तथा किसी दूसरेके शेषभूत ये इन्द्रिय आदि जीवनके हेत् नहीं हो सकते। लोकमें किसी खतन्त्र और बिना मिले हुए अन्य [ चेतन पदार्थ ] की ग्रेरणाके बिना गृह भादि संहत पदार्थोंकी स्थिति नहीं देखी गयी; उसी तरह संवातरूप होनेसे प्राणादिकी स्थिति

अत इतरेणैव संहतप्राणादि-विलक्षणेन त सर्वे संहताः सन्तो जीवन्ति प्राणान्धारयन्ति । यस्मिन्संहतविलक्षण आत्मनि सति परस्मिन्नेती प्राणापानौ चक्षरादिभिः संहतावपाश्रिती. यस्यासंहतस्यार्थे प्राणापानादिः स्बन्यापारं कर्वन्वर्तते सन्स ततोऽन्यः सिद्ध इत्यभि-प्रायः ॥ ५ ॥

अतः ये सब परस्पर मिलकर प्राणादि संहतपदार्थोंसे भिन्न किसी अन्यके द्वारा ही जीवित रहते---प्राण धारण करते हैं, जिस संहतपदार्थ-भिन्न सत्खरूप परमात्माके रहते हुए ही यह प्राण-अपान चक्ष आदिसे संहत होकर आश्रित हैं । तात्पर्य यह है कि जिस असंहत आत्माके लिये प्राण-अपान आदि संहत होकर अपने व्यापारोंको करते हुए बर्तते हैं वह आत्मा उनसे भिन्न सिद्ध होता है ॥५॥

#### मरणोत्तरकालमें जीवकी गति

### हन्त त इदं प्रवक्ष्यामि गृह्यं ब्रह्म सनातनम्। यथा च मरणं प्राप्य आत्मा भवति गौतम् ॥ ६ ॥

हे गौतम ! अब मैं फिर भी तुम्हारे प्रति उस गुह्य और सनातन ब्रह्मका वर्णन कर्ह्मुँगा, तथा ब्रह्मको न जाननेसे । मरणको होनेपर आत्मा जैसा हो जाता है िवह भी बतलाऊँगा ो॥ ६॥

हन्तेदानीं पुनरपि ते तुभ्यम् इदं गुह्यं गोप्यं ब्रह्म सनातनं सर्वसंसारोपरमो भवति, अवि-मरणं

अहो ! अब मैं तुम्हें फिर भी इस गुद्य--गोपनीय सनातन--चिरन्तन ब्रह्मके विषयमें बतलाऊँगा, चिरन्तनं प्रवक्ष्यामि यद्विज्ञानात् जिसके ज्ञानसे सम्पूर्ण संसारकी निवृत्ति हो जाती है तथा जिसका ज्ञान न **हो**नेपर मरणको प्राप्य होनेके अनन्तर आत्मा जैसा हो यथात्मा भवति यथा संसरति जाता है, अर्थात् वह जिस प्रकार [जन्म-मरणरूप ] संसारको प्राप्त तथा शृणु हे गौतम ।। ६ ।। होता है, हे गौतम ! वह सुन ॥६॥

#### -388.

### योनिमन्ये प्रपद्यन्ते शरीरत्वाय देहिनः । स्थाणुमन्येऽनुसंयन्ति यथाकर्मयथाश्रुतम् ॥७॥

अपने कर्म और ज्ञानके अनुसार कितने ही देहधारी तो शरीर धारण करनेके लिये किसी योनिको प्राप्त होते हैं और कितने ही स्थावर-भावको प्राप्त हो जाते हैं ॥ ७॥

योनिं योनिद्वारं शुक्रवीजसमन्विताः सन्तोऽन्ये केचिद्
अविद्यावन्तो मृद्धाः प्रपद्यन्ते श्वरीरत्वाय शरीरग्रहणार्थं देहिनो
देहवन्तः; योनिं प्रविश्वन्तीत्यर्थः।
स्थाणुं वृक्षादिस्थावरभावम्
अन्येऽत्यन्ताधमा मरणं प्राप्यानुसंयन्त्यनुगच्छन्ति यथाकर्म
यद्यस्य कर्म तद्यथाकर्म यैर्यादशं
कर्मेह जन्मनि कृतं तद्वश्चेनेत्येतत्। तथा च यथाश्चतं यादशं
च विज्ञानस्रुपाजितं तदनुरूपमेव
शरीरं प्रतिपद्यन्त इत्यर्थः।

अन्य—कुछ अविद्यावान् मूढ देहधारी शरीर धारण करनेके लिये बीजसे संयक्त योनि---योनिद्वारको प्राप्त होते हैं अर्थात् किसी योनिमें प्रविष्ट हो जाते हैं। दूसरे कोई अत्यन्त अधम पुरुष मरणको प्राप्त होकर कर्म और यथाश्रुत । स्थाणु यानी वृक्षादि स्थावर-भावका अनुवर्तन-अनुगमन करते हैं। तात्पर्य यह कि यथाकर्म यानी जिसका जो कर्म है अथवा इस जन्ममें जिसने जैसा कर्म किया है उसके अधीन होकर तथा यथाश्रुत यानी जिसने जैसा विज्ञान उपार्जित किया है उसके अनुरूप शरीरको ही प्राप्त होते "यथाप्रज्ञं हि संभवाः" इति

श्रुत्यन्तरात् ॥ ७॥

इति | हैं । " जन्म अपनी-अपनी बुद्धिके अनुसार हुआ करते हैं" ऐसी एक दूसरी श्रुतिसे भी यही प्रमाणित होता है ॥ ७ ॥

यत्प्रतिज्ञातं गुद्यं वक्ष्यामीति तदाह— पहले जो यह प्रतिज्ञा की थी कि भैं तुझे गुद्ध ब्रह्म बतलाऊँगा'—उसे ही बतलाते हैं——

गुह्य बद्घोपदेश

ब्रह्म

य एष सुप्तेषु जागित कामं कामं पुरुषो निर्मिमाणः तदेव शुक्रं तद्बद्य तदेवामृतमुच्यते । तस्मिँच्लोकाः श्रिताः सर्वे तदु नात्येति कश्चन । एतद्वै तत्॥ ८ ॥

प्राणादिके सो जानेपर जो यह पुरुप अपने इन्छित पदार्थोंकी रचना करता हुआ जागता रहता है वहीं शुक्र (शुद्ध ) है, वह ब्रह्म है और वहीं अमृत कहा जाता है। उसमें सम्पूर्ण छोक आश्रित हैं; कोई भी उसका उल्लंघन नहीं कर सकता। निश्चय यहीं वह िब्रह्म है ॥८॥

य एप सुप्तेषु प्राणादिए जागति न स्विपिति । कथम् १ कामं कामं तं तमिमेप्रेतं स्त्र्याद्यर्थमविद्यया निर्मिमाणो निष्पादयञ्जागति पुरुषो यस्तदेव शकं शभं शद्धं तदमक्ष नान्यद गृह्यं

जो यह प्राणादिके सो जानेपर
जागता रहता है—[ उनके साथ ]
सोता नहीं है । किस प्रकार
जागता रहता है? [ इसपर कहते
हैं—] अविधाके योगसे स्री आदि
अपने-अपने इच्छित—अभीष्ट
पदार्थोंकी रचना करता हुआ अर्थात्
उन्हें निष्यन्न करता हुआ जागता
है वही शुक्र-शुभ्र यानी शुद्ध है ।
वह बसा है, उससे भिन्न और कोई

ब्रह्मास्ति । तदेवामृतमविनाश्चि । गृह्य ब्रह्म नहीं है । वही सब प्रवास्था । प्रवास्थापनामाश्च पुद्ध ब्रह्म नहा ह । वही सव सास्त्रोम अमृत अविनाशी कहा गया है । यही नहीं, उस ब्रह्ममें शि पृथ्वी आदि सम्पूर्ण लोक आश्रित हैं; क्योंकि वह समी लोकोंका कारण है । उसका कोई भी अतिक्रमण नहीं कर सकता त्वात्तस्य । तदु नात्येति कश्चन [ निश्चय यही वह ब्रह्म है ] इत्यादि [ आगेकी व्याख्या ] पूर्ववत् समझनी चाहिये ॥ ८ ॥

अनेकतार्किककुबुद्धिविचालि- | मानमप्यनृजुबुद्धीनां ब्राह्मणानां व्रमाणसे युक्त सिद्ध होनेपर भी, चेतिस नाधीयत इति तत्प्रति- अमैक्त्व-विज्ञान बारम्बार कहे पादन आदरवती पुनः पुनराह श्रुति:---

अनेक तार्किकोंकी कुबुद्धिद्वारा तान्तः करणानां प्रमाणोपपन्नम् अप्यारमैकत्विज्ञानमसकृदुच्य-वित्रं चञ्चल कर दिया गया है, अतः जिनकी बुद्धि सरल नहीं है उन ब्राह्मणोंके चित्तमें, जानेपर भी स्थिर नहीं होता । अतः उसके प्रतिपादनमें आदर रखनेवाली श्रुति पुनः-पुनः कहती है—

आत्माका उपाधिप्रतिरूपत्व

अभिर्यथैको भुवनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव। सर्वभूतान्तरात्मा एकस्तथा रूपं रूपं प्रतिरूपो बहिश्र ॥ ९ ॥ जिस प्रकार सम्पूर्ण भुवनमें प्रविष्ट हुआ एक ही अग्नि प्रत्येक रूप (रूपवान् वस्तु) के अनुरूप हो गया उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतोंका एक ही अन्तरात्मा उनके रूपके अनुरूप हो रहा है तथा उनसे बाहर भी है ॥ ९ ॥

अग्निर्यथैक एव प्रकाशात्मा प्रमाशक्त एव प्रकाशात्मा प्रमाशक्त प्रकाशात्मा प्रमाशक्त प्रकाशात्मा प्रमाशक्त प्रवास्त प्रवास प्रवास

जिस प्रकार एक ही अग्नि प्रकाशसक्रप होकर भी भुवनमें---इसमें सब जीव होते हैं इसीसे इस लोकको भवन कहते हैं, उसी इस लोकमें अनुप्रविष्ट हुआ रूप-रूपके प्रति अर्थात् काष्ठ आदि भिन्न-भिन्न प्रत्येक दाह्य पदार्थके प्रति प्रतिरूप---उस-उस पदार्थके अनुरूप हुआ दाहा-भेदसे अनेक प्रकारका हो गया है, उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतोंका एक ही अन्तरात्मा--आन्तरिक आत्मा-अत्यन्त सूक्ष्म होनेके कारण काष्ट्रादिमें प्रविष्ट हुए अग्निके समान सम्पूर्ण शरीरोंमें प्रविष्ट रहनेके कारण उनके अनुरूप हो गया है तथा आकाशके समान अविकारी रूपसे उसके

त्थान्यो दृष्टान्तः— | ऐसा ही एक दूसरा दृष्टान्त भी है—

वायुर्यथैको भुवनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव। एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो बहिश्च॥१०॥

जिस प्रकार इस लोकमें प्रविष्ट हुआ वायु प्रत्येक रूपके अनुरूप हो रहा है उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतोंका एक ही अन्तरात्मा प्रत्येक रूपके अनुरूप हो रहा है और उनसे बाहर भी है॥ १०॥

वायुर्थथेक इत्यादि । प्राणा-त्रमना देहेष्वनुप्रविष्टो रूपं त्रमना देहेष्वनुप्रविष्टो रूपं प्रतिरूपो वभूवेत्यादि रूपं प्रतिरूपो वभूवेत्यादि समानम् ॥ १०॥ जिस प्रकार एक ही वायु प्राणरूपसे देहोंमें अनुप्रविष्ट होकर प्रत्येक रूपके अनुरूप हो रहा है ] इत्यादि पूर्ववत् ही समझना चाहिये॥ १०॥

एकस्य सर्वात्मत्वे संसार-दुःख्तित्वं परस्येव तदिति प्राप्तमत इदमुच्यते— इस प्रकार एकहीकी सर्वात्मकता होनेपर संसारदु:खसे युक्त होना भी परमात्माका ही सिद्ध होता है; इसल्विये ऐसा कहा जाता है—

आत्माकी असङ्गता

सूर्यो यथा सर्वलोकस्य चश्च-र्न लिप्यते चाक्षुपैर्बाह्यदोषैः। सर्वभूतान्तरात्मा एकस्तथा न लिप्यते लोकदुःखेन बाह्यः ॥ ११॥ जिस प्रकार सम्पूर्ण लोकका नेत्र होकर भी सूर्य नेत्रसम्बन्धी बाह्यदोगोंसे लिप्त नहीं होता उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतोंका एक ही अन्तरात्मा संसारके दुःखसे लिप्त नहीं होता, बल्कि उनसे बाहर रहता है ॥ ११ ॥

द्वर्शे यथा चक्षुष आलोकेन
उपकारं कुर्वन्म्त्रपुरीषाद्यशुचिप्रकाशनेन तद्दशिनः सर्वलोकस्य
चक्षुरिष सम लिप्यते चाक्षुपैरशुच्यादिदर्शनिनिमित्तैराध्यात्मिकैः पापदोपैनिश्चेश्वाशुच्यादिसंसर्गदोषैः । एकः संस्तथा
सर्वभ्तान्तरात्मा न लिप्यते
लोकदुःखेन बाह्यः।

लोको ह्यविद्यया स्वात्मिन अभ्यस्तया कामकर्मोद्भवं दुःखम् अनुभवति । न तु सा परमार्थतः स्वात्मिन । यथा रज्जुशुक्तिको-परगगनेषु सपरजतोदकमलानि न रज्ज्वादीनां स्वतो दोषरूपाणि

जिस प्रकार सूर्य अपने प्रकाशसे लोकका उपकार करता हुआ अर्थात् मल-मूत्र आदि अपवित्र वस्तुओंको प्रकाशित करनेके देखनेवाले समस्त लोकोंका नेत्ररूप पदार्थादिके होकर भी अपवित्र देग्वनेसे हुए आध्यात्मिक प्राप्त पापदोष तथा अपवित्र होनेवाले बाह्यदोषोंसे लिप्त नहीं होता उसी सम्पूर्ण भूतोंका एक ही अन्तरात्मा भी लोकके दुःखसे लिस नहीं होता, प्रत्युत उससे बारहर रहता है।

लोक अपने आरामों आरोपित अनिद्याके कारण ही कामना और कर्मजनित दुःखका अनुभव करता है; किन्तु वह [अनिद्या ]परमार्थतः खात्मामें है नहीं, जिस प्रकार कि रज्जु, ग्रुक्ति, मरुस्थल और आकाशा-में [प्रतीत होनेवाले ] सर्प, रजत, जल और मिलनता—ये उन रज्जु आदिमें खामाविक दोषरूप नहीं है,

सन्ति । संसर्गिणी विपरीतबुद्धच-घ्यासनिमित्तात्तद्दोषवद्विभा-व्यन्ते । न तद्दोषैस्तेषां स्रेपः । विपरीतबुद्धचध्यासबाह्या हि ते। तथात्मनि सर्वो लोकः क्रिया-कारकफलात्मकं विज्ञानं सर्पादि-स्थानीयं विपरीतमध्यस्य तन्निमित्तं जन्ममरणादिदःखमनुभवति । न सर्वलोकात्मापि सन विपरीताध्यारोपनिमित्तेन लिप्यते लोकदःखेन । क्रुतः १ बाह्यः, विपरीतबुद्धच-रज्जादिव देव ध्यासबाह्यो हि स इति ॥ ११ ॥

बल्कि उनके संसर्गमें आये पुरुषमें विपरीत बुद्धिका अध्यास होनेके कारण ही वे उन-उन दोषोंसे यक्त प्रतीत होते हैं । किल्ल उन दोषोंसे उनका लेप नहीं होता: क्योंकि वे तो उस विपरीत बुद्धि-जनित अध्याससे बाहर ही हैं। इसी प्रकार सम्पूर्ण लोक भी **रि**ज्जु आदिमें अध्यस्त े सर्पादिके समान अपने आत्मामें किया, कारक फल्रुष्ट्रप विपरीत आरोप कर उसके निमित्तसे होने-वाले जन्म-मरण आदि अनुभव करता है। आत्मा सम्पूर्ण लोकका अन्तरात्मा होकर भी विपरीत अध्यारोपसे होनेवाले लौर्किक दु:खसे लिप्त नहीं होता। क्यों नहीं होता ? क्योंकि वह उससे बाहर है—अर्थात् रज्जु-आदिके समान वह विपरीत बुद्धि-जनित अध्याससे बाहर ही है ॥११॥

आत्मदर्शी ही नित्य सुली है

कें च— | तथा—

पको वशी सर्वभूतान्तरात्मा

एकं रूपं बहुधा यः करोति ।

तमात्मस्थं येऽनुपश्यन्ति धीरास्तेषां सखंशाश्चतं नेतरेषाम् ॥ १२ ॥

जो एक, सबको अपने अधीन रखनेवाला और सम्पूर्ण भूतोंका अन्तरात्मा अपने एक रूपको ही अनेक प्रकारका कर लेता है, अपनी बुद्धिमें स्थित उस आत्मदेवको जो धीर (विवेकी) पुरुष देखते हैं उन्हींको नित्य सुख प्राप्त होता है, औरोंको नहीं ॥ १२ ॥

स हि परमेश्वरः सर्वगतः खतन्त्र एको न तत्समोऽभ्य-धिको वान्योऽस्ति। वशी सर्व बस्य जगद्रशे वर्तते । कतः ? सर्वभूतान्तरात्मा । यत एकमेव सदैकरसमात्मानं विश्रद्धविज्ञान-नामरूपाद्यशुद्धोपाधिभेद-वशेन बहुधानेकप्रकारं यः करोति खात्मसत्तामात्रेण।चिन्त्यज्ञक्ति-त्वात । तमात्मस्थं स्वशरीर-हृदयाक।शे बुद्धी चैतन्याकारेण अभिव्यक्तमित्येतत् । न हि शरीरस्याधारत्वमात्मनः आकाश्चवदम्रतेत्वातः

स्वतन्त्र और वह परमेश्वर एक है। उसके समान अथवा उससे बड़ा और कोई नहीं है। वह वशी है; क्योंकि सारा जगत उसके अधीन है। उसके अधीन क्यों है ? रिसपर कहते हैं-- नयोंकि वह सम्पूर्ण भूतों-का अन्तरात्मा है । इस प्रकार अचिन्त्यशक्तिसम्पन्न होनेके जो कारण अपने एक----नित्य विशुद्धविज्ञानखरूप आत्माको नाम-रूप आदि अशुद्ध उपाधिमेदके कारण अपनी सत्तामात्रसे बहुधा----अनेक प्रकारका कर लेता है. उस आत्मस्य अर्थात् अपने शरीरस्थ हृदयाकाश यानी बुद्धिमें चैतन्य-स्वरूपसे अभिन्यक्त द्वए [ आत्माको जो लोग देखते हैं उन्हींको नित्य सुख प्राप्त होता है 🛚 ।

त्वमारमनः आकाराके समान अमूर्तिमान् होनेसे आश्माका आधार शरीर नहीं आदर्श्वरूथं है [ अर्थात् आस्मा निराधार है ] ।

यद्वत् तमेवम् । ईश्वरमात्मानं निवृत्तवाह्य-आचार्या-**वृत्तयोऽनुप**श्यन्ति गमोपदेशम् साक्षादन्रमवन्ति धीरा विवेकिनस्तेषां परमेश्वर-भृतानां शाश्वतं नित्यं सुखम् आत्मानन्दलक्षणं भवतिः नेतरेषां बाह्यासक्तबुद्धीनामविवेकिनां खा-

जैसे दर्पणमें प्रतिबिग्बित मुखका आधार दर्पण नहीं है। जिनकी बाग वृत्तियाँ निवत्त हो गयी हैं ऐसे जो धीर--विवेकी पुरुष उस ईश्वर---भात्माको देखते आचार्य और शास्त्रका उपदेश पानेके अनन्तर उसका साक्षात अनुभव करते हैं उन परमात्मखरूपताको प्राप्त हुए पुरुषोंको ही आत्मानन्द-रूप शाश्वत---नित्यसुख होता है। किन्तु दूसरे जो बाह्य पदार्थोंमें आसक्तचित्त अविवेकी पुरुष हैं उन्हें यह सुख खालभूत होनेपर भी अविद्यारूप व्यवधानके रमभूतमप्यविद्याच्यवधानात। १२। कारण प्राप्त नहीं हो सकता ॥ १२॥

किं च नित्योऽनित्यानां चेतनउचेतनाना-मेको बहुनां यो विद्धाति कामान् । येऽनुपश्यन्ति धीरा-तमात्मस्थं

रतेषां शान्तिः शाश्वती नेतरेषाम् ॥१३॥

जो अनिस्य पदार्थीमें नित्यखरूप तथा ब्रह्मा आदि चेतनोंमें चेतन है और जो अकेटा ही अनेकोंकी कामनाएँ पूर्ण करता है, अपनी बुद्धिमें स्थित उस आत्माको जो विवेकी पुरुष देखते हैं उन्हींको नित्यशान्ति प्राप्त होती है; औरोंको नहीं ॥ १३ ॥

नित्योऽविनाइयनित्यानां विनाशिनाम् । चेतनक्ष्वेतनानां चेतियत्णां ब्रह्मादीनां प्राणिनाम् अग्निनिमित्तमिव दाहकत्वम अनग्नीनामुदकादीनामात्मचैतन्य-निमित्तमेव चेतयितृत्वमन्येपाम्। किंच स सर्वज्ञः कामिनां संसारिणां कर्मानुरूपं कामान्कर्मफलानि खानुग्रह-निमित्तांश्रकामान्य एको बहुनाम् अनेकेषामनायासेन विद्धाति प्रयच्छतीत्येतत् । तमात्मस्थं ये अनुपश्यन्ति धीरास्तेषां शान्तिः उपरतिः शाश्वती नित्या स्वात्म-भूतैव स्थान्नेतरेषामनेवंविधानाः म् ॥ १३ ॥

अनित्यों---नाशवानोंमें निःय--अविनाशी अर्थात ब्रह्मा आदि अन्य चेतयिता प्राणियोंका भी चेतन है । जिस प्रकार जल आदि अग्निब्यतिरिक्त पदार्थीका दाहकत्व अनिके निमित्त-से होता है वेसे ही अन्य प्राणियोंका आत्मचैत्रसके ही है। इसके सिवा वह सर्वज तथा सर्वेश्वर भी है; क्योंकि वह ही बिना कि.सी प्रयासके संसारी सकाम कर्मानुरूप भोग यानी कर्मफल तथा अपने अनुप्रहरूप निमित्तसे हर भोग विधान करता अर्थात देता है। जो धीर ( बुद्धिमान्) पुरुष अपने आत्मा-में स्थित उस आत्मदेवको देखते हैं उन्हींको शास्त्रती---नित्य स्वात्मभूता शान्ति---उपरति प्राप्त होती है-अन्य जो ऐसे नहीं हैं उन्हें नहीं होती ॥ १३ ॥

तदेतदिति मन्यन्तेऽनिर्देश्यं परमं सुखम् । कथं नु तद्विजानीयां किमु भाति विभाति वा ॥१४॥ उसी इस [ आत्मविज्ञान ] को ही विवेकी पुरुष अनिर्वाच्य परम सुख मानते हैं । उसे मैं कैसे जान सकूँगा । क्या वह प्रकाशित (हमारी अद्विका विषय ) होता है, अथवा नहीं ॥१४॥ यत्तदात्मविज्ञानं सुलम् अनिर्देग्यं निर्देग्डमशक्यं परमं प्रकृष्टं
प्राकृतपुरुषवाद्यनसयोरगोचरम्
अपि सन्निवृत्तेषणा ये ब्राह्मणास्ते
यत्तदेतत्प्रत्यक्षमेवेति मन्यन्ते ।
कथं तु केन प्रकारेण तत्
सुलमहं विज्ञानीयाम् । इदम्
इत्यात्मबुद्धिविषयमापादयेयं यथा
निवृत्तेषणा यतयः । किस्र
तद्भाति दीप्यते प्रकाशात्मकं
तद्यतोऽसद्बुद्धिगोचरत्वेन विमाति विस्पष्टं दृक्यते किं वा
नेति ॥ १४ ॥

यह जो आत्मिवज्ञानरूप सुख है वह अनिर्देश्य—कथन करनेके अयोग्य, परम अर्थात् प्रकृष्ट और साधारण पुरुपेंके वाणी और ननका अविगय भी है; तो भी जो सब प्रकारकी एषणाओं से रहित ब्राह्मणुलेंग हैं वे उसे प्रत्यक्ष ही मानते हैं । उस आत्मसुखकों में कैसे जान सक्गा ! अर्थात् निष्काम यतियों के समान 'वह यही है, इस प्रकार उसे कैसे अपनी बुद्धिका विषय बनाऊँग ! वह प्रकाराखरूप है, सो क्या वह मासता है—हमारी बुद्धिका विषय होकर स्पष्ट दिखलायी देता है, या नहीं ! ॥ १४॥

अत्रोत्तरिमदं माति विमाति चेति । कथम् ? इसका उत्तर यही है कि वह भासता है और विशेषरूपसे भासता है। किस प्रकार ? [सो कहते हैं—]

सर्वप्रकाशकका अप्रकारयत्व

न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयमग्निः। तमेव भान्तमनुभाति सर्वे तस्य भासा सर्वेमिदं विभाति ॥ १५॥ वहाँ (उस आत्मलोकमें) सूर्य प्रकाशित नहीं होता, चन्द्रमा ओर तारे भी नहीं चमकते और न यह विद्युत् हो चमचमाती हैं; फिर इस अग्निकी तो बात ही क्या है ? उसके प्रकाशमान होते हुए ही सब कुळ प्रकाशित होता है और उसके प्रकाशसे ही यह सब कुळ भासता है ॥ १५॥

तस्मिन्सात्मभूते। सर्वावभासकोऽपि सर्वो भाति तद्रह्म न प्रकाशयतीत्यर्थः । तथा न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कृतोऽयमसदृदृष्टिगोचरः अग्निः । किं बहुना यदिदमादिकं सर्व भाति तत्तमेव परमेञ्बरं दीप्यमानमनुभात्यनु-दीप्यते । यथा जलोलमुकाद्यग्नि-संयोगादग्नि दहन्तमनुदहति न खतस्तद्वत्तस्यैव भासा दीप्त्या सर्वमिदं सर्यादि विभाति । यत एवं तदेव ब्रह्म माति

वहाँ----उस अपने आत्मखरूप ब्रह्ममें सबको प्रकाशित करनेवाला होकर भी सूर्य प्रकाशित नहीं होता अर्थात वह भी उस ब्रह्मको प्रकाशित नहीं करता । इसी प्रकार ये चन्द्रमा, तारे और विद्युत् भी प्रकाशित नहीं होते । फिर हमारी दृष्टिके विषयभूत इस अग्निका तो कहना ही क्या है ? अधिक क्या कहा जाय ? यह सूर्य आदि जो कुछ प्रकाशित हो रहे हैं वे सब उस परमात्माके प्रकाशित होते हुए ही अनुभासित हो रहे हैं। जिस प्रकार जल और उल्मुक (जलते हुए काष्ठ ) आदि अग्निके संयोगसे अग्निके प्रज्वलित होते दहन करते हैं, खयं नहीं, उसी प्रकार उसके प्रकाश—तेजसे ही ये सूर्य आदि सब प्रकाशित हो रहे हैं। क्योंकि ऐसा है इसलिये वही ब्रह्म प्रकाशित होता है और विशेष-रूपसे प्रकाशित होता है। कार्यगत

विविधेन भासा तस्य ब्रह्मणो मारूपत्वं स्वतोऽवगम्यते। न हि स्वतोऽविद्यमानं मासनमन्यस्य कतुँ शक्यम् । घटादीनाम् अन्यावभासकत्वादर्शनाद्भासन-रूपाणां चादित्यादीनां नद्-दर्शनात्।। १५॥ नाना प्रकारके प्रकाशसे उस ब्रह्म-की प्रकाशस्वरूपता खतः सिद्ध है; क्योंकि जिसमें खतः प्रकाश नहीं है वह दूसरेको भी प्रकाशित नहीं कर सकता, जैसा कि घटादि-का दूसरोंको प्रकाशित करना नहीं देखा गया और प्रकाशस्वरूप आदित्यादिका दूसरोंको प्रकाशित करना देखा गया है ॥ १५॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यगोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-श्रीमदाचार्यश्रीशङ्करभगवतः छतौ कठोपनिषद्गाष्ये द्वितीयाध्याये द्वितीयवल्लीभाष्यं समाप्तम् ॥ २ ॥ ( ५ )



## ह्यतीया बद्धी

संसाररूप अश्वत्थ वक्ष

तुलावधारणेनैव मुलावधारणं | लोकमें जिस प्रकार तुर्ले (कार्य) वृक्षस्य क्रियते लोके यथा, एवं का निश्चय कर लेनेसे ही वृक्षके मृलका निश्चय किया जाता है उसी प्रकार संसारक्षप कार्यवृक्षके पिश्वयसे उसके मृल ब्रह्मका सक्रप-निर्धारण करनेकी इच्छासे यह छठी बल्ली आरम्भ की जाती है—

ऊर्ध्वमूलोऽवाक्शाख एषोऽश्वत्थः सनातनः। तदेव शुक्रं तद्वह्य तदेवामृतमुच्यते। तिसमँ होकाः श्रिताः सर्वे तदु नात्येति कश्रन।

एतद्वै तत् ॥ १ ॥

जिसका मूल ऊपरकी ओर तथा शाखाएँ नीचेकी ओर हैं ऐसा यह अश्वत्य वृक्ष सनातन (अनादि) है। वही विशुद्ध ज्योति:खरूप है, वही ब्रह्म हं और वही अमृत कहा जाता है। सम्पूर्ण लोक उसीमें आश्रित हैं; कोई भी उसका अतिक्रमण नहीं कर सकता । यहीं निश्चय वह | ब्रह्म ] है || १ ||

ष्ट्रस ऊर्ध्वमूलः । वृक्षश्र व्रश्ननात् । | होनेके कारण यह वृक्ष कहळाता है ।

उद्धी मूलं यत् जिद्ध (जिप्स्का ओर ) अर्थात् जो वह भगवान् विष्णुका परम् पद है वही जिसका मूल है ऐसा यह अध्यक्तसे स्थावरपर्यन्त संसारवृक्ष (जिंदिस्थावरान्तः संसार-

१ 'तूल' कपासको कहते हैं। वह कपासके पौधेका कार्य है। अतः यहाँ 'तूल' शब्दसे सम्पूर्ण कार्यवर्ग उपलक्षित होता है।

जन्मजरामरणशोकाद्यनेकानर्था-प्रतिक्षणमन्यथास्वमावो त्मकः मायामरीच्युदकगन्धर्वनगरादि-वदुदृष्टनष्टसहरूपत्वादवसाने वृक्षवदभावात्मकः कदलीस्तम्भव-न्नि:सारोऽनेकश्चतपाखण्डबुद्धि-विकल्पास्पदस्तन्व विजिन्नास्यभिः अनिर्धारितेदंतत्त्वो वेदान्तनिर्धाः रितपरब्रह्ममूलसारोऽविद्याकाम-क्रमीव्यक्तवीजप्रभवोऽपरब्रह्मवि-ज्ञानिकयाशक्तिद्वयात्मकहिरण्य-गर्माङ्करः सर्वप्राणिलिङ्गभेद-स्कन्धस्तृष्णाजलावसेकोद्भृत-दर्पो बद्धीन्द्रियविषयप्रवालाङ्करः श्रुतिस्मृतिन्यायविद्योपदेश-पलाशो यज्ञदानतपआद्यनेकिकया-सपुष्पः सुखदुःखवेदनानेकरसः

जन्म, जरा, मरण और शोक आदि अनेक अनर्थीसे भरा हुआ, क्षग-क्षणमें अन्यथा भावको ज्ञाप्त होनेवाला, माया मृगत्रणाके जल और रन्धर्वनगरादिके समान नष्टखरूप होनेसे अन्तमें अभावरूप हो जानेवाला. केलेके खम्भेके समान निःसार **और** पाखण्डियोंकी बुद्धिके वि-सैकडों वल्पोंका आश्रय है, तत्त्वजिज्ञासुओं-द्वारा जिसका तत्त्व 'इदम्' रूपसे निर्धारित नहीं किया गया, वेदान्त-निर्णीत परब्रह्म ही जिसका मुल और सार है, जो अविद्या काम कर्म और अञ्यक्तरूप बीजसे उत्पन्न होनेत्राला है, ज्ञान और क्रिया-ये दोनों जिसकी खरूपभूत शक्तियाँ हैं, वह अपरब्रह्मरूप हिरण्यगर्भ ही जिसका अङ्कर है, सम्पूर्ण प्राणियोंके लिङ्ग शरीर ही जिसके स्कन्ध (शाखाएँ) हैं, जो तृष्णारूप जलके सेचनसे बढ़े हुए तेजवाला, बुद्धि इन्द्रिय और विषयरूप नृतन पल्छवोंके अङ्करों-वाला, श्रुति स्मृति न्याय और ज्ञानोपदेशरूप पत्तोंवाला, यज्ञ दान तप आदि अनेक क्रियाकलापरूप सुन्दर फुर्लोवाला, सुख दु:ख और वेदनारूप अनेक प्रकारके रसोंसे

लिलावसेकप्रसदजडीकतदृढवद्ध-मूल: सत्यनामादिसप्तलोकब्रह्मा-दिभूतपक्षिकृतनीडः प्राणिसुख-दःखोद्धतहर्षशोकजातनृत्यगीत-वादित्रक्ष्वेलितास्फोटितहसिता-क्रष्टरुदितहाहामुश्चमुञ्चेत्याद्य**ने**क-श्चब्दकृततुमुलीभृतमहारवो वेदा-न्तविहितब्रह्मात्मदर्शनासङ्ग्रास-संसारब्रक्षो-ऽश्वत्थोऽश्वत्थवत्कामकर्मवातेरित-स्वर्ग-नित्यप्रचलितस्वमावः, नरकतिर्यक्प्रेतादिभिः शाखाभिः सनातनोऽनादि-त्वाचिचरं प्रवृत्तः ।

यदस्य संसारवृक्षस्य मूलं इस संसारका जो मूर तदेव शुक्रं शुभ्रं शुद्धं ज्योतिष्मत् शुक्र-शुक्र शुद्ध-च्योतिर्मय

आजीविकारूप वाणियोंकी फलोंबाला तथा अनन्त जलके सेचनसे बढ़े हुए और ि सात्त्विक आदि भावोंसे ी मिश्रित एवं दृढ्तापूर्वक स्थिर िकर्भ-वासनादिरूप अवान्तर ी मूलोंबाला है; ब्रह्मा आदि पक्षियोंने सत्यादि नामोंबाले सात लोकरूप घोंसले बना रक्खे सुख-दु:खजनित प्राणियोके हर्ष-शोकसे उत्पन्न हुए नृत्य, गान, वाद्य, क्रीडा, आस्फोटन ठोकना ), हँसी, आक्रन्दन, रोदन तथा हाय-हाय, छोड़-छोड़ इत्यादि अनेक प्रकारके शब्दोंकी तुमुलध्वनि-से अत्यन्त गुञ्जायमान हो रहा तथा वेदान्तविहित ब्रह्मास्मैक्य-असङ्गशस्रसे दर्शनरूप जिसका उच्छेद होता है ऐसा यह संसाररूप है, अर्थात् अश्वत्थ वक्ष अश्वत्थ कामना कर्मरूप वायुसे प्रेरित द्वआ निःय चञ्चल खभाववाला है। खर्ग, नरक, और प्रेतादि तिर्यक शाखाओंके नीचेकी ओर कारण यह शाखाओंबाला हे तथा यानी अनादि होनेके कारण चिर-कालसे चला आ रहा है। इस संसारका जो मूल है

चैतन्यात्मज्योतिःस्वमावं तदेव ब्रह्म सर्वमहत्त्वात । तदेवामृतम् अविनाशसमावग्रच्यते कध्यते सत्यत्वात् । वाचारम्भणं विकारो नामधेयमनृतम् अन्यदतो तस्मिन्परमार्थसत्ये ब्रह्मणि लोका गन्धवंनगर-मरीच्यदकमायासमाः परमार्थ-दर्शनाभावावगमनाः श्रिता आश्रिताः सर्वे समस्ता उत्पत्ति-स्थितिलयेषु । तद्त्रह्म तदु नात्येति नातिवर्तते मृदादिमिव कश्चिदपि घटादिकार्यं कश्चन विकारः। एतद्वै तत् ॥ १ ॥

चैतन्यात्मज्योति:स्वरूप है । वही सबसे महान् होनेके कारण ब्रह्म है। वही सत्यखरूप होनेके कारण अमृत अविनाशी अर्थात कहा जाता है । विकार वाणीका विलास और केवल नाममात्र है अतः उस ब्रह्मसे अन्य सब मिथ्या और नाशवान् है । उस परमार्थ-सत्य ब्रह्ममें उत्पत्ति, स्थिति और लयके समय सम्पूर्ण लोक गन्धर्व-नगर. मरीचिका-जल और मायाके समान आश्रित हैं, ये परमार्थदर्शन हो जानेपर बाधित हो जानेवाले हैं। जिस प्रकार घट आदि कोई भी कार्य मृत्तिका आदिका अतिक्रमण नहीं कर सकते उस प्रकार कोई भी विकार उस ब्रह्मका अतिक्रमण नहीं कर सकता । निश्चय यही वह ब्रिह्मी है।। १।।

यदिह्यानादमृता भवन्तीत्यु-च्यते जगतो मूलं तदेव नास्ति ब्रह्मासत एवेदं निःसृतमिति । तन्न—

ग्रङ्का—-'जिसके ज्ञानसे अमर हो जाते हैं' ऐसा जिसके विषयमें कहा जाता है वह जगत्का मूळभूत ब्रह्म तो वस्तुत: है ही नहीं; यह सब तो असत्से ही प्रादुर्भूत हुआ है। समाधान—ऐसी बात नहीं है [क्योंकि—] ईश्वरके ज्ञानसे अमरत्वप्राप्ति

### यदिदं किं च जगत्सर्वं प्राण एजति निःसतम् । महद्भयं वज्रमुद्यतं य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥ २ ॥

यह जो कुछ सारा जगत् है प्राण-ब्रह्ममें, उदित होकर उसीसे, चेष्टा कर रहा है। यह ब्रह्म महान् भयरूप और उठे हुए बब्रके समान है। जो इसे जानते हैं वे अमर हो जाते हैं॥ २॥

यदिदं किं च यिंक चेदं जगत्सर्वे प्राणे परस्मिन्ब्रह्मणि सत्येजित कम्पते तत एव निःसतं मन्प्रचलति तियमेन चेष्टते । यदेवं जगदत्पस्यादि-कारणं ब्रह्म तन्महद्भयम् । महच तद्भयं च विभेत्यसादिति मह-वज्रम्रद्यतम्रद्यतमिव द्धयमः यथा वज्रोद्यतकरं खामिनमभिमुखीभूतं दृष्टा भृत्या नियमेन तच्छासने वर्तन्ते तथेदं चन्द्रादित्यग्रहनक्षत्रतारकादि-लक्षणं जगत्सेश्वरं नियमेन क्षणम अप्यविश्रान्तं वर्तत

यह जो कुछ है अर्थात् यह जो कुछ जगत् है वह सब प्राण यानी परब्रह्मके होनेपर ही उसीसे प्रादु-र्भृत होकर एजन---कम्पन-गमन अर्थात नियमसे चेष्टा कर रहा है। इस प्रकार जो ब्रह्म जगतकी उत्पत्ति आदिका कारण है वह महान भयरूप है। यह महान् भयरूप है अर्थात् इससे सब भय मानते हैं, इसलिये यह 'महद्भय' है । तथा उठाये हुए वज्रके समान है। कहना यह है कि जिस प्रकार अपने सामने स्वामीको हाथमें वज्र देखकर सेवक छोग नियमानुसार उसकी आज्ञामें प्रवृत्त होते रहते हैं उसी प्रकार चन्द्रमा, सूर्य, प्रह, नक्षत्र और तारा आदिरूप यह सारा जगत् अपने अधिष्ठाताओंके सहित एक क्षणको भी विश्राम न लेकर नियमा-नुमार उसकी आज्ञामें बर्तता है।

भवति । य एतद्विदः स्वातम-। अपने प्रवृत्तिसाक्षिभृतमेकं

अन्त:करणकी साक्षीभूत इस एक ब्रह्मको जो छोग जानते हैं वे अमर---अमरणपर्मा अमरणधर्माणस्ते भवन्ति ॥ २ ॥ हो जाते हैं ॥ २ ॥

कथं तद्भयाज्जगद्वर्तत इत्याह | उसके भयसे जगत् किस प्रकार व्यापार कर रहा है ? सो कहते हैं---

सर्वज्ञासक प्रभ

भयादस्याग्निस्तपति भयात्तपति सूर्यः । भयादिन्द्रश्च वायुश्च मृत्युधीवति पञ्चमः ॥ ३ ॥ इस ( परमेश्वर ) के भयसे अग्नि तपता है, इसीके भयसे सर्य तपता है तथा इसीके भयसे इन्द्र, वायु और पाँचवाँ मृत्यु दौड़ता है ॥ ३ ॥

मयाद्धीत्या परमेश्वरस्याग्निः। तपति भयात्तपति सूर्यो भयात् | इन्द्रश्र वायुश्र मृत्युर्धावति पश्चमः । न हीश्वराणां लोक-पालानां समर्थीनां सतां नियन्ता चेद्वजोद्यतकरवन्न स्थात्स्वामि-भयभीतानामिव भृत्यानां नियता प्रवृत्तिरुपपद्यते ॥ ३ ॥

इस परमेश्वरके भयसे अग्नि तपता है, इसीके भयसे सूर्य तप रहा है तथा इसीके भयसे इन्द्र, वायु और पाँचवाँ मृत्यु दौड़ता है । यदि सामर्थ्यवान और ईशन-शील लोकपालोंका, हाथमें बज उठाये रखनेवाले [ इन्द्र ] के समान कोई नियन्ता न होता तो खामीके भयसे प्रवृत्त होनेवाले सेवकोंके समान उनकी नियमित प्रवृत्ति नहीं हो सकती थी॥ ३॥

ईश्वरज्ञानके बिना पुनर्जन्मप्राप्ति

तश्च-

और उस ( भयके कारण-स्रहरप ब्रह्म ) को---

चेदशकद्बोद्धं प्राक्शरीरस्य विस्रसः। इह सर्गेषु लोकेषु शरीरत्वाय कल्पते ॥ ४ ॥

यदि इस देहमें इसके पतनसे पूर्व ही ब्रह्मको [ जान सका तो बन्धनसे मुक्त हो जाता है और यदि नहीं जान पाया तो इन जन्म-मरणशील लोकोंमें वह शरीर-भावको प्राप्त होनेमें समर्थ होता है ॥ ४ ॥

इह जीवन्नेव चेद्यद्यशकत । शक्नोति शक्तः सञ्जानात्येतद्भय-कारणं ब्रह्म बोद्धमवगन्तं प्राक्पर्वे शरीरस्य विस्नसोऽव-स्रंसनात्पतनात्संसारबन्धनाद्धि-मुच्यते । न चेदशकद्वोद्धं ततः अनवबोधात्सर्गेषु सज्यन्ते येषु स्रष्टव्याः प्राणिन इति सर्गाः पृथिव्यादयो लोकास्तेषु सर्गेषु लोकेषु अरीरत्वाय अरीरभावाय शरीरभावको प्राप्त होनेमें समर्थ कल्पते समर्थो भवति शरीरं ग्रहातीत्यर्थः । तसाच्छरीर-विस्रंसनात्प्रागात्मबोधाय यत्न आस्थेयः ॥ ४ ॥

यदि इस देहमें अर्थात् जीवित रहते द्वए ही शरीरका पतन होनेसे पूर्व साधक पुरुषने इन सूर्यादिके भयके हेतुभूत ब्रह्मको जान लिया तो वह संसारबन्धनसे मुक्त हो जाता है: और यदि उसे न जान सका तो उसका ज्ञान न होनेके कारण वह सर्गोंमें जिनमें स्रष्टव्य प्राणियोंकी रचना की जाती है । उन प्रथिवी आदि लोकोंमें शरीरत्व--होता है अर्थात शरीर प्रहण कर लेता है । अतः शरीरपातसे पूर्व ही आत्मज्ञानके लिये यत्न करना चाहिये॥ ४॥

यसादिहैवात्मनो दर्शनम् आदर्शस्यस्येव मुखस्य स्पष्टमुप-पद्यते न लोकान्तरेषु त्रझलोकाद् अन्यत्र, स च दुष्प्रापः, कथम् १ इत्युच्यते—

क्योंकि जिस प्रकार दर्पणमें मुखका प्रतिबिम्ब स्पष्ट पड़ता है उसी प्रकार इस ( मनुष्यदे ) में ही आत्माका स्पष्ट दर्शन होना सम्भव हैं, वैसा दर्शन ब्रह्मलोककों छोड़कर और किसी छोकमें नहीं होता और उसका प्राप्त होना अत्यन्त कठिन हैं; सो किस प्रकार ? इसपर कहते हैं—

स्थानभेदसे भगवद्दर्शनमें तारतम्य

यथादर्शे तथात्मिन यथा स्वप्ने तथा पितृलोके । यथाप्सु परीव दृहशे तथा गन्धर्वलोके छायातपयोरिव ब्रह्मलोके ॥ ५ ॥

जिस प्रकार दर्पणमें उसी प्रकार निर्मे बुद्धिमें आत्माका [स्पष्ट] दर्शन होता है तथा जैसा खप्नमें बैसा ही पितृलोकमें और जैसा जलमें बैसा ही गन्धर्यलोकमें उसका [अस्पष्ट] भान होता है; किन्तु ब्रह्मलोकमें तो छाया और प्रकाशके समान वह [सर्वथा स्पष्ट] अनुभूत होता है॥५॥

यथादर्शे प्रतिविम्बभृतम् आत्मानं पत्र्यति लोकोऽत्यन्त-विविक्तं तथेहात्मिन खबुद्धौ आदर्शवन्निर्मलीभृतायां विविक्तम् आत्मनो दर्शनं भवतीत्यर्थः। यथास्वप्नेऽविविक्तं जाग्रद्वास-

नोद्भतं तथा पितृलोकेऽविविक्तम्

जिस प्रकार छोक दर्पणमें प्रतिबिम्बित हुए अपने-आपको अत्यन्त स्पष्टतया देखता है उसी प्रकार दर्पणके समान निर्मेछ हुई अपनी बुद्धिमें आत्माका स्पष्ट दर्शन होता है—ऐसा इसका अभिप्राय है। जिस प्रकार खप्नमें जाप्रद्वासनाओंसे प्रकट हुआ दर्शन अस्पष्ट होता है उसी प्रकार पिन्छोकमें

एव दर्शनमात्मनः कर्मफलोप-भोगासक्तत्वात् । यथा चाप्सु अविभक्तावयवमात्मरूपं दहरो परिहरूयत इव तथा गन्धर्व-लोकेऽविविक्तमेव दर्शनसात्मनः। एवं च लोकान्तरेष्वपि शास्त्र-प्रामाण्याद्वगम्यते। छायातपयोः इव।त्यन्तविविक्तम् ब्रह्मलोक एव एकस्मिन । स च दृष्प्रापोऽत्यन्त-विशिष्टकर्मज्ञानसाध्यत्वात् तसादात्मदर्शनायेहैव कर्तव्य इत्यभिग्रायः ।। ५ ॥

भी अस्पष्ट आत्मदर्शन होता है: क्योंकि वहाँ जीव कर्मफलके उप-भोगमें आसक्त रहता है। तथा जिस प्रकार जलमें अपना खहूप ऐसा दिखलायी देता है, मानो उसके अवयव विभक्त न हों उसी प्रकार गन्धर्वलोकमें भी अस्पष्टरूपसे ही आत्माका दर्शन होता है । अन्य लोकोंमें भी शास्त्रप्रमाणसे ऐसा ही [ अर्थात् अस्पष्ट आत्मदर्शन ही ] माना जाता है। एकमात्र ब्रह्म-लोकमें ही छाया और प्रकाशके समान वह आत्मदर्शन स्पष्टतया होता है । किन्तु अत्यन्त विशिष्ट कर्म और ज्ञानसे साध्य होनेके कारण वह ब्रह्मलोक तो बड़ा दुष्प्राप्य है। अतः अभिप्राय यत्नः यह है कि इस मनुष्यलोकमें ही आत्मदर्शनके लिये प्रयत्न करना

कथमसौ बोद्धव्यः किं वा

उस आत्माको किस प्रकार तदवबोधे प्रयोजनिमत्युच्यते – में क्या प्रयोजनि है ! इसपर कहते हैं —

आत्मज्ञानका प्रकार और प्रयोजन

इन्द्रियाणां पृथग्भावमुद्यास्तमयौ च यत् । पृथगुत्पद्यमानानां मत्वा धीरो न जोचिति ॥ ६ ॥

प्रहण

पृथक्-पृथक् भूतोंसे उत्पन्न होनेवाळी इन्द्रियोंके जो विभिन्न भाव तथा उनकी उत्पत्ति और प्रळय हैं उन्हें जानकर बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं करता ॥ ६ ॥

इन्द्रियाणां श्रोत्रादीनां खस्व-विषयग्रहणप्रयोजनेन स्वकारणे-आकाशादिभ्यः पृथग् उत्पद्यमानानामस्यन्तविशुद्धात केवलाचिन्मात्रात्मस्वरूपात्पृथग-भावं स्वभावविलक्षणात्मकतां तथा तेषामेवे न्द्रियाणा मुद्रयास्तमयौ चोत्पत्तिप्रलयौ जाग्रत्खापावस्था-पेक्षया नारमन इति मस्वा ज्ञात्वा विवेकतो धीरो धीमान्न जोचित। नित्यैकस्वभावस्य आत्मनो अव्यभिचाराच्छोककारणत्वानुप-पत्तेः । तथा च श्रत्यन्तरम् "तरित शोकमात्मवितु" ( छा ० उ० ७। १।३) इति ॥६॥

प्रयोजनके कारण अपने कारणरूप आकाशादि भूतों-से पृथक-पृथकः उत्पन्न होनेवाली श्रोत्रादि इन्द्रियोंका जो अत्यन्त वि**शद्धस्य**रूप केबल चिन्मात्र आत्मखरूपसे अर्थात प्रथक्त्व खाभाविक विरुक्षणरूपता है उसे तथा जाग्रत और खप्नकी अपेक्षासे इन्द्रियोंके उ**दयास्तमय** उत्पत्ति और प्रलयको जानकर अर्थात् विवेकपूर्वक यह समझकर कि ये इन्द्रियोंकी ही अवस्थाएँ हैं, आत्माकी नहीं. धीर-बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं करता; क्योंकि एक स्वभावमें रहनेवाले आत्माका कभी व्यभिचार न होनेके कारण शोकका कोई कारण नहीं ठहरता। जैसा कि ''आत्मज्ञानी शोकको पार कर जाता है" ऐसी एकश्रतिभी है।। ६।।

यसादात्मन इन्द्रियाणां । पृथग्माव उक्तो नासौ बहिर्शव-

जिस आत्मासे इन्द्रियोंका पृथक्त दिखळाया गया है वह कहीं बाहर है ऐसा नहीं समक्षना गन्तव्यो यस्मात्प्रत्यगात्मा स चाहिये, क्योंकि वह सभीका अन्तरात्मा है। सो किस प्रकार ? सर्वस्य । तत्कथमित्युच्यते— इसपर कहते हैं—

इन्द्रियेभ्यः परं मनो मनसः सत्त्रमुत्तमम्। सत्त्रादधि महानातमा महतोऽव्यक्तमृत्तमम्॥ ७ ॥

इन्द्रियोंसे मन पर ( उत्कृष्ट ) है, मनसे बुद्धि श्रेष्ठ है, बुद्धिसे महत्तत्त्व बढकर है तथा महत्तत्त्वसे अञ्यक्त उत्तम है ॥ ७ ॥

इन्द्रियेभ्यः परं मन इत्यादि । इन्द्रियोंसे मन पर है [तथा मनसे बुद्धि श्रेष्ठ है ] इत्यादि । अर्थानामिहेन्द्रियसमानजातीय-त्वादिन्द्रियग्रहणेनेव ग्रहणम् । पूर्ववदन्यत् । सन्त्वज्ञब्दादुबुद्धि-पूर्ववद् (कठ०१।३।१०के समान) समझना चाहिये। 'सत्त्व रहिं। च्यते ॥७॥

अन्यक्तात्तु परः पुरुषो न्यापकोऽलिङ्ग एव च। यं ज्ञात्वा मुच्यते जन्तुरमृतत्वं च गच्छति ॥ ८ ॥

अन्यक्तसे भी पुरुष श्रेष्ठ है और वह व्यापक तथा अलिक है: जिसे जानकर मनुष्य मुक्त होता है और वह अमरत्वको प्राप्त हो जाता है ॥ ८ ॥

अन्यक्तात्तु परः पुरुषो अन्यक्तसे भी पुरुष श्रेष्ठ है। वह आकाशादि सम्पूर्ण न्यापक पदार्थोंका भी कारण होनेसे न्यापक सर्वस्य कारणत्वात् । अिंक्को है। और अलिक्स है-जिसके द्वारा

लिङ्ग्यते गम्यते येन तल्लिङ्गं धुद्धचादि तद्विद्यमानमस्येति सोऽयमलिङ्ग एव । सर्वसंसार-धर्मवर्जित इत्येतत् । यं ज्ञात्वा आचार्यतःशास्त्रतश्च ग्रुच्यते जन्तः अविद्यादिहृद्यग्रन्थिभिजीवन्नेव पतितेऽपि शरीरेऽमृतत्वं च गच्छिति सोऽलिङ्गः परोऽव्यक्तात् पुरुष इति पूर्वेणैव सम्बन्धः ॥८॥

कोई वस्तु जानी जाती है वह बुद्धि आदि लिङ्ग कहलाते हैं; परन्तु पुरुपमें इनका अभाव है इसलिये यह अलिङ्ग अर्थात् सम्पूर्ण संसार-प्रमोंसे रहित है । जिसे आवार्य और शास्त्रद्वारा जानकर पुरुष जीवित रहते हुए ही अविद्या आदि हृदयकी प्रत्यियोंसे मुक्त हो जाता है तथा शरीरका पतन होनेपर भी अमरखको प्राप्त होता है वह पुरुष अलिङ्ग है, और अन्यक्तसे भी पर है—इस प्रकार इसका पूर्ववाक्यसे ही सम्बन्ध है ॥ ८॥

कथं तर्द्यालिङ्गस्य व उपपद्यत इत्युच्यते—-

दर्शनम् । तो फिर जिसका कोई लिङ्ग ( ज्ञापक चिह्न ) नहीं है उस आत्माका दर्शन होना किस प्रकार सम्भव है ? सो कहा जाता है—

न संदशे तिष्ठति रूपमस्य न चश्लुषा पश्यति कश्चनैनम् । हृदा मनीषा मनसाभिक्लुप्तो

य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥ ९ ॥

इस आत्माका रूप दृष्टिमें नहीं ठहरता । इसे नेत्रसे कोई भी नहीं देख सकता । यह आत्मा तो मनका नियमन करनेवाळी हृदयस्थिता बुद्धिद्वारा मननरूप सम्यग्दर्शनसे प्रकाशित [ हुआ ही जाना जा सकता ] है । जो इसे [ ब्रह्मरूपसे ] जानते हैं वे अमर हो जाते हैं ॥ ९ ॥ न संद्रशे संदर्शनविषये न तिष्ठति प्रत्यगात्मनोऽस्य रूपम् । अतो न चक्षुपा सर्वेन्द्रियेण, चक्षुर्प्रहणस्योपलक्षणार्थत्वात्, पश्यति नोपलभते कश्चन कश्चिद् अप्येनं प्रकृतमात्मानम् ।

कथं तर्हि तं पश्येदित्युच्यते।

हृदा हृत्स्यमा बुद्ध्या । मनीषा

मनसः सङ्कल्पादिरूपस्येष्टे

नियन्तृत्वेनेति मनीट् तथा हृदा

मनीषाविकल्पयित्र्या मनसा

मननरूपेण सम्यग्दर्शनेन

अभिक्लसोऽभिसमर्थितोऽमिप्र
काश्चित इत्येतत् । आत्मा ज्ञातुं

शक्यत इति वाक्यशेषः । तम्

आत्मानं ब्रह्मैतसे विदुरमृतास्ते

भवन्ति ॥ ९ ॥

इस प्रत्यगातमाका रूप संदर्शन— दृष्टिके विषयमें स्थिर नहीं होता। अतः कोई भी पुरुष इस प्रकृत आत्माको चक्कुसे—सम्पूर्ण इन्द्रियोंसे [ अर्थात् समस्त इन्द्रियोंमेंसे किसीसे ] भी नहीं देख सकता अर्थात् उपलब्ध नहीं कर सकता। यहाँ चक्षुका प्रहृण सम्पूर्ण इन्द्रियोंका उपलक्षण करानेके लिये हैं।

तो फिर उसे किस प्रकार देखें ?

इसपर कहते हैं—हृदयस्थिता बुद्धिसे, जो कि सङ्कल्पादिरूप मनकी
नियन्त्री होकर ईशन करनेके
कारण 'मनीट्' है। उस विकल्पशून्या
बुद्धिसे मन अर्थात् मननरूप यथार्थ
दर्शनद्वारा सब प्रकार समर्थित
अर्थात् प्रकाशित हुआ वह आत्मा
जाना जा सकता है । यहाँ आत्मा
जाना जा सकता है, यह वाक्यशेष
है। उस आत्माको जो लोग 'यह
ब्रह्म है' ऐसा जानते हैं वे अमर
हो जाते हैं ॥ ९॥

सा ह्रन्मनीट् कथं प्राप्यत इति तदर्थो योग उच्यते—

वह हृदयस्थित [ सङ्कल्परान्य ] बुद्धि किस प्रकार प्राप्त होती है ? यह बतलानेके लिये योगसाधनका उपदेश किया जाता है— पर मपद **प्रा**प्ति

यदा पञ्चावतिष्ठन्ते ज्ञानानि भनसा सह। बुद्धिश्च न विचेष्टति तामाहः परमां गतिम् ॥ १०॥

जिस समय पाँचों ज्ञानेन्द्रियाँ पनके सहित [ आत्मामें ] स्थित हो जाती हैं और बुद्धि भी चेष्टा नहीं करती उस अवस्थाको परमगति कहते है ॥ १०॥

यदा यसिनकाले खिवपयेभ्यो निवर्तितान्यात्मन्येव पश्च ज्ञानानि ज्ञानार्थत्वाच्छ्रोत्रादीनि इन्द्रियाणि ज्ञानान्युच्यन्ते-अव-तिष्ठन्ते सह मनसा यदनुगतानि तेन संकल्पादिच्याञ्चत्तेनान्तः-करणेनः बुद्धिश्वाच्यवसाय-लक्षणा न विचेष्टति खञ्यापारेषु न विचेष्टते न व्याप्रियते तामाद्वः परमां गतिम् ॥ १०॥

जिस समय अपने अपने निपयोंसे निवृत्त हुई पाँचों ज्ञानेन्द्रियाँ—
ज्ञानार्थक होनेके कारण श्रोत्रादि
इन्द्रियाँ 'ज्ञान' कहां जाती हैं—
मनके साथ अर्थात् वे जिसका
अनुवर्तन करनेवाली हैं उस
सङ्कलपादि व्यापारसे निवृत्त हुए
अन्तः करणके सहित [ आत्मामें ]
स्थिर हो जाती हैं और निश्चयािमका बुद्धि भी अपने व्यापारोंमें
चेष्टाशील नहीं होती—चेष्टा नहीं
करती-व्यापार नहीं करती उस अवस्थाकों ही परमगति कहते हैं ॥ १०॥

तां योगमिति मन्यन्ते स्थिरामिन्द्रियधारणाम्। अप्रमत्तस्तदा भवति योगो हि प्रभवाप्ययौ॥ ११॥

उस स्थिर इन्द्रियधारणाको ही योग कहने हैं। उस समय पुरुष प्रमादरहित हो जाता है; वर्योकि योग ही उत्पत्ति और नाश-रूप है।। ११॥ तामीदशीं तदवस्यां योगम्
इति मन्यन्ते वियोगमेव सन्तम् ।
सर्वानर्थसंयोगवियोगलक्षणा
हीयमवस्या योगिनः । एतस्यां
द्यवस्थायामविद्याच्यारोपणवर्जितस्बरूपप्रतिष्ठ आत्मा । स्थिराम्
इन्द्रियधारणां स्थिरामचलाम्
इन्द्रियधारणां बाद्यान्तःकरणानां
धारणमित्यर्थः ।

अप्रमत्तः प्रमादवर्जितः समाधानं प्रति नित्यं यत्नवांस्तदा
तिस्मन्काले यदैव प्रश्चत्तयोगो
भवतीति सामध्यीदवगम्यते।
न हि बुद्ध्यादिचेष्टाभावे प्रमादसंभवोऽस्ति । तस्मात्प्रागेव
बुद्ध्यादिचेष्टोपरमादप्रमादो
विधीयते। अथवा यदैवेन्द्रियाणां
स्थिरा धारणा तदानीमेव
निरङ्कश्चमप्रमत्त्वमित्यतः अभि-

उस ऐसी अवस्थाको ही-वास्तवमें वियोग क्योंकि योगीकी अवस्था सब प्रकारके अनर्थसंयोग-की वियोगरूपा है। इस आत्मा अविद्यादि रहित अपने खरूपमें स्थित रहता है। उस अवस्थाको ही े स्थिर इन्द्रिय∙ धारणा कहते हैं---स्थिर अर्थात् अचल-इन्द्रियधारणा यानी और आन्तरिक करणोंका धारण करना ।

तब उस समय साधक -प्रमादरहित अर्थात चित्तसमाधानके प्रति सयस्न रहता समय कि वह योगमें प्रवृत्त होता है उस समय ऐसी स्थिति होती है }---ऐसा इस वाक्यके सामर्थ्य-से जाना जाता है: क्योंकि बुद्धि आदिकी चेष्टाका अभाव हो जानेपर प्रमाद होना सम्भव नहीं है । अतः बुद्धि आदिकी चेष्टाका अभाव होने-से पूर्व ही अप्रमादका विधान किया अथवा जिस समय स्थिर होती हैं धारणा उसी समय निरङ्करा अप्रमत्तव होता

धीयतेऽप्रमत्तत्वतः भवतीति ।
कुतः १ योगो हि यसात्
प्रमवाप्ययौ उपजनापायधर्मक
इत्यर्थोऽतोऽपायपरिहारायाप्रमादः
कर्तव्य इत्यभिप्रायः ॥ ११ ॥

हैं; इसीलिये 'उस समय अप्रमत्त हो जाता है' ऐसा कहा है। ऐसी बात क्यों है ' क्योंकि योग ही प्रमव और अध्यय यानी उत्पत्ति और उपरूप धर्मशाला है; अतः ताल्प्य यह है कि अपाय ( लय ) की निवृत्तिके लिये प्रमादका अभाव करना चाहिये॥ ११॥

बुद्ध्यादिचेष्टाविषयं चेद् त्रझेदं तदिति विशेषतो गृह्येत बुद्ध्या-बुपरमे च ग्रहणकारणाभावात् अनुपरुभ्यमानं नास्त्येव ब्रह्म । यद्धि करणगोचरं तदस्तीति प्रसिद्धं लोके विपरीतं चासद् इत्यतश्चानर्थको योगः अनुप-लभ्यमानत्वाद्वा नास्तीत्युपलञ्ध-व्यं ब्रह्मेत्येवं प्राप्त इदम्रुच्यते— सत्यम्,

यदि ब्रह्म बुद्धि आदिकी चेष्टाका विषय होता तो 'यह वह िब्रह्म **ो है, इस प्रकार** विशेषरूपसे गृहीत किया जा सकता था; किन्तु बुद्धि आदिके निवृत्त हो जानेपर तो उसे गृहीत करनेके कारणका अभाव हो जानेसे उपलब्ध न होनेवाला वह ब्रह्म वस्तुत: है ही नहीं । क्रोकमें जो वस्तु इन्द्रिय-गोचर होती है वही 'है' इस प्रकार प्रसिद्ध होती है और इसके विपरीत ्रिन्द्रियगोचर न होनेवा**डी** ] बस्त 'असत्' कही जाती है, अत: योग व्यर्थ है । अथवा उपलब्ध होनेवाला न होनेसे ब्रह्म 'नहीं है' इस प्रकार जानना चाहिये---ऐसा प्राप्त होनेपर यह कहा जाता है—

आत्मोपलन्धिका साधन सद्बुद्धि ही है

## नैव वाचा न मनसा प्राप्तुं शक्यो न चक्षुषा ।

## अस्तीति बुवतोऽन्यत्र कथं तदुपरुभ्यते॥ १२॥

बह आत्मा न तो वाणीसे, न मनसे और न नेत्रसे ही प्राप्त किया जा सकता है; वह 'है' ऐसा कहनेवालोंसे अन्यत्र (भिन्न पुरुषोंको) किस प्रकार उपलब्ध हो सकता है ? ॥ १२॥

नैव वाचान मनसान चक्षपा नान्येरपीन्द्रियेः प्राप्तुं शक्यत इत्यर्थः । तथापि सर्वविशेष-रहितोऽपि जगतो मूलम् कार्य-इत्यवगतत्वाद स्त्येव प्रविरुापनस्य अस्तित्वनिष्ठत्वात् । तथा हीदं कार्य सक्ष्मतार-तम्यपारम्पर्येणानुगम्यमानं सद्-बुद्धिनिष्ठामेवावगमयति । यदापि विषयप्रविलापनेन प्रविलाप्य-माना बुद्धिस्तदापि सा सत्प्रत्यय-गर्भेव विलीयते । बुद्धिहिंनः प्रमाणं सदसतोर्याधातम्यावगमे ।

तात्पर्ययह कि वह ब्रह्म न तो वाणीसे, न मनसे, न नेत्रसे और न अन्य इन्द्रियोंसे ही प्राप्त किया जा सकता है । तयापि सर्वविशेषरहित होनेपर भी 'वह जगतुका मूल है' इस प्रकार ज्ञात होनेके कारण वह है ही, क्योंकि कार्यका किसी अस्तित्वके आश्रयसे ही हो सकता है। इसी प्रकार सूक्ष्मताकी तारतम्यपरम्परासे अनुगत होनेवाला यह सम्पूर्ण कार्यवर्ग भी सद्बुद्धि-निष्ठाको ही सूचित करता है। जिस समय विषयका विलय करते हुए बुद्धिका विलय किया जाता है उस समय भी वह सद्वृत्तिगर्भिता हुई ही लीन होती हैं । तथा सत् और असत्का यथार्थ खरूप जाननेमें तो हमारे लिये बुद्धि ही प्रमाण है ।

न्त्रितमेवेदं कार्यमसदित्येवं गृह्येत । न त्वेतदस्ति सत्सदित्ये तु गृद्यते; यथा मृदादिकार्यं घटादि-तसाज्जगतो मुलमारमास्तीत्येवोपलब्धव्यम् कसात १ अस्तीति ब्रुवतोऽस्तित्व-आगमार्थानुसारिण: वादिन श्रद्धानादन्यत्र नास्तिकवादिनि नास्ति जगतो मूलमात्मा निर-न्वयमेवेदं कार्यमभावान्तं प्रवि-लीयति इति मन्यमाने विपरीत-तव्रव्रक्ष उपलभ्यते न कथञ्जनोपलभ्यत इत्यर्थः ॥ १२ ॥

यदि जगत्का कोई मूल न होता तो यह सम्पूर्ण कार्यवर्ग असन्मय ही होनेके कारण 'असत् हैं' होता गृहीत ऐसी बात नहीं है: यह जगत तो <sup>1</sup>है--**हे**' इस प्रकार होता है, जिस प्रकार कि मृत्तिका आदिके कार्य घट आदि अपने कारण | मृत्तिका आदिसे समन्वित ही गृहीत होते हैं। अतः जगत्का मूल आत्मा 'है' इस प्रकार ही उपलब्ध किया जाना चाहिये । क्यों ? क्योंकि आत्मा 'है' इस प्रकार कहने-शास्त्रार्थानुसारी वाले आस्तिक पुरुषोंसे भिन्न नास्तिक-वादियोंको, जो ऐसा मानते हैं कि 'जगत् का मूळ आत्मा नहीं जिसका अभाव ही अन्तिम परिणाम यह कार्यवर्ग ऐसा अनन्वित हुआ ही लीन हो जाता है'-ऐसे उन विपरीतदर्शियोंको वह ब्रह्म किस प्रकार तत्त्वतः उपलब्ध हो सकता है ? अर्थात् किसी प्रकार उपलब्ध नहीं हो सकता ॥ १२ ॥

तसादपोद्यासद्वादिपश्चम् आक्रुरम्— अतः असद्वादियोंके आ**सुरी** पक्षका निराकरण कर—

### अस्तीत्येवोपलब्धव्यस्तत्त्वभावेन चोभयोः ।

अस्तीत्येवोपलब्धस्य तत्त्वभावः प्रसीदति॥१३॥

बह आत्मा 'है' इस प्रकार ही उपलब्ध किया जाना चाहिये तथा उसे तत्त्वभावसे भी जानना चाहिये, इन दोनों प्रकारकी उपलब्धियोंमेंसे जिसे 'हैं' इस प्रकारकी उपलब्धि हो गयी है, तत्त्वभाव उसके अभिमुख हो जाता है।। १३॥

अस्तीत्**ये**वात्मोपलव्धव्यः

सत्कार्यो बुद्धचाद्यपाधिः । यदा
त तद्रहितोऽविकिय आत्मा कार्यं
च कारणव्यतिरेकेण नास्ति
"वाचारम्भणं विकारो नामधेयं
मृत्तिकेत्येव सत्यम्" (छा॰ उ॰
६ । १ । ४ ) इति श्रुतेस्तदा यस्य
निरुपाधिकस्यालिङ्गस्य सदसदादिप्रत्ययविषयत्ववर्जितस्यात्मनः
तत्त्वभावो भवति तेन च रूपेण
आत्मोपलब्धव्य इत्यनुवर्तते ।

तत्राप्युभयोः सोपाधिकनिरु-पाधिकयोरस्तित्वतस्वभावयोः—

बुद्धि आदि जिसकी उपाधि हैं तथा जिसका सत्त्व उसके कार्य-वर्गमें अनुगत है उस आत्माको 'है' इस प्रकार ही उपलब्ध करना चाहिये । जिस समय आत्मा उस बुद्धि आदि उपाधिसे रहित और निर्विकार जाना जाता कार्यवर्ग ''विकार वाणीका विलास और नाममात्र है, केवल मृत्तिका ही सत्य है" इस श्रुतिके अनुसार अपने कारणसे भिन्न नहीं हैं-ऐसा निश्चित होता है, उस समय जिस निरुपाधिक अलिङ्ग और सत्-असत् आदि प्रतीतिके विषयत्वसे रहित आत्मा-का तत्त्वभाव होता है उस तत्त्व-खरूपसे ही आत्माको करना चाहिये---इस प्रकार यहाँ 'उपलब्धन्य' पदकी अनुबत्ति की जाती है । सोपाधिक अस्तित्व और निरु-

पाधिक तत्त्वभाव इन दोनोंमेंसे-

निर्धारणार्था पन्नी --पर्वमस्तीत्ये-वोपलब्धस्यातमनः सत्कार्योपाधि-कतास्तित्वप्रत्ययेनोप**ल**ब्धस्य इन्यर्थः पश्चान्प्रत्यस्तमित-सर्वोपाधिरूप आत्मनस्तत्त्वमाबो विदिताविदिताभ्यामन्योऽद्वयस्व-मावः ''नेति नेति" ( बृ० उ० २। ३। ६: ३। ९। २६) इति ''अस्थ्लमनण्वहस्वम्'' ( बृ० उ॰ ३।८।८)''अदृश्येऽनाःम्ये-ऽनुरुक्तेऽनिलयने"(तै॰ उ० २। ७। १) इत्यादिश्वतिनिर्दिष्टः प्रसीदत्यभिमुखीभवति आत्म-प्रकाशनाय पूर्वमस्तीत्युपलब्ध-वत इत्येतत ॥ १३ ॥

यहाँ 'उभयोः' इस पदमें पन्नी निर्धाएगके लिये हैं-पहले तो 'हैं इस प्रकार उपलब्ध **हुए आ**रमका अर्थात सत्कार्यस्य उपाधिके किये हुए अस्तित्व-प्रत्ययसे उपलब्ध हु**ए** आत्माका और फिर जिसकी सम्पूर्ण उपाधि निवृत्त हो गयी है और जो ज्ञात ण्यं **अज्ञातसे भिन्न अद्वितीयस्वरू**प है, उस "नेति-नेति", "अस्थल-मनण्बहस्त्रम् '' ''अदृश्येऽनात्भ्ये-ऽनुरुक्ते<sup>3</sup>ऽनिलयने'' इत्यादि योंसे निर्दिष्ट आत्माका 'प्रसीदति'-अभिमुख होता अर्थात जिसे पहले 'है' इस प्रकार आत्माकी उपलन्धि हो गयी है उसे अपना खरूप प्रकट करनेके छिये िव**ह** तत्त्वभाव अभिमुख प्रकाशित होता है 111 १३ ॥

#### white

अमर कब होता है ?

एवं परमार्थदिशिनोः — | इस प्रकार परमार्थदर्शीकी-

यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः । अथ मत्योऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समरनुते ॥ १४॥

१. ध्यह (स्थूल) नहीं है। यह (सूक्ष्म) नहीं है।

२. 'अस्थूल, असूक्ष्म, अहस्व।'

३. 'अदृश्य ( इन्द्रियोंके अविषय ) में। अनातम्य (अहंता-ममताहीन ) में। अनिर्वचनीयमें। अनिरुपन ( आधाररहित ) में।'

जिस समय सम्पूर्ण कामनाएँ, जो कि इसके हृदयमें आश्रय करके रहती हैं, छूट जाती हैं उस समय वह मर्त्य (मरणधर्मा) अमर हो जाता है और इस शरीरसे ही ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाता है ॥ १४॥

यदा यसिन्काले सर्वे कामाः

कामयितव्यस्यान्यस्याकामत्यानेन
भावात्त्रधुच्यन्ते विज्ञीअन्वतत्वम् र्यन्ते येऽस्य प्राक्त्रतिबोधाद्विदुषो हृदि बुद्धौ श्रिता
आश्रिताः । बुद्धिर्हि
कामानामाश्रयो नात्मा।

''कामः संकल्पः''( ब॰ उ० १।

५ । ३ ) इत्वादिश्रत्यन्तराच्च ।

अथ तदा मर्त्यः प्राक्प्रबोधात्
आसीत्स प्रवोधोत्तरकालमविद्याकामकर्मलक्षणस्य मृत्योर्विनाशादमृतो भवति । गमनप्रयोजकस्य मृत्योर्विनाशाद्गमनानुपपत्तरश्रेहैव प्रदीपनिर्वाणवत्सर्ववन्धनोपश्चमाद् श्रक्ष समञ्जुते

ब्रह्मेव मवतीत्यर्थः ॥ १४॥

जब---जिस समय सम्पूर्ण काम-नाएँ कामनायोग्य अन्य पदार्थका अभाव होनेके कारण छट जाती हैं-छिन-भिन्न हो जाती हैं, जो कि बोध होनेसे पूर्व इस विद्वान्के हृदय-बुद्धिमें आश्रित रहती हैं--क्योंकि बुद्धि ही कामनाओंका आश्रय है, आत्मा नहीं: जैसा कि "कामना, संकल्प जिर संशय-ये सब मन ही हैं । " इत्यादि एक दूसरी श्रुतिसे भी सिद्ध होता है। तब फिर जो आत्मसाक्षात्कारसे पूर्व मरणधर्मा था वह जीव आत्म-ज्ञान होनेके अनन्तर अविद्या, कामना और कर्मरूप मृह्यका नाश हो जानेसे अमर हो जाता है परलोकर्मे गमन करानेवाले मृत्युका हो जानेसे वहाँ न होनेके कारण वह इस लोकमें ही दीपनिर्वाणके सम्पूर्ण बन्धनोंके नष्ट हो जानेसे ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाता है, अर्थात् ब्रह्म ही हो जाता है ॥ १४ ॥

कदा पुनः कामानां मूलतो

कामनाओंका परन्तु समूल नाश कव होता है ? इसपर

जिस समय यह--जीवित

विनाश इत्यच्यते

यदा सर्वे प्रभिद्यन्ते हृदयस्येह ग्रन्थयः। अथ मर्त्योऽमृतो भवत्येतात्रदृशन्त्रासनम् ॥ १५॥

जिस समय इस जीवनमें ही इसके हृदयकी सम्पूर्ण प्रनिथयोंका छेदन हो जाता है उस समय यह मरणधर्मा अमर हो जाता है । बस. सम्पूर्ण वेदान्तोंका इतना ही आदेश है ॥ १५ ॥

यदा सर्वे प्रभिद्यन्ते भेदम् ग्रन्थिभेद हृदयस्य बुद्धेरिह जीवत एवामृतस्वम् एव ग्रन्थयो ग्रन्थिवद् अविद्याप्रत्यया दृढवन्धनरूपा श्ररीरं इत्वर्थः । अहमिदं ममेदं धनं सुखी दःखी चाहम् इत्येवमादिलक्षणास्तद्विपरीतश्रक्षा-त्मप्रत्ययोपजननातु ब्रह्मैवाहमस्मि अमंमारीति विनष्टेष्वविद्या-ग्रन्थिषु तिमिमित्ताः कामा मूलतो विनश्यन्ति । अथ मर्त्योऽमृतो मवत्येतावद्धयेतावदेवैतावन्मात्रं नाधिकमस्तीत्याशक्का कर्तव्या ।

उपयान्ति विनश्यन्ति रहते हुए ही इसके हृदयकी-बुद्धिकी सम्पूर्ण प्रनिथयौँ अर्थात् अविद्याजनित बन्धनरूप प्रतीतियाँ छिन्न-भिन्न होती--भेद-को प्राप्त होती अर्थात् नष्ट हो जाती हैं---'मैं यह शरीर हैं, यह मेरा धन है, मैं सुखी हूँ, मैं दु:खी हूँ' इत्यादि प्रकारके अविद्या-प्रत्यय हैं: उसके विपरीत ब्रह्मात्मभावके अनुभवकी उत्पत्तिसे 'मैं असंसारी **ब्रह्म** ही हुँ' ऐसे बोधद्वारा अविद्यारूप प्रन्थियोंके नष्ट हो जानेपर उसके निमित्तसे हुई कामनाएँ समूल नष्ट हो जाती हैं, तब वह मर्स्य (मरणधर्मा जीव ) अमर हो जाता है । बस, इतना ही सम्पूर्ण वेदान्तोंका अनुशासन-आदेश है; इससे अधिक कुछ और

अनुशासनमनुशिष्टिरुपदेशः सर्व- | है ऐसी आशङ्का नहीं करनी चाहिये । यहाँ 'सर्ववैदान्तानाम्'

निरस्ताशेषविशेषव्यापि-विद्यादिग्रन्थेजीवत एव ब्रह्मभूतस्य विद्रपो न गतिर्विद्यत इत्युक्तमत्र ब्रह्म समइनुत इत्युक्तत्वात् । "न तस्य प्राणा उत्क्रामन्ति ब्रह्मैव सन्ब्रह्माप्येति" ( बृ॰ उ॰ ४। ४।६) इति श्रुत्यन्तराच्च। ये पुनर्मन्दब्रह्मविदो विद्या-न्तरशीलिनश्च ब्रह्मलोकभाजो ये तद्विपरीताः संसारभाजः तेषामेव गतिविशेष उच्यते-प्रकृतोत्कृष्टम्झविद्याफलस्तुतये ।

जिसमें सम्पूर्ण विशेषणींका अभाव है उस सर्वन्यापक ब्रह्मको आत्मखरूपसे जिसकी कारण आदि स्मस्त प्रन्थियाँ टूट गयी हैं और जो जीवितावस्थामें ही ब्रह्म-भावको प्राप्त हो गया है उस विद्वान् का कहीं गमन नहीं होता--ऐसा पहले कहा गया, क्योंकि 🛭 चौदहवें मन्त्रमें ] 'इस शरीरमें ही ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाता है'---ऐसा कहा है। ''उसके प्राण उत्क्रमण नहीं करते, ब्रह्मरूप दुआ ही लीन हो जाता है" इस एक दूसरी श्रुतिसे भी यही निश्चय होता है। किन्त जो मन्द ब्रह्मज्ञानी अन्य विद्या ( उपासना प्राप्तिके अधिकारी हैं अथवा जो उनसे विपरीत [ जन्म-मरणरूप ] संसारको ही प्राप्त होनेवाले हैं, उन्हीं की किसी गतिविशेषका वर्णन यहाँ प्रकरणप्राप्त ब्रह्मिवचाके उत्कृष्ट फलकी स्तुतिके लिये किया

किं चान्यद्विविद्या पृष्टा प्रयुक्ता च । तस्याश्च फलप्राप्ति-प्रकारो वक्तव्य इति मन्त्रारम्भः ।

इसके सित्रा निकिताके पूछने-पर यमराजने पहले अग्निविद्याका भी वर्णन किया था, उस अग्नि-विद्याके फलकी प्राप्तिका प्रस्तार भी बतलाना है ही। इसी अभिप्रायसे इस मन्त्रका आरम्भ किया जात। है। वहाँ [कहना यह है कि—]

तत्र---

## शतं चैका च हृद्यस्य नाड्य-स्तामां मूर्धोनमभिनिःस्तेका । तयोर्ध्वमायन्नमृतत्वमेति

विष्वङ्ङन्या उत्क्रमणे भवन्ति ॥ १६॥

इस हृदयकी एक सी एक नाड़ियाँ हैं; उनमेंसे एक मूर्याका भेदन करके बाहरको निकली हुई है। उसके द्वारा ऊर्ध्य — ऊपरकी ओर गमन करनेवाला पुरुष अमरत्वको प्राप्त होता है। शेष विभिन्न गतियुक्त नाड़ियाँ उत्कमण (प्राणोत्सर्ग) की हेतु होती हैं॥ १६॥

शतं च शतसंख्याका एका
च सुषुम्ना नाम पुरुष
यपुम्नाभेदेन स्य द्दयाद्विनिः सृता

नाड्यः श्चिरास्तासां

मध्ये मूर्धानं मिस्त्रामिनिः सृता

निर्गता सुषुम्ना नाम । तयान्तकाले द्दय आत्मानं वशीकृत्य
योजयेत् ।

तया नाड्योर्ध्वमर्यायन

तया नाड्योध्वंग्रुपर्यायन् व ज्ञान्छन्नादित्यद्वारेणाम्रतस्वममरण- भ

उस नाडीके द्वारा ऊर्ध्व-ऊपर-की ओर जानेवाला जीव सूर्यमार्गसे अमृतल-आपेक्षिक अमरणधर्मत्व-

पुरुषके हृदयसे सी अन्य और सुवुमा नामकी एक—इस प्रकार [एक सी एक ] नाडियाँ – शिराएँ निकली हैं । उनमें सुवुमानामी नाडी मस्तकका मेदन करके बाहर निकल गयी हैं। अन्तकालमें उसके ह्वारा आगमाको अपने हृदयदेशमें वशीमूत करके समाहित करें।

धर्मत्वमापेक्षिकम् । "आभ्तसंप्रवं स्थानमसृतत्वं हि माष्यते"
(वि० पु० २ । ८ । ९७)
इति स्सृतेः । ब्रह्मणा वा सह
कालान्तरेण सुख्यमसृतत्वमेति
सुक्त्वा मोगाननुपमान्ब्रह्मलोकगतान् । विष्वङ्नानाविधगतयः
अन्या नाड्य उत्क्रमणे निमित्तं
मवन्ति संसारप्रतिपत्त्यर्था एव
मवन्तीत्यर्थः ॥ १६ ॥

को प्राप्त हो जाता है, जैसा कि ''सम्पूर्ण भूतोंके क्षयपर्यन्त रहनेबाल स्थान अमृतत्व कहलाता है''
इस स्मृतिसे प्रमाणित होता है।
अथवा [यह भी तारपर्य हो सकता
है कि ] कालान्तरमें ब्रह्माके साथ
ब्रह्मलेकके अनुपम भोगोंको भोगकर
मुख्य अमृतत्वको प्राप्त करता है।
इसके सिवा जिनकी गति विविध
भाँतिकी हैं ऐसी अन्य सब नाडियाँ
प्राणप्रयाणकी हेतु होती हैं, अर्थात्
वे संसारप्राप्तिके लिये ही होती
हैं॥ १६॥

इदानीं सर्वत्रक्ल्थथींपसंहा- | रार्थमाह—

| सब सम्पूर्ण वल्ल्योंके अर्थका | उपसंहार करनेके लिये कहते हैं—

उपसंहार

अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषोऽन्तरात्मा सदा जनानां हृदये संनिविष्टः । तं स्वाच्छरीरात्त्रवृहेन्मुझादिवेषीकां धैर्येण । तं विद्याच्छुक्रममृतं तं विद्याच्छुकममृतमिति ॥ १७ ॥

अङ्गुष्टमात्र पुरुष, जो अन्तरारमा है सर्वदा जीवके हृदयदेशमें स्थित है। मूँजसे सींकके समान उसे धैर्यपूर्वक अपने शरीरसे बाहर निकाले [ अर्थात् शरीरसे पृथक् करके अनुभव करे ]। उसे शुक्र (शुद्ध) और अमृतरूप समझे, उसे शुक्क और अमृतरूप समझे॥ १७॥ अङ्ग्रष्टमात्रः पुरुषोऽन्तरातमा सदा जनानां सम्बन्धिनि
हृदये संनिविष्टो यथान्याख्यातः
तं स्वादात्मीयान्छरीरात्प्रशृहेत्
उद्यन्छेनिष्कर्षेत्पृथक्कुर्यादित्यर्थः।
किमिवेन्युन्यते ग्रुझादिव
इषीकामन्तःस्यां धैर्येणाप्रमादेन ।
तं ग्ररीरान्निष्कुकममृतं यथोक्तं
ब्रह्मोति । द्विर्वचनग्रुपनिषत्परिसमाप्त्यर्थमितिशन्दश्य ॥ १७॥

अङ्गुष्ठमात्र पुरुष, जिसकी व्याख्या पहले (कि उ० २ । १ । १२-१३ में ) की जा चुकी है और जो जीवोंके हृदयमें स्थित उनका अन्तरात्मा है उसे अपने शरीरसे बाहर करें ... उपर नियन्त्रित करें ... जिस प्रकार पुथक करें ! इसपर कहते हैं ... धैर्य अर्थात् अप्रमादपूर्वक इस प्रकार अल्या करें जेसे मूँ जसे उसके भीतर रहनेवाली सींक की जाती है । शरीरसे पुथक् किये हुए उस (अङ्गुष्ठमात्र पुरुष ) को ही पूर्वोक्त जिन्मात्र विद्युद्ध और अमृतमय ब्रह्म जाने । यहाँ 'तं विद्याच्छुकममृतम्' इस पदकी द्विरुक्ति और 'इति' शब्द उपनिषद्की समाप्तिके लिये हैं ॥ १०॥

विद्यास्तुत्यर्थोऽयमाख्यायि-कार्थोपसंहारोऽधुनोच्यते- अब विद्याकी स्तुतिके लिये यह आख्यायिकाके अर्थका उपसंहार कहा जाता है—

मृत्युप्रोक्तां निषकेतोऽथ लब्ध्वा विद्यामेतां योगविधिं च कृत्स्नम् । ब्रह्मप्राप्तो विरजोऽभूद्विमृत्यु-रन्योऽप्येवं यो विद्ध्यात्ममेव ॥ १८॥ मृत्युकी कही हुई इस विद्या और सम्पूर्ण योगविधिको पाकर निवकेता ब्रह्मभावको प्राप्त, विरज (धर्मधर्मश्र्न्य) और मृत्युद्दीन हो गया। दूसरा भी जो कोई अध्यात्मतस्वको इस प्रकार जानेगा वह भी वैसा ही हो जायगा॥१८॥

यथोक्तामेतां । ब्रह्मविद्यां योगविधि च समस्तं सोपकरणं सफलमित्ये-ततः नचिकेता वरप्रदानात मृत्योर्लब्ध्वा प्राप्येत्यर्थः, किम् ? ब्रह्मप्राप्तोऽभूनमुक्तोऽभवदित्वर्थः। कथम् ? विद्याप्राप्तया विरजो विगतधर्माधर्मो विमृत्युर्विगत सन्पूर्वमित्यर्थः कामाविद्यश्र न केवलं नचिकेता एष अन्योऽपि नचिकेतोवदात्मविद् अध्यात्ममेव निरुपचरितं प्रत्यक-तत्त्वमे**वे**त्यभि-खरूपं प्राप्य नान्यद्रूपमप्रत्यग्रुपम् । तदेवमध्यात्ममेवमुक्तप्रकारेण वेद विज्ञानातीत्येवंवित्सोऽपि विरजः

मृत्युकी कही हुई इस पूर्वोक्त महाविषा और कृत्म —सम्पूर्ण योग-विधिको, उसके साधन और फलके सिहत, वरप्रदानके कारण मृत्युसे प्राप्त कर निवकेता, क्या हो गया ! [इसपर कहते हैं—] ब्रह्मभावको प्राप्त हो गया, अर्थात् मुक्त हो गया। सो किस प्रकार ! [इसपर कहते हैं—] विषाकी प्राप्तिद्वारा पहले विरज— धर्माधर्मसे रहित और विमृत्यु— काम और अविषासे रहित होकर [मुक्त हो गया] ऐसा इसका ताल्पर्य है।

केवल निकंता ही नहीं, बिल्क निकंताके समान जो दूसरा भी आत्मज्ञानी है अर्थात् जो अपने देहादिके अधिष्ठाता उपचारराून्य प्रत्यक्खरूपको—यही तस्व है, अन्य अप्रत्यक्रूप नहीं—ऐसा जानता है, जो उक्त प्रकारसे अपने उसी अध्यात्मरूपको जानता है अर्थात् जो उसी प्रकार जाननेवाला है वह भी विरज (धर्माधर्मसे

सन्त्रह्मप्राप्त्या विमृत्युभेवतीति रहित ) होकर त्रह्मप्राप्तिद्वारा मृत्यु-हीन हो जाता है-यह वाक्य-वाक्यजेषः ॥ १८॥ शेष है॥ १८॥

शिष्याचार्ययोः प्रमादकृता । अब शिष्य और आचार्यके न्यायेन विद्याग्रहणप्रतिपादन-निमित्तदोषप्रश्नमनार्थेयं शान्तिः उच्यते—

ज्ञान्तिपाठ

ॐ सह नाववतु। सह नौ भुनक्त्। सह वीर्यं करवावहै। तेजस्वि नावधीतमस्तु। मा विद्विषावहै ॥ १९॥

ॐ शान्ति: ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

परमात्मा हम अाचार्य और शिष्य व दोनोंकी साय साय रक्षा करे । इमारा साथ-साथ पालन करे । हम साथ-साथ विद्यासम्बन्धी सामर्थ्य प्राप्त करें । हमारा अध्ययन किया हुआ तेजस्वी हो । हम द्वेष न करें ॥ १९ ॥

सह नावावामवतु पालयतु । विद्यास्त्रह्पप्रकाशनेन । कः १ स एव परमेश्वर उपनिपत्प्रका- इसपर कहते हैं- ] वह उपनिष-शितः। किंच सह नौ भ्रनक तत्फलप्रकाशनेन नौ पालयतु । सहैवावां विद्याकृतं वीर्यं सामर्थ्यं साथ-साथ पालन करे । इन अपने <sub>विद्याकन</sub> की नामर्थ करवावहै निष्पादयावहै । कि ई। सम्पादित करें-प्राप्त करें । और

विद्याके स्वरूपका प्रकाशन कर इम दोनोंकी साथ-साथ रक्षा करें। कौन [रक्षा करें? स्प्रकाशित परमेश्वर ही हिमारी रक्षा करे 🗋 । तथा उसके फलको प्रकाशित कर वह इम दोनोंका

च तेजिखनी तेजिखनोरावयोर्यद्धीतं तत्स्वधीतमस्त । अथवा
तेजिस्त्र नावात्राम्यां यद्धीतं
तदतीव तेजिस्त्रं वीर्यवदस्तु
इत्यर्थः । मा विद्विषावहै शिष्याचार्यावन्योन्यं प्रमादकृतान्यायाध्ययनाष्यापनदोषनिमित्तं द्वेषं
मा करवावहै इत्यर्थः । शान्तिः
शान्तिः शान्तिरिति त्रिर्वचनं
सर्वदोषोषश्मनार्थमित्योमिति १९।

तेजिखयोंका हम किया हुआ है वह सुपठित हो। अथवा तेजस्वी हो अर्थात् हमलोगों-का जो अध्ययन किया हुआ है वह अत्यन्त तेजस्वी यानी वीर्यशन् हो । हम शिष्य और आचार्य परस्पर विदेष न करें अर्थात इम प्रमादकृत अन्यायसे अध्ययन और अध्यापनमें हर दोषोंके कारण परस्पर एक दूसरेसे द्वेष न करें। शान्तिः इस 'शान्तिः' शब्दका तीन बार उचारण जाध्यात्मिकादि । सम्पूर्ण दोर्पोकी शान्तिके छिये किया गया 🖁 । इत्योम् ॥ १९ ॥

इति श्रीमत्यरमहंसपरिवाजकाचार्यगोविन्दभगवत्यूज्यपादशिष्य-श्रीमदाचार्यश्रीशङ्करभगवतः कृतौ कठोपनिषद्भाष्ये द्वितीयाध्याये तृतीया बङ्ठी समाप्ता ॥३॥ (६)

इति कठोपनिषदि द्वितीयोऽध्यायः समाप्तः॥ २ ॥

<sub>श्रीहरिः</sub> मन्त्राणां वणीनुक्रमणिका

|                                        |       |            | -  |            |             |
|----------------------------------------|-------|------------|----|------------|-------------|
| मन्त्रप्रतीकानि                        |       | अ०         | ৰত | मं ॰       | ã o         |
| अग्निर्यथैको भुवनम्                    | • • • | ₹          | २  | 9          | १३५         |
| <b>अङ्गु</b> ष्ठमात्रः पु <b>रु</b> षः | • • • | २          | 8  | १ <b>२</b> | १ <b>१९</b> |
| ",                                     | •••   | ,,         | ,, | १३         | १२०         |
| ",                                     | ,···  | ,,         | ₹  | १७         | १७०         |
| अजीर्यताममृतानाम्                      | •••   | 8          | १  | २८         | ४५          |
| अणोरणीयान्महतः                         | •••   | 8          | २  | २०         | ७३          |
| अनुपरय यथा पूर्वे                      | •••   | 8          | 8  | Ę          | २१          |
| <b>अन्य</b> च्छ्रेयोऽन्यत्             | • • • | · <b>१</b> | २  | १          | ४९          |
| अन्यत्रधर्मादन्यत्र                    | •••   | 8          | ₹  | १४         | ६७          |
| अरण्योर्निहितः                         | •••   | २          | १  | 6          | ११५         |
| अविद्यायामन्तरे                        | •••   | १          | ₹  | ų          | 48          |
| अव्यक्तातु परः                         | • • • | २          | ₹  | 6          | १५६         |
| अशब्दमस्पर्श्वम्                       | •••   | ₹ *        | ş  | १५         | १००         |
| अशरीर <b></b> ५शरी <b>रे</b> षु        | •••   | 8          | ₹  | २२         | ৩৩          |
| अस्तीत्येवोपल <b>न्ध</b> न्यः          | •••   | २          | ₹  | <b>१</b> ३ | १६४         |
| अस्य विस्नंसमानस्य                     | •••   | २          | २  | 8          | १३०         |
| आत्मान ५ रथिनम्                        | •••   | 8          | ₹  | ₹          | 24          |
| आशाप्रतीक्षे संगतम्                    | •••   | 8          | 8  | 6          | २३          |
| आसीनो दूरं व्रजति                      | •••   | ₹          | २  | २१         | <b>૭</b> ૡ  |
| इन्द्रियाणां पृथग्भावम्                | •••   | २          | ₹  | ६          | १५४         |
| इन्द्रियाणि ह्यानाहुः                  | •••   | १          | ₹  | 8          | ८६          |
| इन्द्रियेभ्यः परं मनः                  | • • • | ર          | ₹  | ৩          | १५६         |
| इन्द्रियेभ्यः परा                      | •••   | 8          | ŧ  | १०         | \$ 8        |
| इइ चेदशकद्बोद्धम्                      | •••   | ₹          | ą  | У          | १५२         |
| <b>ত্ত</b> ন্মিষ্টন जाग्रत             | •••   | १          | 3  | १४         | 96          |
| 🕉 उशन्ह वै वाजश्रवसः                   | •••   | १          | 8  | 8          | १६          |
| ऊर्ध्वे प्राणमुन्नयति                  | •••   | ₹          | ₹  | ₹          | १२९         |
| <b>ऊर्घ्वमूलो</b> ऽवाक्शाखः            | •••   | २          | ₹  | १          | १४६         |

## [ १७६ ]

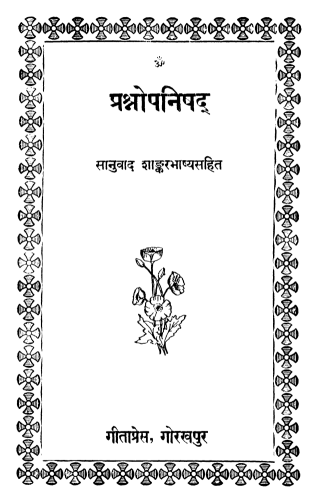
| मन्त्रप्रतीकानि              |       | अ० | व०       | मं॰        | ५.            |
|------------------------------|-------|----|----------|------------|---------------|
| ऋतं पिवन्तौ सुकृतस्य         | • • • | 8  | ₹        | ?          | ८२            |
| एको बशो सर्वभूतान्तरात्मा    | •••   | ₹  | २        | १२         | १३९           |
| एतच्छूत्वा संपरिगृह्य        | •••   | 8  | २        | १३         | ६६            |
| एतत्तुत्यं यदि मन्यसे        | •••   | १  | 8        | २४         | ४१            |
| ए,तदालम्यन ५ श्रेष्ठम्       | • • • | 8  | २        | १७         | ६९            |
| एतद्वयेवाक्षरं ब्रह्म        |       | 8  | २        | १६         | ६९            |
| एष तेऽग्निर्नचिकेतः          | •••   | ₹  | १        | १९         | ३५            |
| एष सर्वेषु भूतेषु            | • • • | 8  | ₹        | १२         | 48            |
| कामस्याप्तिं जगतः            | •••   | १  | <b>ર</b> | 8 8        | ६३            |
| जानाम्यह्र शेवधिः            | •••   | १  | २        | १०         | ६२            |
| त १ ह कुमार १ सन्तम्         | •••   | 8  | 8        | २          | १७            |
| तदेतदिति मन्यन्ते            | •••   | २  | २        | १४         | १४२           |
| तमब्रवीत्प्रीयमाणः           | • • • | 8  | 8        | १६         | ३१            |
| तं दुर्दर्शे गृढम्           | • • • | ₹  | २        | १२         | ६४            |
| तां योगमिति मन्यन्ते         | •••   | २  | ₹        | १ <b>१</b> | १५९           |
| तिस्रो रात्रीर्यदवास्तीः     | •••   | १  | १        | •          | २४            |
| त्रिणाचिकेत <b>स्त्र</b> यम् | •••   | ₹  | १        | १८         | ₹४            |
| त्रिणाचिकेत <b>ज्ञि</b> भिः  | •••   | १  | *        | १७         | ३२            |
| दूरमेते विपरीते              | •••   | 8  | <b>ર</b> | K          | ५३            |
| देवैरत्रापि विचिकित्सितम्    | •••   | १  | १        | २१         | ३८            |
| ,, ,,                        | •••   | "  | "        | २२         | ₹ ९           |
| न जायते म्रियते वा           | •••   | 8  | २        | 86         | 90            |
| न तत्र सूर्यो भाति           | •••   | २  | २        | १५         | १४३           |
| न नरेणावरेण                  | •••   | *  | ₹        | 6          | ५८            |
| न प्राणेन नापानेन            | •••   | ₹  | ₹        | ų          | <b>१३</b> १   |
| न वित्तेन तर्पणीयः           | •••   | 8  | 8        | २७         | 8.R           |
| न संदृश्चे तिष्ठति           | •••   | ર  | ₹        | 8          | १५७           |
| न सापरायः प्रतिभाति          | •••   | 8  | ₹        | . ६        | ५५            |
| नाचिकेतमुपाख्यानम्           | •••   | 8  | ₹        | १६         | १०२           |
| नायमात्मा प्रवचनेन           | •••   | १  | २        | २३         | 96            |
| नाविरतो दु <b>श्वरिता</b> त् | • • • | १  | २        | २४         | ७९            |
| नित्योऽनित्यानाम्            | •••   | ₹  | ₹        | ₹ ₹        | <b>\$</b> 8\$ |

## [ १७७ ]

| मन्त्रप्रतीकानि            |         | अ०       | व० | मं ॰       | वृ०         |
|----------------------------|---------|----------|----|------------|-------------|
| नैव वाचा न मनसा            | •••     | २        | ₹  | १२         | १६२         |
| नैपा तर्केण मतिः           | . • •   | १        | २  | \$         | <b>ફ</b> ૦  |
| पराचः कामाननुयन्ति         |         | २        | 8  | २          | १०७         |
| पराञ्चि खानि व्यतृणत्      | •••     | २        | १  | 8          | १०४         |
| र्गतोदका जग्धतृणा          | • • •   | १        | ę  | ₹          | १८          |
| पुरमेकादशद्वारम्           | • • •   | २        | २  | 8          | १२४         |
| प्र ते ब्रवीमि त <b>दु</b> | • • •   | ę        | 8  | १४         | २९          |
| वहूनामेमि प्रथमः           | • • •   | 8        | 8  | ų          | २०          |
| भयादस्यामिम्तपति           | • • •   | ₹        | ŧ  | ŧ          | १५१         |
| मनसैवेदमातव्यम्            | • • •   | ₹        | 8  | 9.9        | ११८         |
| महतः परमव्यक्तम्           | •••     | 8        | ₹  | 88         | ९२          |
| मृत्युप्रोक्तां नाचिकेतः   | • •     | २        | ₹  | १८         | १७१         |
| य इमं परमम्                | • • •   | ٤        | ₹  | १७         | १०३         |
| य इसं मध्यदम्              | •••     | २        | 8  | ५          | ११२         |
| य एष सुप्तेषु जागर्ति      |         | २        | ર  | 6          | १३४         |
| यच्छेद्वाङ्मनसी            |         | 8        | ą  | <b>१</b> ३ | ९६          |
| यतश्चोदेति सूर्यः          | • • •   | ₹.       | 8  | 8          | ११६         |
| यथादर्शे तथा               | •••     | ર        | ŧ  | ų          | १५३         |
| यथा पुरस्ताद्भविता         |         | ş        | ŧ  | ११         | २ <b>६</b>  |
| यथोदकं दुर्गे वृष्टम्      | •••     | ₹        | 8  | १४         | <b>१</b> २१ |
| यथोदकं शुद्धे शुद्धम्      | • • •   | २        | 8  | १५         | १२२         |
| यदा पञ्चावतिष्ठम्ते        |         | २        | ą  | ₹0         | १५९         |
| यदा सर्वे प्रभिद्यन्ते     |         | ₹        | ŧ  | १५         | १६७         |
| यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते     | • • •   | २        | ₹  | १४         | १६५         |
| यदिदं किं च जगत्सर्वम्     | •••     | २        | ŧ  | २          | १५०         |
| यदेवेह तदमुत्र             | • • •   | <b>२</b> | 8  | १०         | ११७         |
| यस्तु विज्ञानवान्          | •••     | ŧ        | ₹  | ६          | 66          |
| " "                        |         | 8        | ŧ  | ć          | . 68        |
| यस्वविज्ञानवान्            | •••     | 8        | ą  | 4          | ८७          |
| ,, ,,                      | • • • • | 8        | ₹  | હ          | ८९          |
| यस्मिन्निदं विचिकित्सन्ति  | • • •   | 8        | 8  | २९         | ૪૭ં         |
| यस्य ब्रह्म च क्षत्रं च    | •••     | १        | २  | २५         | 60          |

## [ १७८ ]

| मस्त्रप्रतीकानि              |       | <b>34 o</b> | व० | मं •     | ۵۰  |
|------------------------------|-------|-------------|----|----------|-----|
| यः पूर्वे तपसः               |       | ર           | 8  | Ę        | ११३ |
| यः सेतुरीजानानाम्            | •••   | १           | ₹  | २        | 68  |
| या प्राणेन संभवति            | • • • | २           | 8  | 9        | ११४ |
| येन रूपं रसम्                | •••   | ₹           | 8  | ₹        | १०९ |
| येयं प्रेते विचिकित्सा       | •••   | 8           | 8  | २०       | ३७  |
| ये <b>ये का</b> मा दुर्लभाः  | •••   | 8           | 8  | २५       | *8  |
| योनिमन्ये प्रपद्यन्ते        | •••   | २           | ₹  | ৩        | १३३ |
| लोकादिमग्नि <b>म्</b>        | •••   | 8           | *  | १५       | ३०  |
| वायुर्यथैको भुवनम्           | • • • | २           | २  | १०       | १३७ |
| <b>बिशा</b> नसारथिर्यस्तु    | •••   | 8           | ₹  | 9        | 90  |
| वैश्वानरः प्रविशति           | • • • | *           | 8  | 9        | २२  |
| शतं चैका च हृदयस्य           | • • • | २           | ₹  | १६       | १६९ |
| शतायुषः पुत्रपौत्रान्        | • • • | 8           | 8  | २३       | 80  |
| शान्तसंकल्पः सुमनाः          | •••   | 8           | 8  | १०       | २५  |
| <b>अवणायापि यहु</b> भिः      | •••   | 8           | २  | હ        | ५७  |
| श्रेयश्च प्रेयश्च            | •••   | 8           | २  | <b>ર</b> | ५१  |
| स्बोभावा मर्त्यस्य           | •••   | 8           | 8  | २६       | ४३  |
| स त्वमग्नि×्स्वर्ग्यम्       | •••   | १           | १  | १३       | २८  |
| स त्वं प्रियान्प्रियरूपा८श्च | •••   | 8           | २  | ₹        | ५२  |
| सर्वे वेदा यत्पदम्           | •••   | 8           | २  | १५       | ६८  |
| सइ नाववतु                    | •••   | २           | ŧ  | १९       | १७३ |
| स होवाच पितरम्               | •••   | 8           | 8  | ٧        | 88  |
| सूर्यो यथा सर्वलोकस्य        | •••   | २           | २  | ११       | १३७ |
| स्वप्नान्तं जागरितान्तम्     | •••   | २           | 8  | ٧        | १११ |
| खर्गे लोके न भयम्            | • • • | १           | 8  | १२       | २७  |
| <b>इ</b> ५ सः शुचिषद्वसुः    | •••   | २           | ર  | <b>ર</b> | १२६ |
| इन्त त इदं प्रवक्ष्यामि      | •••   | २           | २  | Ę        | १३२ |
| इन्ता चेन्मन्यते             | •••   | १           | २  | १९       | ७२  |
|                              |       |             |    |          |     |



मुद्रक तथा प्रकाशक इनुमानप्रसाद पोद्दार गीताप्रेस, गौरखपुर

```
सं० १९९२ से २००९ तक २६,२५०
सं० २०१२ सप्तम संस्करण ५,०००
सं० २०१६ अष्टम संस्करण ५,०००
कुछ ३६,२५०
```

### प्रस्तावना

प्रक्तोपनिषद् अथर्ववेदीय ब्राह्मणभागके अन्तर्गत है । इसका भाष्य आरम्भ करते हुए भगवान् भाष्यकार लिखते हैं—'अथर्ववेदके मन्त्रभागमें कही हुई [ मुण्डक ] उपनिषद्के अर्थका ही विस्तारसे अनुवाद करनेवाली यह ब्राह्मणोपनिषद् आरम्भ की जाती है।' इससे विदित होता है कि प्रश्लोपनिषद् मुण्डकोपनिषद्में कहे हुए विषयकी ही पूर्तिके लिये है। मुण्डक के आरम्भमें विद्याक दो भेद परा और अपराका उल्लेख कर फिर समस्त प्रत्यमें उन्हींकी व्याख्या की गयी है। उसमें दोनों विद्याबोंका सविस्तर वर्णन है और प्रश्लमें उनकी प्राप्तिके साधनसक्ष्य प्राणोपासना आदिका निरूपण है। इसलिये इसे उसकी पूर्ति करनेवाली कहा जाय तो उखित ही है।

इस उपनिषद्के छः खण्ड हैं, जो छः प्रश्न कहे जाते हैं। ग्रन्थके आरम्भे सुकेशा आदि छः प्राणिकुमार मुनिबर पिप्पलादके आभ्रम्पर आकर उनसे कुछ पृछना चाहते हैं। मुनि उन्हें आहा करते हैं कि अभी एक वर्ष यहाँ संयमपूर्वक रहो, उसके पीछे जिसे जो-जो प्रश्न करना हो पृछना। इससे दो बातें हात होती हैं। यक तो यह कि शिष्पको कुछ दिन अच्छी तरह संयमपूर्वक गुरुसेवामें रहनेपर ही विद्याग्रहणकी योग्यता प्राप्त होती हैं, अकस्मात् प्रश्लोत्तर करके ही कोई यथार्थ तत्त्वको प्रहण नहीं कर सकता; तथा दूसरी बात यह है कि गुरुको भी शिष्यकी बिना पूरी तरह परीक्षा किये विद्याका उपदेश नहीं करना चाहिये, क्योंकि अनिधकारीको किया हुआ उपदेश निरर्थक ही नहीं, कई बार हानिकर भी हो जाता है। इसलिबे शिष्यके अधिकारका पूरी तरह विचारकर उसकी योग्यताके अनुसार ही उपदेश करना चाहिये।

गुरुजीके आज्ञानुसार उन मुनिकुमारोंने वैसा ही किया और फिर एक-एकने अलग-अलग प्रश्न कर मुनिवरके समाधानसे इत-इत्यता लाभ की। उन छहाँके पृथक्-पृथक् संवाद ही इस उपनिषद्के छः प्रश्न हैं। उनमेंसे पहले प्रश्नमें रिय और प्रणके द्वारा प्रजापतिसे ही सम्पूर्ण स्थावर-जङ्गम जगत्की उत्पत्तिका निरूपण किया गया है। प्रायः यह देखा ही जाता है कि प्रत्येक पदार्थ दो संयोग-धर्म-वाली वस्तुओंक संसर्गसे उत्पन्न होता है। उनमें भोका या प्रधानको प्राण कहा गया है तथा भोग्य या गौणको रिय । ये दोनों जिसके आधित हैं उसे प्रजापित कहा गया है। इसी सिद्धान्तको लेकर भिन्न भिन्न पदार्थोंमें—जो कई प्रकारसे संसारके मूलतत्त्व माने जाते हैं—प्रजापित आदि हिएका निरूपण किया गया है।

दूसरे पश्रमें स्थूलदेहके प्रकाशक और धारण करनेवाले प्राणका निरूपण है तथा एक आख्यायिकाद्वारा समस्त इन्द्रियोंकी अपेक्षा उसकी श्रेष्टता वतलायी है। तीसरे प्रश्नमें प्राणकी उत्पत्ति और खितिका विचार किया गया है। वहाँ वतलाया है कि जिस प्रकार पुरुपकी छाया होती है उसी प्रकार आत्मासे प्राणकी अभिव्यक्ति होती है और फिर जिस प्रकार सम्राट् भिन्न-भिन्न स्थानोंमें अधिकारियोंकी नियुक्ति कर उनके अधिपतिरूपसे स्थयं स्थित होता है, उसी प्रकार यह भी भिन्न-भिन्न अङ्गोमें अपने ही अङ्गभूत अन्य प्राणोंको नियुक्त कर स्थयं उनका शासन करता है। वहीं यह भी बतलाया है कि मरणकालमें मनुष्यके सङ्गरणनुसार यह पाण ही उसे भिन्न-भिन्न लोकोंमें ले जाता है तथा जो लोग प्राणके रहस्यको जानकर उसकी उपासना करते हैं वे ब्रह्मलोकमें जाकर क्रममुक्तिके भागी होते हैं।

चौथे प्रश्नमें स्वप्नावस्थाका वर्णन करते हुए यह वतलाया गया है कि उस समय सूर्यकी किरणोंके समान सब इन्द्रियाँ मनमें ही लोन हो जाती हैं, केवल प्राण ही जागता रहता है। वहाँ उसके भिन्न-भिन्न भेदोंमें गाईपत्यादिकी कल्पना कर उसमें अग्निहोन्नकी भावना की गयी है। उस अवस्थामें जन्म-जन्मान्तरों की वासनाओं के अनुसार मन ही अपनी महिमाका अनुभव करता है तथा जिस समय वह पित्तसंक्षक सौर तेजसे अभिभृत होता है उस समय खप्तालस्का से निवृत्त होकर सुपुतिमें प्रवेश करता है और आत्मामें ही जीन हो जाता है। आत्माका यह सोपाधिकस्वरूप ही द्रष्टा, श्रोता, मन्ता और विकाला आदि हैं। इसका अधिष्ठान परव्रह्म है। उसका क्षान प्राप्त होनेपर पुरुष उसीको प्राप्त हो जाता है।

पाँचवें प्रश्नमें ओङ्कारका पर और अपर ब्रह्मके प्रतीकरूपसे वर्णन कर उसके द्वारा अपर ब्रह्मकी उपासना करनेवालेको क्रममुक्ति और परब्रह्मकी उपासना करनेवालेको परब्रह्मकी प्राप्त वतलायी है तथा उसकी एक, दो या तीन मात्राओंकी उपासनासे प्राप्त होनेवाले भिन्न-भिन्न फलांका निरूपण किया है। फिर छंडे प्रश्नमें सुकेशाके प्रश्नका उत्तर देते हुए आचार्य पिप्पलादने मुक्तावस्थामें प्राप्त होनेवाले निरूपाधिक ब्रह्मका प्राणादि सोलह कलाओंके आरोपपूर्वक प्रत्यगात्मरूपसे निरूपण किया है। वहाँ भगवान् भाष्यकारने आत्माकं सम्बन्धमें भिन्न-भिन्न मतावलिवयोंकी कल्पनाओंका निरसन करते हुए बड़ा युक्तियुक्त विवचन किया है। यही संक्षेपमें इस उपनिषद्का सार है।

इस प्रकार, हम देखते हैं कि इस उपनिषद्में प्रधानतया पर और अपर ब्रह्मविषयक उपासनाका ही वर्णन है तथा परब्रह्मकी अपेक्षा अपर ब्रह्मके स्वरूपका विदेश विवेचन किया गया है। परब्रह्मके स्वरूपका विदेश विवेचन किया गया है। परब्रह्मके स्वरूपका विदाद और स्फुट निरूपण तो मुण्डकोपनिषद्में हुआ है। अतः इस उपनिषद्का उद्देश्य उस तत्त्वक्षानकी योग्यता प्राप्त कराना है। यह हृद्यभूमिको इस योग्य बनाती है कि उसमें तत्त्वकानक्ष अक्कुर जम सके। इसके अनुशीलनद्वारा हम वह योग्यता प्राप्त कर सकें—येसी भगवान्से प्रार्थना है।

## श्रीइरिः

# विषय-सूची

| विषय                                  |            |             |     | á£         |
|---------------------------------------|------------|-------------|-----|------------|
| <b>१.</b> शान्तिपाठ                   | •••        | •••         | ••• | 3          |
| प्रय                                  | म प्रश्न   |             |     |            |
| २. सम्बन्धभाष्य                       | •••        | •••         | ••• | ₹•         |
| ३. सुकेशा आदिकी गुरूपसत्ति            | •••        | •••         | ••• | १०         |
| ४. कबन्धीका प्रश्न-पूजा किससे उत      | पन होती है | · · · ·     | ••• | <b>१</b> ३ |
| ५- रयि और पाणकी उत्पत्ति              | •••        | •••         | ••• | ₹¥         |
| ६. आदित्य और चन्द्रमामें प्राण और     | रयि-दृष्टि | •••         | ••• | १५         |
| ७. संवत्सरादिमें प्रजापति आदि दृष्टि  | •••        |             | ••• | 88         |
| ८. आदित्यका सर्वाधिष्ठानत्व           | •••        | •••         | ••• | ₹₹         |
| ९. मासादिमें प्रजापति आदि दृष्टि      | • • •      | •••         | ••• | 24         |
| १०. दिन-रातका प्रजापतित्व             | • • •      | •••         | ••• | २६         |
| ११. अन्नका प्रजापतित्व                | , •••      | •••         | ••• | ₹ <b>७</b> |
| १२. प्रजापतिव्रतका फल                 | •••        | •••         | ••• | ٠<br>٦८    |
| <b>१३.</b> उत्तरमार्गावलम्बियोंकी गति | •••        | •••         | ••• | २९         |
| द्विर्त                               | ोय प्रश्न  |             |     |            |
| १४. भार्गवका प्रश्न-प्रजाके आधारभू    | त कौन-कौन  | देवगण हैं ? | ••• | ₹१         |
| १५. शरीरके आधारभूत-आकाशादि            |            | •••         | ••• | ₹₹         |
| १६. प्राणका प्राधान्य बतलानेवाली आर   | ल्यायिका   | •••         | ••• | ₹₹         |
| १७. प्राणका सर्वाश्रयत्व              | •••        | •••         | ••• | ₹          |
| १८. प्राणकी स्तुति                    | •••        | •••         | ••• | ₹œ         |
| <b>र</b> ुती                          | य प्रश्न   |             |     |            |
| १९- कौसल्यका प्रश्न-प्राणके उत्पत्ति, | स्थिति और  | ्लय आदि किस | •   |            |
| प्रकार होते हैं ?                     | •••        |             | ••• | ٧ŧ         |
| २०. पिप्पलादि मुनिका उत्तर            | •••        | •••         | ••• | W.         |
| २१- प्राणकी उत्पत्ति                  | • • •      | •••         | ••• | ٧٩         |
| २२- प्राणका इन्द्रियाधिष्ठात्रत्व     | •••        | •••         | ••• | Y          |

| २३. पञ्च प्राणींकी स्थिति                 | •••             | •••              | •••   | ४७          |  |  |  |
|-------------------------------------------|-----------------|------------------|-------|-------------|--|--|--|
| २४. लिङ्गदेहकी स्थिति                     | •••             | •••              | •••   | ٧૮          |  |  |  |
| २५. प्राणोत्क्रमणका प्रकार                | ···             | •••              | •••   | ५०          |  |  |  |
| २६. बाह्य प्राणादिका निरूपण               | •••             | •••              | •••   | ५१          |  |  |  |
| २७. मरणकालीन संकल्पका फल                  | •••             | •••              | •••   | ,५३         |  |  |  |
| चतुर्थ                                    | प्रश्न          |                  |       |             |  |  |  |
| २८. गार्ग्यका प्रश्न-सुपुप्तिमें कौन सोता | है और कौन       | जागता है ?       | •••   | ५७          |  |  |  |
| २९. इन्द्रियोंका लयस्थान आत्मा है         | •••             | •••              | • • • | ६०          |  |  |  |
| ३०. मुपुतिमं जागनेवाले प्राण-भेद गाईप     | यादि अग्निरू    | र हैं            | •••   | ६२          |  |  |  |
| ३१. प्राणामिके ऋत्विक्                    | •••             | •••              | •••   | ६४          |  |  |  |
| ३२. स्वप्नदर्शनका विवरण                   | •••             | •••              | •••   | ६६          |  |  |  |
| ३३. मुपुतिनिरूपण                          | •••             | •••              | •••   | ७३          |  |  |  |
| ३४. मुपुप्तिमें जीवकी परमात्मप्राप्ति     | •••             | •••              | •••   | ৩৩          |  |  |  |
| ३५. अक्षरब्रह्मके ज्ञानका फल              | •••             | •••              | •••   | ७९          |  |  |  |
| पश्चम                                     | प्रश्न          |                  |       |             |  |  |  |
| ३६. सत्यकामका प्रश्नऑकारोपासकको           | किस लोककी       | प्राप्ति होती है | ?     | ८१          |  |  |  |
| ३७. ओङ्कारोपासनासे प्राप्तव्य पर अथवा     | अपर ब्रह्म      | •••              | •••   | ८२          |  |  |  |
| ३८. एकमात्राविशिष्ट ओङ्कारीपासनाका प      | ल               | •••              | •••   | 68          |  |  |  |
| ३९. द्विमात्राविशिष्ट ओङ्कारोपासनाका फ    | <b>छ</b>        | •••              | •••   | ८५          |  |  |  |
| ४०. त्रिमात्राविशिष्ट औङ्कारोपासनाका फ    | छ               | •••              | •••   | ८६          |  |  |  |
| ४१. ओङ्कारकी तीन मात्राओंकी विशेषता       |                 | •••              | •••   | ८९          |  |  |  |
| ४२. ऋगादि वेद और ओङ्कारसे प्राप्त हे      | निवाले लोक      | •••              | •••   | 98          |  |  |  |
| বন্ত                                      | গ্ৰন্থ মঞ্চ     |                  |       |             |  |  |  |
| ४३. सुकेशाका प्रश्न—सोलह कल्प्रञीवार      | <b>प्र</b> पकौन | है !             | •••   | ९३          |  |  |  |
| ४४. पिप्पलादका उत्तर-वह पुरुष शर          | ीरमें स्थित है  | •••              | •••   | ९६          |  |  |  |
| ४५. ईक्षणपूर्वक सृष्टि                    | •••             | •••              | • • • | 009         |  |  |  |
| ४६. सृष्टिकम                              | •••             | •••              | •••   | ११७         |  |  |  |
| ४७. नदीके दृष्टान्तसे सम्पूर्ण जगत्का पु  |                 | गदन              | •••   | <b>१</b> २० |  |  |  |
| ४८. मरण-दुःखकी निवृत्तिमें परमात्मका      | का उपयोग        | •••              | •••   | <b>१</b> २२ |  |  |  |
| ४९. उपदेशका उपसंहार                       | •••             | •••              | •••   | १२३         |  |  |  |
| ५०. स्तुतिपूर्वक आचार्वकी वन्दना          | • • •           | •••              | •••   | 45.9        |  |  |  |





पिष्पतादक आध्यममे सुकेशादि सुनि

# प्रश्लोपनिषद्

मन्त्रार्थ, शाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित

इतः पूर्णे ततः पूर्णे पूर्णोन्पूर्णे परात्परम् । पूर्णानन्दं प्रपद्येऽहं सद्गुरुं शङ्करं स्वयम् ॥

#### **ज्ञा**न्तिपाठ

ॐ भद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवाः भद्रं पश्येमाश्वभिर्यजत्राः । स्थिरेरङ्गेस्तुनुवारसस्तन्भिन्धेशेम देवहितं यदायुः ॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

हे देवगग ! इम कार्नोसे कल्यागमय वचन धुनें । यज्ञकर्ममें समर्थ होकर नेत्रोंसे शुभ दर्शन करें । तथा स्थिर अङ्ग और शरीरोंसे स्तुति करनेवाले इमलोग देवताओंके लिये हितकर आयुका भोग करें। त्रिविध तापकी शान्ति हो।

खस्ति न इन्द्रो वृद्धश्रवाः खस्ति नः पूषा विश्ववेदाः । खस्ति नस्ताक्ष्यों अश्टिनेमिः खस्ति नो बृहस्पतिर्दधातु ॥

🕉 शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

महान् कीर्तिमान् इन्द्र हमारा कल्याण करे, परम ज्ञानवान् [अथवा परम धनवान् ] पूत्रा हमारा कल्याण करे, जो अरिष्टों ( आपित्यों ) के जिये चक्रके समान [घातक ] है वह गरुड हमारा कल्याण करे तथा बृहस्पतिओ हमारा कल्याण करें । त्रिविध तापकी शान्ति हो ।

मन्त्रोक्तस्यार्थस्य विस्तरानु-ऋषिप्रश्नप्रतिवचना ख्यायिका विद्यास्ततये । एवं संवत्सर-ब्रह्मचर्यसंवासादियुक्तैस्तरोयुक्तै-पिप्पलादादिवत्सर्वज्ञ-कल्पैराचार्यैर्वक्तव्या च, न सा येन केनचिदिति विद्यां स्तौति । कथन की जा सकती है, जिस **ब्रह्मचर्यादिसाधनसूचनाच** तत्कर्तव्यता स्यात्।

अपर्वणमन्त्रोक्त [ मुण्डको-पनिषद्के ] अर्थका विस्तारपूर्वक अनुवाद करनेवाली यह भागीय उपनिषद् अब आरम्भ की जाती है \* । इसमें जो ऋभियोंके प्रश्न और उत्तरह्म आख्यायिका है वह विद्याकी स्तुतिके छिये है। यह विद्या आगे कहे प्रकारसे एक वर्षतक ब्रह्मचर्यगुर्वक रहना तथा तप आदे साधनोंसे युक्त पुरुषोंद्वारा ही प्रहण की जानेयाय है तथा विधलादके समान सर्वज्ञतुल्य आचार्यासे ही किसीसे नहीं—इस प्रकार विद्याकी स्तुति की जाती है । तथा ब्रह्मचर्यादि साधनोंकी सूचना देनेसे उनकी कर्तन्यता भी प्राप्त होती है।

सुकेशा आदिकी गुरूपसत्ति

ॐ सुकेशा च भारद्वाजः शैब्यश्च सत्यकामः सौर्या-यणी च गार्ग्यः कौसल्यश्राश्वलायनो भार्गवो वैदर्भिः कबन्धी कात्यायनस्ते हैते ब्रह्मपरा ब्रह्मनिष्ठाः परं ब्रह्मा-

<sup>•</sup> दश उपनिषदींमें प्रश्न, मुण्डक और माण्डुक्य-ये तीन अववेवेदीय हैं। बनमें मुण्डक मन्त्रभागकी है तथा शेष दो ब्राह्मणभागकी हैं।

## न्वेषमाणा एष ह वै तत्सर्वं वस्यतीति ते ह समित्पाण-यो भगवन्तं पिप्पलादमुपसन्नाः ॥ १ ॥

भरद्वाजनन्दन सुकेशा, शिबिकुमार सत्यकाम, गर्गगित्रमें उत्पन्न हुआ सौर्यायणि (सूर्यका पोता), अञ्चलकुमार कौसस्य, विदर्भदेशीय भागन और कत्यके पोतेका पुत्र कबन्धी—ये अपर ब्रह्मकी उपासना करनेवाले और तदनुकूल अनुष्ठानमें तत्पर छः ऋषिगण परब्रह्मके जिज्ञासु होकर भगवान् पिप्यलादके पास, यह सोचकर कि ये हमें उसके विषयमें सब कुछ बतला देंगे, हाथमें समिधा लेकर गये॥ १॥

सुकेशा च नामतः, भरद्राज-स्यापत्यं भारद्राजः, शैन्यश्रशिनेः अपत्यं शैन्यः सत्यकामो नामतः; सौर्यायणी सूर्यस्तस्यापत्यं सौर्यः तस्यापत्यं सौर्यायणिञ्छान्दसः सौर्यायणीति, गाग्यों गर्गगोत्रो-त्पन्नः; कौसल्यश्च नामतोऽश्व-छस्यापत्यमाश्वठायनः; मार्गनो भृगोर्गोत्रापत्यं भार्गनो वैद्भिः विद्में भनः; कन्नः नामतः, कत्यस्यापत्यं कात्यायनः, विद्य-मानः प्रपितामहो यस्य सः;

भरद्वाजका पुत्र भारद्वाज जो नामसे सुकेशा था; शिबिका पुत्र शैन्य जिसका नाम सस्यकाम थाः मूर्यके पुत्रको 'सौर्य' कहते हैं उसका पत्र सौर्यायणि जो गर्ग-होनेसे गार्ग्य कहलाता था- यहाँ 'सौर्यायणि:' के स्थानमें 'सौर्यायणी' [ ईकारान्त ] प्रयोग छान्दस है; अश्वलका पुत्र आञ्च-लायन जो नामसे कौसल्य था: भगका गोत्रज होनेसे भार्गत जो विदर्भदेशमें उत्पन होनेसे वैदर्भि कहलाता या तथा करन्त्री नामक कात्यायन----कत्यका [ युँवसंज्ञक ] अपःय [ यानी करवका प्रपौत्र ] जिसका प्रपितामह अभी विद्यमान या । यहाँ भ्यवः सः: अर्थमें ( गोत्रप्रत्ययान्त कास्य शब्दसे

र जीवति तु वंदये युवा' ( ४.१ ६ । १६६ ) इस पाणिनि-सन्नके अनुसार पिताम**रुके बोलि**त (इते **वा** पोतेडे सन्तान हाता है उसको 'युका' संद्रा है।

युवप्रत्ययः । ते हैते ब्रह्मपरा
अपरं ब्रह्म परत्वेन गतास्तद्युष्ठाननिष्ठाश्च ब्रह्मनिष्ठाः परं
ब्रह्मान्वेपमाणाः—िकं तत् १
पित्रत्यं विज्ञेयमिति तत्प्राप्त्यर्थं
यथाकामं यतिष्याम इत्येवं तदन्वेपणं कुर्वन्तस्तद्धिगमायेप ह
वे तत्सर्वं वक्ष्यतीत्याचार्यमुगजग्मः । कथम् १ ते ह समित्पाणयः समिद्धारगृहीतहस्ताः सन्तो
भगवन्तं पिष्पलादमाचार्यमुपसन्ना उपजग्मः ॥ १ ॥

'फक्' प्रत्यय होकर उसके **स्थानमें** 'आयन' आदेश ) हुआ है। ये सब अर्थात् अपर ब्रह्मको हि परभावसे प्राप्त हुए और तदनुकुछ अनुष्ठानमें तत्पर अतएव ब्रह्मनिष्ठ ऋषिगण परब्रह्मका अन्वेषण करते हुए-- वह ब्रह्म क्या है ! जो तिस्य और विज्ञेय हैं; उसकी प्राप्तिके लिये ही इम यथेच्छ प्रयत करेंगे--इस प्रकार उसकी खोज करते हुए, उसे जाननेके छिये यह समझकर कि धे इमें सब कुछ बतला देंगे आचार्यके पास गये । किस प्रकार गये ? ( इसपर कहते हैं --- ) वे अर्थात् जिन्होंने सब सभित्य णि अपने हाथोंमें समिधाके भार उठा ऐसे होकर भगवान् पिष्पळादके समीप गये॥ १॥

तान्ह स ऋषिरुवाच भूय एव तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया संवत्सरं संवत्स्यथ यथाकामं प्रश्नान्पृच्छत यदि विज्ञास्यामः सर्वं ह वो वक्ष्याम इति ॥ २ ॥

कहते हैं, उस ऋषिने उनसे कहा—'तुम तपस्या, ब्रह्मचर्य भी<sub>र</sub> ब्रह्मासे युक्त होकर एक वर्ष और निवास करो; फिर अपनी इष्क्रजुसार ब्रक्ष करना, यदि मैं जानता होऊँमा तो तुष्हें सब बतका दूँगा। रहा स्टर्स

किल तानेवम्रुपगतान्ह ऋषिरुवाच भूयः पुनरेव यद्यपि युयं पूर्वं तपस्विन एव तपसे-न्द्रियसंयमेन तथापीह विशेषतो त्रह्मचर्येण श्रद्वया चास्तिक्य-बुद्धचादरवन्तः संवत्सरं संवत्साथ सम्यग्गुरुशुश्रूपापराः सन्तो वत्स्वथ । ततो यथाकामं कामस्तमनतिक्रम्य यस्य यथाकामं यद्विपये यस्य जिज्ञासा तद्विपयान्त्रश्नान्पृच्छत तद्यष्मत्पृष्टं विज्ञास्यामः-अनुद्धत त्वप्रदर्शनार्थो यदिशब्दो नाज्ञान-संशयार्थः प्रश्ननिर्णयादवसीयते-सर्वे ह वो वः पृष्टं वक्ष्याम इति ॥ २ ॥

प्रकार अपने समीप आये हुए उन छोगोंसे विष्यछाद ऋषिने कहा--- 'यद्यपि तुमलोग पहलेसे ही तपस्त्री हो तो भी तप---इन्द्रियसयम, विशेषतः तथा श्रद्धा यानी आस्तिकबुद्धिसे होकर गुरुशुश्रवामें आदरयुक्त तत्पर रह एक वर्ष और भी निवास फिर अपनी इच्छानुसार अर्थात जिसकी जैसी इच्छा हो उसका अतिक्रमण न करते हुए---जिसकी जिस विषयमें जिज्ञासा हो उसी विषयमें प्रश्न करना । यदि मैं तुम्हारे पूछे द्वए विषयको जानता होऊँगा तो तम्हें तम्हारी पूछी हुई सब बात बतला दुँगा। यहाँ प्यदिः शब्द अपनी नम्रता प्रकट करनेके लिये है अज्ञान या संशय प्रदर्शित करनेके लिये नहीं, जैसा कि आगे निर्णय करनेसे स्पष्ट हो

कपन्धीका पश्च — प्रजा किससे उत्पन्न होती है ?
अथ कचन्धी कात्यायन उपेत्य पप्रच्छ । भगवन्
कुतो ह वा इमाः प्रजाः प्रजायन्त इति ॥ ३ ॥

तदनन्तर (एक वर्ष गुरुकुञ्जास करनेके पश्चात्) कात्यायन कन्नन्धीने गुरुजीके पास जाकर पूछा—'भगवन् ! यह सारी प्रजा किससे उत्पन्न होती है ?? ॥ ३ ॥

अथ संवत्सरादुर्ध्वं कबन्धी कात्यायन उपेत्योपगम्य पप्रच्छ प्रध्वान । हे भगवन कतः कसाद्ध वा इमा ब्राह्मणाद्याः प्रजाः प्रजा-यन्त उत्पद्यन्ते । अपरविद्या-कर्मणोः सम्रचितयोर्यत्कार्यं या गतिस्तद्वक्तव्यमिति तदर्थोऽयं प्रक्तः ॥ ३ ॥

वर्ष एक कात्यायन कबन्धीने [ गुरुजीके ] पूछा--- 'भगवन् ! समीप जाकर यह ब्राह्मणादि सम्पूर्ण प्रजा किससे उत्पन्न होती है ?' अर्थात अपर-ब्रह्मविषयक ज्ञान ψá समुखयका जो कार्य है और उसकी जो गति है वह बतलानी चाडिये। उसीके छिये यह प्रश्न किया गया

### रिय और प्राणकी उत्पत्ति

तस्मै स होबाच प्रजाकामो वै प्रजापतिः स तपो-ऽतप्यत स तपस्तप्त्वा स मिथुनमृत्वादयते । रयि च प्राणं चेत्येती मे बहुधा प्रजाः करिष्यत इति ॥ ४ ॥

उससे उस पिपालाद मुनिने कहा—'प्रसिद्ध है कि प्रजा उत्पन्न करनेकी इच्छाबाले प्रजापतिने तप किया। उसने तप करके रिय और प्राण यह जोड़ा उत्पन्न किया [ और सोचा---] ये दोनों ही मेरी अनेक प्रकारकी प्रजा उक्षक करें गेंशा 🗴 ॥

तसा एवं प्रष्टवते स होवाच तदपाकरणायाह प्रजाकामः प्रजा आत्मनः सिसृक्षुर्वे प्रजा-

अपनेसे इस प्रकार प्रश्न करने-वाले कबन्धीसे उसकी शङ्का निवृ<del>त</del> करनेके छिये पिण्यछाद मुनिने कहा—प्रजाकाम अर्थात् अपनी प्रजा रचनेकी इच्छावाले प्रजापतिने पतिः सर्वीत्मा सञ्जगत्स्रक्ष्यामि 'मैं सर्वीत्मा होकर जगत्की रचना इत्ये ं विज्ञानवान्यथोक्तकारी
तद्भावभावितः कल्पादौ निष्ट्तो
हिरण्यगर्भः सृज्यमानानां प्रजानां
स्यावरजङ्गमानां पितः सञ्जनमान्तरभावितं ज्ञानं श्रुतिप्रकाशितार्थविषयं तपोऽन्वालोचयदतप्यत ।

अथ तु स एवं तपस्तप्त्वा श्रीतं ज्ञानमन्वालोच्य सृष्टि-साधनभृतं मिथुनमुत्पादयते मिथुनं द्वन्द्वमुत्पादितवान् । रियं च सोममन्नं प्राणं चाग्निमत्तारम् एतावग्नीपोमावत्त्रत्रभृतौ मे मम बहुधानेकथा प्रजाः करिष्यत इत्येवं संचिन्त्याण्डोत्पत्तिक्रमेण स्वर्थाचन्द्रमसावकल्पयत् ॥ ४॥ करूँ इस प्रकारके विद्वानसे सम्पन्न,
यथोक्त कर्म करनेवाला (जगद्रचनामें लपयुक्त ज्ञान और कर्मके
समुख्यका अनुष्ठान करनेवाला)
तद्भावभावित (पूर्वकल्पीय प्रजापतित्वकी भावनासे सम्पन्न ) और
कल्पके आदिमें हिरण्यगर्भक्षपसे
उरपन्न होकर तथा रची जानेवाली
सम्पूर्ण स्थावर-जङ्गम प्रजाका पति
होकर जन्मान्तरमें भावना किये
अर्थ्यविषयक ज्ञानका समरण किया ।

तदनन्तर इस प्रकार तपस्या कर अर्थात् श्रुतिप्रकाशित झानका स्मरण कर उसने सृष्टिके साधनभूत मिथुन—जोड़ेको उत्पन्न किया । उसने रिय यानी सोमरूप अन्न और प्राण यानी भोक्ता अग्निको रचा, अर्थात् यह सोचकर कि ये भोका और भोग्यरूप अग्नि और सोम मेरी नाना प्रकारकी प्रजा उत्पन्न करेंगे अण्डके उत्पत्तिक्रमसे सूर्य और चन्द्रमाको रचा ॥ ४ ॥

आदित्य और चन्द्रमामें प्राण और रिय दृष्टि

आदित्यो ह वै प्राणो रियरेव चन्द्रमा रियर्वा एतत् सर्वे यन्मूर्तं चामूर्तं च तस्मान्मूर्तिरेव रिय: ॥ ५ ॥

निश्चय आदित्य ही प्राण है और रिय ही चन्द्रमा है। यह जो कुछ मूर्त (स्थूछ ) और अमूर्त (सूरम ) है सब रिय ही है; अत: मूर्ति ही रिय है ॥ ५ ॥

तत्रादित्यो ह वै प्राणोऽत्ता अग्निः । रयिरेव चन्द्रमाः, रयिः एवान्नं सोम एव । तदेतदेकमत्ता चान्नं च, प्रजापतिरेकं तु मिथु-गुणप्रधानकृतो भेदः। कथम ? रियर्ना अन्नं वा एतत् मवेम्;िकं तद्यन्मूर्तं चस्थ्रलं चामूर्तं च सक्ष्मं च मूर्तामूर्ते अत्त्रन्न-रूपे रियरेव । तसात्प्रविभक्ताद् अमूर्ताद्यदन्यनमूर्तरूपं मूर्तिः सैव रियरमूर्तेनाद्यमानत्वात् ॥ ५ ॥

यहाँ निश्चयपूर्वक आदित्य ही प्राण अर्थात् भोक्ता अग्नि है और रिय ही चन्द्रमा है । रिय ही अनन है और वह चन्द्रमा ही है। यह भोक्ता (अग्नि) और अन एक ही है। एक प्रजापति ही यह भिथुनरूप हो गया है, इसमें भेद केवल गौण और प्रधान भावका ही है। सो किस प्रकार ş **्रिंसपर कहते** हैं-- ] यह सब रिय-अन ही है। वह क्या है ? यह जो मूर्त्त यानी स्थूल है और जो अमूर्त यानी सूक्ष है वह मूर्त और अमूर्त भोक्ता-भोग्यरूप होनेपर भी रिय ही है। अतः इस प्रकार विभक्त हर अमृतसे अन्य जो मूर्तक्य है वही रयि - अन्न है; क्योंकि वह अमूर्त भोक्तासे भोगा जाता है ॥ ५॥

तथामृतींऽपि प्राणोऽत्ता सर्व-

इसी प्रकार अमूर्त प्राणरूप भोक्ता भी जो कुछ अन्न है वह सभी है। किस प्रकार---

मेव यचाद्यम् । कथम्-

अथादित्य उद्यन्यत्प्राचीं दिशं प्रविशति तेन प्राच्यान प्राणान् रिमष् संनिधत्ते । यहक्षिणां यत्प्रतीचीं यदुदीचीं यदघो यद्ध्वं यदन्तरा दिशो यत्सर्वं प्रकाशयति तेन सर्वान् प्राणान् रिक्मष्ट संनिधत्ते ॥ ६ ॥

जिस समय सूर्य उदित होकर पूर्व दिशामें प्रवेश करता है तो उसके द्वारा वह पूर्व दिशाके प्राणोंको अपनी किरणोंमें धारण करता है। इसी प्रकार जिस समय वह दक्षिण, पश्चिम, उत्तर, नीचे, ऊपर और अवान्तर दिशाओंको प्रकाशित करता है उससे भी वह उन सबके प्राणोंको अपनी किरणोंमें धारण करता है।। ६।।

अधादित्य उदयन्नुद्गच्छन् प्राणिनां चक्षुर्गोचरमागच्छन यत्प्राचीं दिशं खप्रकाशेन विशति व्याप्नोतिः तेन स्वातम-सर्वास्तत्स्थान्त्राणान् व्याप्त्या **प्राच्यानन्तर्भतान** रिमप खात्मावभासरूपेषु **च्याप्तिम**त्स व्याप्तत्वात्प्राणिनः संनिधत्ते संनिवेशयतिः आत्मभूतान्करोति । तथैव यत्प्रविश्वति इन्यर्थ: दक्षिणां यत्प्रतीचीं यदुदीचीमध ऊर्ध्वं यत्प्रविशति यज्ञान्तरा दिशः काणदिशोऽवान्तरदिशो यचान्यत सर्व प्रकाशयति तेन म्वप्रकाश-सर्वानसर्वदिक्थान व्याप्त्या प्राणान रिमप सन्निधत्ते ॥६।

जिस समय सर्य उदित होकर-उपरकी ओर जाकर अर्थात् प्राणियोंके नेत्रोंका होकर अपने प्रकाशसे पूर्व दिशामें प्रवेश करता है--उसे अपने तेजसे ] व्याप्त करता है; उसके द्वारा अपनी व्याप्तिसे वह उस ( पूर्व दिशा ) में स्थित सम्पूर्ण अन्तर्भृत प्राच्य प्राणोंको अपने अवभासरूप और सर्वत्र ब्याप्त किरणोंमें ब्याप्त होनेके कारण वह सम्पूर्ण प्राणियोंको धारण करता यानी अपनेमें प्रविष्ट कर लेता है, अर्थात् उन्हें आसम्भूत कर लेता है। इसी प्रकार जब वह दक्षिण, पश्चिम, उत्तर, नीचे और जपरकी ओर प्रवेश करता है अथवा दिशाओंको-- कोणस्थ अवान्तर दिशाएँ अवान्तर दिशाएँ हैं उनको या अन्य सबको प्रकाशित करता है तो आने प्रकाशकी व्याप्तिसे वह सम्पूर्ण-समस्त दिशाओं में स्थित प्राणोंको अपनी किरणोंमें धारण कर लेता है ॥ ६ ॥

स एष वैश्वानरो विश्वरूपः प्राणोऽभिरुद्यते । तदेत-हचाभ्यक्तम् ॥ ७॥

वह यह (भोका) वैश्वानर विश्वरूप प्राण अग्नि ही प्रकट होता है। यही बात ऋक्ने भी कही है॥ ७॥

स एपोऽत्ता प्राणो वैश्वानरः। वह यह भीका प्राण वैश्वानर सर्वातमा विश्वरूपो विश्वातमत्वाच सर्वातमा विश्वरूपो विश्वातमत्वाच सर्व्यक्ष्य होनेके प्राणोऽग्निश्च स एवात्तोदयत कारण ही प्राण और अग्निरूप है । वह भोक्ता ही प्रतिदिन सम्पूर्ण दिशाओंको आत्मभूत करता हुआ आत्मसारकुर्वन् । तदेतदुक्तं उदित होता अर्थात् उपरकी ओर वस्तु ऋचा मन्त्रेणाप्यभ्युक्तम् ॥ ७॥

विश्वरूपं हरिणं जातवेदसं

परायणं ज्योतिरेकं तपन्तम् ।

सहस्ररिमः शतधा वर्तमानः

प्राणः प्रजानामुद्यत्येष सूर्यः ॥ ८ ॥

सर्वरूप, रश्मिवान्, ज्ञानसम्बन, सबके आश्रय, ज्योतिर्मय, अद्वितीय और तपते हुए सूर्यको [ विद्वानोंने अपने आस्मारूपसे जाना है ] । यह सूर्य सहस्रों किरणोंवाला, सैकड़ों प्रकारसे वर्तमान और प्रजाओं के प्राणरूपसे उदित होता है ॥ ८ ॥

सर्वरूपं हरिणं रिमवन्तं जातवेदसं जातप्रज्ञानं परायणं सर्वप्राणाश्रयं ज्योतिरेकं सर्वप्राणिनां चक्षभ्रतमद्वितीयं तपन्तं तापिक्रयां इर्जाणं स्वा-त्मानं सर्वं सरयो विज्ञातवन्तो ब्रह्मविद:। कोऽसी यं विज्ञात-वन्तः ? सहस्रगदिमरनेकरदिमः शतधानेकधा प्राणिभेदेन वर्त-प्रजानामुद्यत्येप मानः प्राणः सर्थः ॥ ८ ॥

विश्वरूप-सर्वरूप. हरिण--किरणवान्, जातवेदस्-जिसे ज्ञान प्राप्त हो गया है, परायण---सम्पूर्ण प्राणींके आश्रय, ज्येति:---सम्पूर्ण प्राणियोंके नेत्रखरूप. एक---अदितीय और तपते हर यानी तपन-क्रिया करते हुए सूर्यको श्रम्भारे अपने आसम्बद्धप**से** जःना है । जिसे इस प्रकार जाना है वह कौन है ! जो यह सङ्खरहिए—अनेको किरणोँबाला और सैकड़ों थानी अनेक प्रकारके प्राणिभेदसे वर्तमान तथा प्रजाओंका प्राणरूप सूर्य उदित होता है ॥ ८॥

संबत्सरादिमें प्रजापीत आदि होए

यश्रासौ चन्द्रमा मूर्तिरन्नम् | अम् तिंश्व प्राणोऽत्तादित्यस्तदेकम् एतिनमथुनं सर्वे कथं प्रजाः प्रजाको किस प्रकार उत्पन्न कर किरिष्यत इति उच्यते—

यह जो चन्द्रमा—मूर्ति अर्थातः

संवत्सरो वै प्रजापतिस्तस्यायने दक्षिणं चोत्तरं च । तद्ये ह वै तदिष्टापूर्ते कृतमित्युपासते ते चान्द्रमसमेव लोकमभिजयन्ते । त एव पुनरावर्तन्ते तस्मादेत ऋषयः प्रजाकामा दक्षिणं प्रतिपद्यन्ते । एष ह वै रियर्थः पितयाणः ॥ ६ ॥

संबरसर ही प्रजापति है: उसके दक्षिण और उत्तर दो अयन हैं। जो लोग इष्टापूर्व रूप कर्ममार्गका अवलम्बन करते हैं वे चन्द्रलोकपर ही विजय पाते हैं और वे ही पनः आवागमनको प्राप्त होते हैं: अतः ये सन्तानेच्छ्र ऋषिकोग दक्षिण मार्गको ही प्राप्त होते हैं। [ इस प्रकार ] जो पितयाण है वही रिय है ॥ ९ ॥

तदेव कालः संबत्सरो वै। प्रजापतिस्तन्त्रिर्वत्यत्वात्संवत्सर-स्य । चन्द्रादित्यनिर्वत्र्यतिष्यहो-रात्रसमदायो हि संवत्सर: तदनन्यत्वाद्रयित्रागमिथुनारमक एवेत्युच्यते । तत्कथम् ? तस्य संवत्सरस्य प्रजायतेरयने मार्गी द्वौ दक्षिणं चोत्तरं च हे प्रसिद्धे पण्मामुलक्षणे याभ्यां दक्षिणेनोत्तरेण च यति सविता केवलकर्मिणां ज्ञानसंयुक्तकर्म-वतां च लोकान विद्धत ।

कथम् ? तन् तत्र च त्राह्मगा-दिषु ये ह वै तद्यासत इति, हैं -- उन ब्राह्म गादिमें जो ऋषिछोग

वह मिथुन ही संबस्तररूप काल हैं और वही प्रजापति है, क्योंकि सक्तर उस मिथुनसे ही निष्यन हुआ है। चन्द्रमा और सूर्यसे निधन होनेवाली तिथि और दिन-रात्रिके समुदायका नाम ही संबत्सर है; अतः वड़ ( संत्रत्सर ) रयि और प्राणमे अभिन्न होनेके कारण मिथन ६१ दी कहा जाता है। सी किस प्रकार ? उस सवासर-नामक प्रजापतिके दक्षिण और उत्तर दो अयन--मार्ग हैं। ये छ:-छ: मासवाले दो अवन प्रसिद्ध ही हैं, जिनसे कि सूर्य केवल कर्मपरायम और ज्ञानसंयक कर्म-परायम पुरुषोंके पुण्यकोकोंका त्रिधा**न** करता हुआ दक्षिण तथा उत्तर मार्गासे गमन करना है।

सो किस प्रकार ? इसपर कहते

क्रियाविशेषणो द्वितीयस्तच्छव्दः, इष्टं च पूर्तं चेष्टापूर्ते इत्यादि कृतमेवोपासते नाकृतं नित्यं ते चान्द्रमसं चन्द्रमसि भवं प्रजा-पतेर्मिथुनात्मकस्यांशं रियमच-भूतं लोकमिभजयन्ते कृतरूप-त्वाच्चान्द्रमसस्य । ते तत्रंव च कृतक्षयात्पुनरावर्तन्ते "इमं लोकं हीनतरं वा विशन्ति" ( मु० उ० १ । २ । १० ) इति ह्युक्तम् ।

यसादेवं प्रजापतिमन्नात्मकं
फलत्वेनाभिनिर्वर्तयन्ति चन्द्रम्
इष्टापूर्नकर्मणैत ऋपयः स्वर्गद्रष्टारः प्रजाकामाः प्रजाधिनो
गृहस्थास्तसात्स्वकृतमेव दक्षिणं
दक्षिणायनोपलक्षितं चन्द्रं प्रतिपद्यन्ते । एप ह वै रियरन्नं यः
पितृयाणः पितृयाणोपलक्षितः
चन्द्रः ॥ ९ ॥

इत्यादि कृतकी ही उपासना करते हैं---अकृतकी नहीं वे सर्वदा चान्द्रमस----ही होनेवाल भिथुनात्मक प्रजाणीतके अंश रिय अर्थात् अन्नभूत लोकको ही जीतते हैं, क्योंकि चन्द्रलोक कृत (कर्म) रूप है । श्रुतिमें दूसरा 'तत्' शब्द क्रियाविशेषण है। वे वहाँ ही अपने कर्मका क्षय होनेपर फिर छौट आते हैं, जैसा कि ''इस ( मनुष्य ) छोक अथवा इससे भी निकृष्ट (तिर्यगादि) लोक में प्रदेश करते हैं'' इस िमुण्डक श्रुति ] में कहा है ।

क्योंकि ऐसा है इसिल्ये ये सन्तानार्था ऋषि— स्वर्गद्रष्टा गृहस्यहोग इट और पूर्त कमोंद्वारा उनके परुरूप्ते अन्तास्मक प्रजापित यानी चन्द्रहोकका ही निर्माण करते हैं; अतः वे अपने कमोंद्वारा उपार्जित दक्षिण यानी दक्षिणायनमार्गसे उपलक्षित चन्द्रहोकको ही प्राप्त होते हैं। यह जो पितृयाण अर्थात् पितृयाणसे उपलक्षित चन्द्रहोक है वह निश्चय रिय— अन्न ही है ॥ ९ ॥

अथोत्तरेण तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया विद्ययात्मान-मन्विष्यादित्यमभिजयन्ते । एतद्वै प्राणानामायतनमेतद-मृतमभयमेतत्परायणमेतस्मान्न पुनरावर्तन्त इत्येष निरोध-स्तदेष इल्लोकः ॥ १० ॥

तथा तर, ब्रह्मचर्य, श्रद्धा और विद्याद्वारा आत्माकी खोज करते हुए वे उत्तरमार्गद्वारा स्पृर्वजेकको प्राप्त होते हैं। यही प्राणोंका आश्रय है, यही अमृत है, यही अमय है और यही परागति है। इससे फिर नहीं छोटते; अतः यही निरोधस्थान हैं। इस विषयमें यह [अगला] मन्त्र हैं—॥ १०॥

अथोत्तरेणायनेन प्रजापतेः
अंग्रं प्राणम्तारमादिन्यमभिजयन्तेः केन ? तपसेन्द्रियजयेन
विशेषतो त्रह्मचर्येण श्रद्धया
विद्यया च प्रजापत्यात्मविषयया
आत्मानं प्राणं स्वर्यं जगतस्तस्थुपश्रान्विष्याहमसीति विदित्वादित्यमभिजयन्तेऽभिप्राष्तुवन्ति ।
एतद्वा आयतनं सर्वप्राणानां
सामान्यमायतनमाश्रयमेतदसृतमविनाशि । अभयमत एव भयवर्तितं न चन्द्रवत्स्वयवृद्धिभय-

तथा उत्तरायणसे वे प्रजापितके अंश भोक्ता प्राणको यानी आदित्यको प्राप्त होते हैं। किस साधनसे प्राप्त होते हैं? तप अर्थात् इन्द्रिय-जयसे; विशेषतः ब्रह्मचर्य, श्रद्धा और प्रजापितादास्यविषयक विद्यासे अर्थात् अपनेको स्थावर-जङ्गम जग्तके प्राप्त सूर्यरूपसे अनुसन्धानकर यानी यह समझकर कि यह [सूर्य] ही मैं हूँ आदित्य-लोकरर विजय पाते अर्थात् उसे प्राप्त होते हैं।

निश्चय यही आयतन—सम्पूर्ण प्राणोंका सामान्य आयतन यानी आश्रय है । यही अमृत— अविनाशी है, अतः यह अभय— भयरहित है, चन्द्रमाके समान क्षय-वृद्धिरूप भययुक्त नहीं है तथा यही

वत । एतत्परायणं परा गतिः कर्मिणां च ज्ञान-वताम् । एतसान्न प्रनरावर्तन्ते यथेतरे केवलकर्मिण यसादेपोऽविदुपां निरोधः । आदित्यादि निरुद्धा अविद्वांसो संवत्सरमादित्यमात्मानं प्राणमभिप्राप्तवन्ति । स संवत्सरः कालात्माविदुपां निरोधः । तत्तत्रासिन्नर्थ एप इलोको मन्त्रः ॥ १० ॥

उगासकोंकी और उपामनामहित कर्पानुष्ठान करनेवाळोंकी परा गति है । इस पदको प्राप्त होकर केवल कर्मपरायणोंके समान फिर नहीं लीटते, क्योंकि यह अविद्वानीं-के लिये निरोध है, क्योंकि उपासना-हीन पुरुष आदित्यसे रुके हुए हैं:\* ये लोग आदित्यरूप संवत्सर यानी अपने आत्मा प्राणको प्राप्त नहीं होते। वह कालरूप संवत्सर ही अविद्वानीं-का निरोधस्थान है। तहाँ इस विषयमें यह श्लोक यानी मन्त्र प्रसिद्ध है ॥ १ ०॥

## आदित्यका सर्वाधिष्ठानत्व

पञ्चपादं पितरं द्वादशाकृतिं दिव आहुः परे अर्धे पुरीषिणम् । अथेमे अन्य उ परे विचक्षणं सप्तचके षडर आहरर्पितमिति ॥ ११॥

अन्य काळवेतागण इस आहित्यको पाँच पैरोवाला, सबका पिता, बारह आकृतियोंनाला, पुरीषी ( जलताला ) और सुलोक के परार्द्धमें स्थित बतलाते हैं तथा ये अन्य लोग उसे सर्वज कहते हैं और उस सात चक्र और छ: अरेवालेमें ही इस जगत्को अर्पित बतलाते हैं ॥ ११ ॥

पश्चपादं पश्चर्तवः पादा पाँच ऋतुएँ इस संबक्षसरहरा इवास्य संवत्सरात्मन आदित्यस्य भादित्यके मानो चरण हैं; इसिन्न्ये यह पश्चपाद है, क्योंकि उन पादैरिवर्तुभिरावर्तते । ऋतुओंसे यह चरणोंके

अर्थात वे आदित्यमण्डलको वेधकर नहीं जा सकते ।

हेमन्तिशिशिरावेकीकृत्येयं कल्प-ना । पितरं सर्वस्य जनयित्-त्वात्पितृत्वं तस्य । तं द्वादशा-कृतिं द्वादश मासा आकृतयो-ऽवयवा आकरणं वावयविकरणम् अस्य द्वादशमासैस्तं द्वादशाकृतिं दिवो युलोकात्पर ऊर्ध्वंऽर्धे स्थाने तृतीयस्यां दिवीत्यर्थः पुरीपिणं पुरीपवन्तमृदकवन्तमाहुः काल-विदः।

अथ तमेवान्य इम उ परे कालविदो विचक्षणं निपुणं सर्वज्ञं मप्तचक्रे सप्तहयरूपेण चक्रे सततं गतिमति कालान्मनि पडरे पडृतुमत्याहुः सर्वमिदं जगत्कथयन्ति; अर्पितमरा इव रथनाभौ निविष्टमिति।

यदि पश्चपादो द्वादशाकृति-यदिवा सप्तचकः पडरः सर्वेथापि

है। यह पिँच चूमता रहता ऋतुओंकी विल्पना हेमन्त और जिजिएको एक मानकर की सबका उत्पत्तिकर्ता होनेके उसका पितृत्व है, इसलिये उसे पिता कहा है। बारह महीने उसकी आकृतियाँ, अवयव या हैं अथवा बारह महीनोंद्वारा उसका अवयवीकरण (विभाग) जाता है, इसलिये उसे द्वादशाकृति कहा है, तथा वह चुलोक यानी अन्तरक्षसे परे--- अपरके स्थानरूप तीसरे स्वर्गलोक में स्थित है और पुरीपी- पुरीपवान अर्थात् जलवाला है-ऐसा काल्ज पुरुष कहते हैं।

तथा ये अन्य कालवेता पुरुष उसीको विचक्षण— निपुण यानी सर्वज्ञ बतलाते हैं तथा सप्त अश्वरूप सात चक्र और पड्नुरूप छ: अरोंवाले उस निरन्तर गतिशील कालासामें ही रथकी नाभिमें अरोंके समान इस सम्पूर्ण जगत्को अर्पित—निविष्ट बतलाते हैं।

चाहे पश्चपाद और द्वादश आकृतियोंवाला हो अथवा सात चक और छः अरोंवाला हो सभी प्रकार संवत्सर: कालात्मा चन्द्रादित्यलक्षणोऽपि कारणम् ॥ ११ ॥

प्रजापति: | चन्द्रमा और सूर्यह्रपसे भी काल-जगतः बिरूप संवत्सरात्मक प्रजापति ही जगतका कारण है ॥ ११ ॥

## मासादिने प्रजापति आहि इक्रि

यसिनिदं श्रितं विश्वं स एव जिसमें यह सम्पूर्ण जगत् आश्रित है वह संग्रसरनामक प्रजापतिः संवत्सरारूयः स्वाव-

यवे मासे कृतस्त्रः परिममाप्यते । पूर्णतया परिसमाप्त हो जाता है-

मामो वै प्रजापितस्तस्य कृष्णपक्ष एव रियः शुक्कः प्राणस्तस्मादेत ऋषयः शुक्क इष्टं कुर्वन्तीतर इतरस्मिन् ॥१२॥

मास ही प्रजापति हैं । उसका कृष्णपक्ष ही रिय है और श्चक्राक्ष प्राण है। इसलिये ये प्राणीपासक विश्वपिगण शुक्कपक्षमें ही यज्ञ किया करते हैं तथा दूसरे [अन्नीपासक] दूसरे पक्षमें यज्ञ करते हैं ॥ १२ ॥

मासो वै प्रजापतिर्यथोक्त-लक्षण एव मिथुनात्मकः । तस्य मासात्मनः प्रजापतरेको भागः कष्णपक्षो रियरन्नं चन्द्रमाः। आदित्योऽत्ताग्निः यसाच्छक्क-पक्षात्मानं प्राणं सर्वमेव पश्यन्ति तसात्प्राणदर्शिन एत ऋषयः

मास ही उपर्युक्त छक्षणींबाला मिथुनात्मक प्रजापति है । उस मासखरूप प्रजापतिका एक भाग---कृष्णपक्ष तो रयि--अन अथवा चन्द्रमा है तथा दुसरा भाग--- शुक्रपक्ष ही प्राण---अपरो भागः शुक्कपक्षः प्राण आदित्य अर्थात् भोक्ता अग्नि है। क्योंकि वे शुक्रपक्षखरूप प्राणको सर्वात्मक देखते हैं और उन्हें कृष्णपक्ष भी प्राणसे भिन्न दिखक्षायी नहीं देता इसलिये ये प्राणदर्शी

कृष्णपक्षेऽपीष्टं यागं कुर्वन्ति कृष्णपश्चस्तैर्न प्राणव्यतिरेकेण दृज्यते यसात् । इतरे तु प्राणं न पद्मयन्तीत्यदर्शनलक्षणं कृष्णा-त्मानमेव पश्यन्ति । इतरसिन्। कृष्णपक्ष एव कुर्वन्ति शु<del>व</del>ले कर्वन्तोऽपि ॥ १२ ॥

) ऋषिलोग कृष्णपक्षमें शुक्लपक्षरूप समझकर ही ] अपना इष्ट--याग किया करते हैं। तथा दसरे ऋषि प्राणका दर्शन नहीं करते, इसलिये वे सबको अदर्श-नात्मक कृष्णपक्षरूप ही देखते हैं, अतः वे शुक्लपक्षमें यागानुष्ठान करते हुए भी इतर यानी कृष्णपक्षमें ही करते हैं ॥ १२ ॥

## िन-रावका ग्रजापतित्व

अहोरात्रो वै प्रजापतिस्तस्याहरेव प्राणो रात्रिरेव रियः प्राणं वा एते प्रस्कन्दन्ति ये दिवा रत्या संयुज्यन्ते ब्रह्मचर्यमेव तद्यद्रात्रौं रत्या संयुज्यन्ते ॥ १३ ॥

दिन-सत भी प्रजापति हैं । उनमें दिन ही प्राण है और सन्नि हो रिय है। जो लोग दिनके समय रितके लिये [ र्खासे ] संयुक्त होते हैं वे प्राणकी ही हानि करते हैं और जो रात्रिके समय रिवके लिये ि श्रीसे ] संयोग करते हैं वह तो ब्रह्म वर्य ही है ॥ १३ ॥

मोऽपि मामातमा प्रजापतिः स्वावयवेऽहोरात्रे परिसमाप्यते । अपने अहोरात्रो वै प्रजापतिः पूर्ववत् । तस्याप्यहरेव प्राणोऽत्ताग्नी रात्रिरेव रियः पूर्ववत । प्राणमहरात्मानं वा एते प्रस्क-

मासात्मक प्रजापति भी दिन-रात्रिमें अवयवरूप समाप्त हो जाता है। पहलेकी तरह अहोरात्र भी प्रजापति है--उसका भी दिन ही प्राण-भोक्ता यानी अग्नि है और पूर्ववत् रात्रि ही रिय है । वे छोग दिनरूप प्राण ही क्षीण करते—निकाछते-। वे छोग दिनरूप प्राणको न्दन्ति निर्गमयन्ति शोषयन्ति । सुखाते अथवा अपनेसे पृथक् करके वा स्वात्मनो विच्छिद्यापनयन्ति के ? ये दिवाहनि रत्या रति-कारणभूतया सह स्त्रिया संयुज्यन्ते मिथुनं मैथुनमाचरन्ति मुढाः। यत एवं तस्मात्तव कर्तव्यमिति प्रतिवेधः प्रासङ्गिकः। पद्रात्री संयज्यन्ते रत्या ऋतौ ब्रह्मचर्य-तदिति प्रशस्तत्वादतौ भार्यागमनं कर्तव्यमित्यय-मपि प्रासङ्गिको विधिः । प्रकृतं त्रच्यते-सोऽहोरात्रात्मकः प्रजापतिर्वीहियवाद्यन्नात्मना व्य-वस्थितः ॥ १३ ॥

नष्ट करते हैं। कौन ! जो कि न इ होकर दिनके समय रति-रतिकी कारणखरूपा रूपि संयुक्त होते हैं, अर्थात मिथन यानी मैथन करते हैं । क्योंकि ऐसी बात है इसलिये ऐसा नहीं करना चाहिये--यह प्रासिकक प्राप्त होता है । तथा ऋतकालमें जो रात्रिके समय रतिसे संयक्त होते है वह तो ब्रह्मवर्य ही है: ानः प्रशस्त होनेके कारण ऋत-कार्टम ही स्त्रीगमन करना चाहिये— ऐसीयइ प्रासिङ्गिकी विधि है, अब प्रकृत विषय [अगले मन्त्रसे ] कहा जता है। वह अहोरात्रात्मक प्रजापति [ इस प्रकार क्रमशः परिणामको प्राप्त होकर ]ब्रीहि और यव आदि अन्नरूपसे स्थित इआ है ॥ १३ ॥

अवसा प्रजापतित्व

एवं क्रमेण परिणम्य तत्— | इस प्रकार क्रमशः परिणामको प्राप्त होकर वह—

अन्नं वै प्रजापतिस्ततो ह वै तद्रेतस्तस्मादिमाः प्रजाः प्रजायन्त इति ॥ १४ ॥

अन्न ही प्रजापित है; उसीसे वह वीर्य होता है और उस वीर्य-हीसे यह सम्पूर्ण प्रजा उत्पन्न होती है ॥ १४ ॥ अन्नं वे प्रजापितः । कथम् १ ततस्तस्माद्ध वे रेतो नृत्रीजं तत्प्रजाकारणं तस्माद्योपिति सिक्तादिमा मनुष्यादिलक्षणाः प्रजाः प्रजायन्ते ।

यत्पृष्टं कुतो ह वै प्रजाः प्रजा-यन्त इति । तदेवं चन्द्रादित्य-मिथुनादिक्रमेणाहोरात्रान्तेनादा-सृग्रेतोद्वारेणेमाः प्रजाः प्रजायन्त इति निर्णातम् ॥ १४ ॥ अन्न ही प्रजापित है। किस प्रकार ! [सो बतलाते हैं—] उस अन्नसे ही प्रजाका कारणरूप रेत — पुरुषका वीर्य उत्पन्न होता है; और स्त्रीकी योनिमें सीचे गये उस वीर्यसे ही यह मनुष्यादिरूप प्रजा उद्दरन होती है।

हे कवन्त्रिन् ! तूने जो पूछा या कि यह सम्पूर्ण प्रजा कहाँसे उत्पन्न होती है ! सो चन्द्रमा और आदित्यरूप मिश्रुनसे लेकर अहोरात्र-पर्यन्त कमसे अन्न, रक्त एवं वीर्यके द्वारा ही यह सारी प्रजा उत्पन्न होती है—ऐसा निर्णय हुआ ॥१४॥

#### प्रजागतित्रतका फल

तचे ह वै तत्प्रजापतिव्रतं चरन्ति ते मिथुनमुत्पा-दयन्ते । तेपामेवैष ब्रह्मलोको येषां तयो ब्रह्मचर्यं देषु सत्यं प्रतिष्ठितम् ॥ १५ ॥

इस प्रकार जो भो उस प्रजायतित्रतका आचरण व.रते हैं वे [कन्यः-पुत्ररूप] मिथुनको उत्पन्न करते हैं। जिनमें कि तप और ब्रह्मचर्य है तथा जिनमें सत्य स्थित है उन्हींको यह ब्रह्मछोक प्राप्त होता है।। १५।।

तत्तर्त्रवं सित ये गृहस्थाः— ऐसी स्थिति होनेके कारण जो गृहस्थ उस प्रजापतिवत-प्रजापति-'ह वै' इति प्रसिद्धस्मरणार्थी के वतका आचरण करते हैं, यानी निपातौ—तत्प्रजापतेर्वतं प्रजापतित्रतमृतौ भार्यागमनं चरन्ति
कुर्वन्ति तेषां दृष्टफलमिदम् ।
किम् ? ते मिथुनं पुत्रं दुहितरं
चोत्पादयन्ते । अदृष्टं च
फलिमष्टापूर्तद्वकारिणां तेपामेव
एप यश्चान्द्रमसो ब्रह्मलोकः
पितृयाणलक्षणो येपांतपः स्नातकव्रतादीनि, ब्रह्मचर्यम्—ऋतौ
अन्यत्र मैथुनासमाचरणं ब्रह्मचर्यम्, येषु च सत्यमनृतवर्जनं
प्रतिष्ठितमन्यभिचारितया वर्तते
नित्यमेव ॥ १५॥

स्त्रीगमन करते हैं-यहाँ 'ह' और 'वै' ये प्रसिद्धका स्मरण दिलानेके हैं--उन ( ऋतुकालाभियामियों ) को यह दृष्ट फुल मिलता है। क्या फल मिलता है ! वे मिथुन यानी पत्र और कन्या उत्पन्न करते हैं। िइस दृष्ट फलके सिवा र उन इष्ट, पूर्त और दत्त कर्मकर्ताओंको, जिनमें कि स्नातकव्रतादि तपः अत्रतकालसे अन्य समय स्त्रीगमन न करनारूप ब्रह्मचर्य और असत्यत्यागरूप अन्यभि चरितरूपसे प्रतिष्ठित यह अटस्य फल मिलता है जो कि स्थित पितृयाणरूप ब्रह्मलोक है ॥ १५ ॥

यस्तु पुनरादिन्योपलक्षित उत्तरायणः प्रागात्मभावो विरजः ग्रुद्धो न चन्द्रब्रह्मलोकवद्रज-खलो वृद्धिक्षयादियुक्तोऽसौ तेषां केषामित्युच्यते—

किन्तु जो चन्द्रलोकसम्बन्धी ब्रह्म-लोकके समान मलयुक्त और वृद्धिक्षय आदिसे युक्त नहीं हैं बल्कि सूर्यसे उपलक्षित उत्तरायगसंज्ञक विरज— विशु र प्राणास्मभाव हैं वह उन्हें प्राप्त होता है; किन्हें प्राप्त होता है! इसपर कहा जाता है----

उत्तरमार्गा ग्टिम्बियों की गति

तेषानसौ विरजो ब्रह्मलोको न येषु जिह्ममनृतं न माया चेति ॥ १६॥ जिनमें कुटिलता, अनृत और माया (कपट) नहीं है उन्हें यह विश्वाद्ध ब्रह्मलोक प्राप्त होता है ॥ १६ ॥

गृहस्थानामनेकविरुद्ध-संव्यवहारप्रयोजनवत्त्वाज्जिह्यं वक्रभावोऽवश्यंभावि तथान येप जिह्मम्। यथा च गहस्थानां क्रीडानमीदिनिमित्त-मनतमवर्जनीयं तथा न येप तथा माया गृहस्था-तत नामिव विद्यते । येष वहिरन्यथा-माया नाम प्रकाश्यान्यथैव कार्य त्मानं सा माया मिध्याचार-रूपा । मायेत्येवमादयो दोषा येष्वधिकारिष् ब्रह्मचारिवानप्रस्य-भिक्षप निमित्ताभावान्न विद्यन्ते तत्साधनानुरूपेणव तेषा-मसौ विरजो ब्रह्मलोक इत्येपा ज्ञानयुक्तकर्मवतां गतिः । पूर्वोक्त-**ब्रह्मलोकः** केवलकर्मिणां चन्द्रलक्षण इति ॥ १६ ॥

जिस प्रकार अनेकों व्यवहाररूप प्रयोजनवाला होनेसे गृहस्थमें जिस -- कटिलता वकता होना निश्चित है उस प्रकार जिनमें जिह्म नहीं है, गृहस्थोंमें जिस प्रकार कीडा और उपहास आदि निमित्तमें होनेवाला अन्त अनिवार्य है वैमा जिनमें अनत नहीं है तथा जिनमें गदर्धोके समान मायाका भी अमाव है । अपने आपको बाहरसे अन्य प्रकार प्रकट करते हुए अन्यथा कार्य करना भिष्या चार रूपा माया है प्रकार जिन एकान्तनिष्ठ ब्रह्मचारी, और मिक्षओंमें, कोई निमित्त न रहनेके कारण. आदि दीप नहीं हैं उन्हें उनके साधनोंकी अनुरूपतासे ही यह थिशुद्ध ब्रह्मलोक प्राप्त होता है। इस प्रकार यह ज्ञान ( उपासना ) कर्मानुष्ठान करनेवालींकी गति कही। प्रशेंक चन्द्रमारूप ब्रह्मडोक तो केवड कर्मठोंके डिये ही कहा है ॥ १६॥

इति श्रीमत्तरमहंमपरिवाजकाचार्यश्रीमद्गोविन्दभगवत्पूज्यपादशिध्य-श्रीमन्छङ्करभगवतः ऋतौ प्रश्नोपनिषद्गाध्ये प्रथमः प्रश्नः॥ १॥

# हितीय पइन

भार्गवका प्रश्न-प्रजाके आधारभूत कौन-कौन देवगण हैं ?

प्राणोऽत्ता प्रजापतिरित्युक्तम्। प्राण भोक्ता प्रजापित है -यह तस्य प्रजापितत्वमत्तृत्वं च अस्मिन्द्रारीरेऽवधारयितव्यमिति अयं प्रश्न आरम्यते— स्तिहिये यह प्रश्न आरम्भ किया जाता है— अयं प्रश्न आरभ्यते—

अथ हैनं भार्गवो वैदर्भिः पप्रच्छ । भगवन्कत्येव देवाः प्रजा विधारयन्ते कतर एतत्प्रकाशयन्ते कः पन-रेषां वरिष्ठ इति॥ १ ॥

तदनन्तर उन पिपछाद मुनिसे विदर्भदेशीय भागवने पूछा-भगवन् ! इस प्रजाको कितने देवता धारण करते हैं ? उनमेंसे कीन-कौन इसे प्रकाशित करते हैं ? और कौन उनमें सर्वश्रेष्ठ है ? ॥ १॥

अथानन्तरं ह किलैनं भार्गवो | वैदर्भिः पप्रच्छ । हे भगवन कत्येव देवाः प्रजां शरीरलक्षणां विधारयन्ते विशेषेण धारयन्ते । कतरे बुद्धीन्द्रियकर्मेन्द्रियवि-भक्तानामेतत्प्रकाशनं खमाहात्म्य-प्रख्यापनं प्रकाशयन्ते । कोऽसौ पुनरेषां वरिष्ठः प्रधानः कार्य-करणलक्षणानामिति ॥ १ ॥

तदनन्तर उनसे बिदर्भदेशीय भार्गवने पूछा--- 'हे भगवन ! इस शरीररूप प्रजाको कितने देवता विधारण करते यानी विशेषरूपसे धारण करते हैं, तथा ज्ञानेन्द्रिय और कर्मेन्द्रियोंमें त्रिभक्त हुए उन देवताओंमेंसे कौन इसे प्रकाशित करते हैं। अपने माहास्म्यको प्रकट करना ही प्रकाशन है । और इन भूत एवं इन्द्रिय देवताओं मेंसे कौन सर्वश्रेष्ठ यानी प्रधान है ?'॥ १॥

### शरीरके आधारभूत-अाकाशादि

तस्मै स होवाचाकाशो ह वा एष देवो वायुरिप्तरापः
पृथिवी वाब्धनश्रक्षः श्रोत्रं च । ते प्रकाश्याभिवदन्ति
ययमेतद्वाणमवष्टभ्य विधारयामः॥ २॥

तब उससे आचार्य पिष्पलादने कहा--वह देव आकाश है। वायु अग्नि, जल, पृषित्री, बाक् (सम्पूर्ण कर्मेन्द्रियाँ), मन (अन्तः-करण) और चक्षु (ज्ञानेन्द्रियसगृह्) [येभी देव ही हैं]। वे सभी अपनी महिमाको प्रकट करते हुए कहते हैं—'हम ही इस दारीरको आश्रय देकर धारण करते हैं'॥ २॥

एवं पृष्टवते तस्मे स होवाच आकाशो ह वा एप देवो वायुः अग्निः आपः पृथिवीत्येतानि पश्च महाभृतानि शरीरारम्भकाणि वाङ्मनश्रद्धःश्रोत्रमित्यादीनि कर्मेन्द्रियवुद्धीन्द्रियाणि च। कार्य-लक्षणाः करणलक्षणाश्च ते देवा आत्मनो माहात्म्यं प्रकाश्याभि-वदन्ति स्पर्धमाना अहं श्रेष्ठतायै। कथं वदन्ति ? वयमेतद्धाणं कार्यकरणसंघातमवष्टभ्य प्रासादम्

इस प्रकार पूछते हुए उस भागिवसे पिप्रहादने कहा— निश्चय आकाश ही वह देव है तथा (उसके सहित) वायु, अग्नि, जल और पृथिवी—ये शरीरको अपस्म करनेवाले पाँच भूत एवं वाक्, मन, चक्षु और ओजादि कर्मेन्द्रिय और ज्ञानेन्द्रियाँ— ये कार्य (पञ्चभूत) और करण (इन्द्रिय) रूप देव अपनी महिमाको प्रकट करते हुए अपनी-अपनी श्रेष्ठताके लिये परस्पर स्पर्धापूर्वक कहते हैं।

किस प्रकार कहते हैं ? [सो बतलाते हैं—] इस कार्यकरणके संवातरूप शरीरको, जिस प्रकार इव स्तम्भादयोऽविशिथिलीकृत्य विधारयामो विस्पष्टं धारयामः । मयैवैकेनायं संघातो भ्रियत इत्येकैकस्याभिप्रायः ॥ २ ॥

नइलको स्तम्भ धारण करते हैं उसी प्रकार, आश्रय देकर उसे शिथिल न होने देकर इम स्वष्टरूपसे धारण करते हैं । उनमेंसे प्रत्येकका यही अभिप्राय रहता है कि इस तंदातको अकेले मैंने ही धारण किया है ॥२॥

प्राणका प्राधाःच बतलानेवाली आख्यायिका

तान्वरिष्ठः प्राण उवाच । मा मोहमापचथाहमेवैत-त्पञ्चशात्मानं प्रविभज्यैतद्वाणमवष्टभ्य विधारयामीति तेऽश्रद्धधाना बभुवः ॥ ३ ॥

[ एक बार ] उनसे सर्वश्रेष्ठ प्राणने कहा -- 'तुम मोहको प्राप्त मत होओ; मैं ही अपनेको पाँच प्रकारसे विभक्त कर इस शरीरको आश्रय देकर धारण करता हूँ। किन्तु उन्होंने उसका विश्वास न किया ॥ ३ ॥ तानेवमभिमानवतो वरिष्रो ! मुख्यः प्राण उवाचोक्तवान् । मा मैवं मोहमापद्यथ अविवेकितया अभिमानं मा करुत यस्मादहमेव एतद्धाणमवष्टभ्य विधारयामि पश्चधातमानं प्रविभज्य प्राणादि-वृत्तिभेदं खर्य कृत्वा विधार-तस्मिस्ते-यामीत्यक्तवति च ऽश्रद्दधाना अप्रत्ययवन्तो बभृतुः कथमेतदेवमिति ॥ ३ ॥

इस प्रकार अभिमानयुक्त द्वर उन देवोंसे वरिष्ठ---मुख्य प्राणने कहा-- 'इस प्रकार मोहको प्राप्त मत होओ अर्थात् अविवेकके कारण अभिमान मत करो, क्योंकि अपने-को पाँच भागोंमें विभक्त कर--अपने प्राणादि पाँच वृत्तिभेद कर मैं ही इस शरीरको आश्रय देकर धारण करता हूँ ।' उसके ऐसा कहनेपर वे उसके अश्रद्धालु——अविश्वासी ही रहे कि ऐसा कैसे हो सकता है ? ॥ ३॥

सोऽभिमानादृर्धमुरकमत इव तिस्मिन्नुरकामत्यथेतरे सर्व एवोत्कामन्ते तिस्मिश्श्र प्रतिष्ठमाने सर्व एव प्रा-तिष्ठन्ते । तद्यथा मिक्षका मधुकरराजानमुरकामन्तं सर्वा एवोरकामन्ते तिस्मिश्श्र प्रतिष्ठमाने सर्वा एव प्रातिष्ठन्त एवं वाड्यनश्रद्धःश्रोतं च ते प्रीताः प्राणं स्तुन्वन्ति ॥ ४ ॥

तव वह अभिमानपूर्वक मानो जपरको उटने लगा । उसके जपर उटनेके साथ और सब भी उटने लगे, तथा उसके स्थित होनेपर सब स्थित हो जाते । जिस प्रकार मधुकरराजके जपर उटनेपर सभी मक्खियाँ जपर चढ़ने लगती हैं और उसके बैठ जानेपर सभी बैठ जाती हैं उसी प्रकार बाक्, मन, चक्षु और श्रोत्रादि भी [प्राणके साथ उटने और प्रतिष्ठित होने लगे ] । तब वे सन्तुष्ट होकर प्राणकी स्तुति करने लगे ॥ ४॥

स च प्राणस्तेषामश्रह्धानतामालक्ष्याभिमानाद्ध्वंग्रुत्क्रमत
इवेदग्रुत्कान्तवानिव सरोपान्निरपेश्वस्तसिन्नुत्कामित यद्वृत्तं
तद्दृष्टान्तेन प्रत्यक्षीकरोति ।
तसिन्नुत्कामित सत्यथानन्तरम्
एवेतरे सर्व एव प्राणाश्रश्लुराद्य
उत्कामन्त उचकमिरे । तसिश्र प्राणे प्रतिष्ठमाने तृष्णीं भवति
अनुत्कामित सित सर्व एव प्रातिष्टन्ते तृष्णीं व्यवस्थिता अभृवन् ।

तब वह प्राण उनकी
अश्रद्धालुताको देखकर क्रोधवश
निरपेक्ष हो अभिमानपूर्वक मानो
उत्परको उठने लगा । उसके उत्पर
उठनेपर जो कुछ हुआ उसे
दृष्टान्तसे स्पष्ट करते हैं—उसके
उत्पर उठनेके अनन्तर ही न्क्षु
आदि अन्य सभी प्राण (इन्द्रियाँ)
उक्तमण करने यानी उठने लगे ।
तथा उस प्राणके ही स्थित होने—
चुप होने यानी उक्तमण न करनेपर
वे सभी स्थित हो जाते —चुपचाप
बैठ जाते थे, जैसे कि इस लोकमें

तत्तत्र यथा लोके मक्षिका मधु-कराः खराजानं मधुकरराजानम् उत्क्रामन्तं प्रति सर्वी एवोत्क्रा-मन्ते तसिश्च प्रतिष्ठमाने सर्वा एव प्रातिष्ठन्ते प्रतितिष्ठन्ति । यथायं दृष्टान्त एवं वाङ्मन-श्रक्षःश्रोत्रं चेत्यादयस्त उत्स्रज्या-

मधुमक्षिकाएँ सरदार मधुकरराजके उठनेके साथ उसके बैठनेपर सब-की-सब बैठ जाती हैं। जैसा यह दृष्टान्त है। वैसे ही वाक, मन, चक्षु और श्रोत्रादि भी हो गये। तब वे वागादि अपने अविश्वासको छोड़कर और श्रद्दधानतां बुद्ध्वा प्राणमाहात्म्यं । प्राणकी महिमाको जानकर सन्तुष्ट प्रीताः प्राणं स्तुन्वन्ति स्तुवन्ति ४ | हो प्राणकी स्तुति करने **लगे ॥** ४ ॥

कथम्-

किस प्रकार [स्तुति करने | छगे, सो बतछाते हैं—]

एषोऽग्निस्तपत्येष सूर्य एष पर्जन्यो मघवानेष वायः। एष पृथिवी रियर्देवः सदसचामृतं च यत्॥५॥

यह प्राण अग्नि होकर तपता है, यह सूर्य है, यह मेघ है, यही इन्द्र और बायु है तथा यह देव ही पृथित्री, रिय और जो कुछ सत्, भसत् एवं अमृत है, वह सब कुछ है ॥ ५ ॥

प्राणोऽग्निः एष संस्तपति ज्वलति । तथैष सूर्यःसन् प्रकाशते, तथैप पर्जन्यः सन् वर्षति । किं च मघवानिन्द्रः सन् प्रजाः पालयति, जिघांसत्यसुररक्षांसि । एष वायु: | करना चाहता है । यही आवह-

यह प्राण अग्नि होकर तपता-प्रज्वित होता है । तथा यह सूर्य होकर प्रकाशित होता है और मेध होकर बरसता है । यही मधना---इन्द्र हो कर प्रजाका पालन करता असर और राक्षसोंका वध

आवहप्रवहादिभेदः । किं चैप | प्रवह आदि भेदींवाटा वायु है । प्रावहप्रवहादिभेदः । कि चप अवह जाद नवाज नव प्रावहण नव अधिक क्या यह देव ही पृथिवी और रिय (चन्द्रमा ) रूपसे सम्पूर्ण जगत्का धारक और पोषक है । सन्मूर्तमसदमूर्त चासृतं च यहे- देवताओंकी स्थितिका कारणरूप वानां स्थितिकारणं किं वहुना ।५। । अपृत भी यही है ॥ ५ ॥

#### प्राणका सर्वाश्रयः व

अरा इव रथनाभौ प्राणे सर्वं प्रतिष्ठितम । ऋचो यज्रःषि सामानि यज्ञः क्षत्रं ब्रह्म च ॥६॥

जैसे स्थकी नाभिमें अरे लगे रहते हैं उसी तरह ऋक्, यजुः, साम, यज्ञ तथा क्षत्रिय और ब्राह्मण-- पे सब प्राणमें ही स्थित हैं।। ६ ॥

नामान्तं सर्वं स्थितिकाले प्राण विशेष होते हैं उसी प्रकार जगत्के स्थितिकालमें [प्रक्ष० ६ । ४ में एव प्रतिष्ठितम् । तथर्चो य तुंषि बतलाये जानेवाले ] श्रद्धासे लेकर सामानीति त्रिविधा रुन्त्राः नामपर्यन्त सम्पूर्ण पदार्थ प्राणमें ही स्थित हैं। तथा ऋक, यज्ञः और तत्साध्यश्च यज्ञः क्षत्रे च सर्वस्य साम -- तीन प्रकारके मन्त्र, उनसे पालियत् त्रञ्ज च यज्ञादिकर्म- निष्पत्र होनेवाला यज्ञ, सबका पालन करनेवाले क्षत्रिय और कत्त्वेऽधिकृतं चेवेष प्रागः सर्वम् ॥ ६॥ यज्ञादि कभीके अधिकारी ब्राह्मण --- सर्वम् ॥ ६॥

अरा इव रथनाभौ श्रद्धादि | जिस प्रकार रथकी नाभिमें अरे

किं च--

तथा----

पाणकी स्तु*नि* 

प्रजापतिश्चरिस गर्भे त्वमेव प्रतिजायसे । तुभ्यं प्राण प्रजास्त्विमा बर्लि इरन्ति यः प्राणैः प्रतितिष्ठसि ॥ ७ ॥

हे प्राण! तू ही प्रजापित है, तू ही गर्भमें सञ्चार करता है, और तू ही जन्म प्रहण करता है। यह [मनुष्यादि] सम्पूर्ण प्रजानुसे ही बिल समर्पण करती है। क्योंकि तू समस्त इन्द्रियोंके साथ स्थित रहता है॥ ७॥

यः प्रजापितरि स त्वमेव
गर्भे चरिस, पितुर्मातुश्च प्रतिरूपः
सन्प्रतिजायसे; प्रजापितित्वादेव
प्रागेव सिद्धं तव मातृपितृत्वम् ।
सर्वदेहदेखाकृतिच्छक्मनैकः प्राणः
सर्वातमासीत्यर्थः । तुभ्यं त्वदर्थं
या इमा मनुष्याद्याः प्रजास्तु हे
प्राण चश्चरादिद्वारैर्वितं हरन्ति ।
यस्त्वं प्राणेश्चश्चरादिभिः सह
प्रतितिष्ठसि सर्वश्चरीरेष्वतस्तुभ्यं
वितं हरन्तीित युक्तम्; भोक्ता
हि यतस्त्वं तवैवान्यत्सर्वं
भोज्यम् ॥ ७॥

जो प्रजापति है वह भी तु ही है; तू ही गर्भमें सञ्चार करता है और माता-पिताके अनुरूप होकर त् ही जन्म लेता है । प्रजापति होनेके करण तेरा माता-पितारूप होना तो पहलेसे ही सिद्ध है। तात्वर्य यह है कि सम्पूर्ण देह और देहीके मिषसे एक त्र प्राण ही सर्वात्मा है । ये जो मनुष्यादि प्रजाएँ हैं, हे प्राण ! वे चक्ष आदि इन्द्रियोंके द्वारा तुझे ही समर्पण करती हैं, जो तु कि चक्ष अदि इन्द्रियोके साथ समस्त शरीरी-में स्थित है; अतः वेतु झे ही बलि समर्पण करती हैं, उनका ऐसा करना उचित ही है, क्योंकि भोका तू ही है, और अन्य सब तेरा ही मोज्य है ॥ ७ ॥

किंच | तथा—

देवानामिस विह्नतमः पितॄणां प्रथमा स्वधा । ऋषीणां चरितं सत्यमथर्वोङ्गिरसामिस ॥ ८ ॥

त् देवताओं के लिये बहितम है, पितृगणके लिये प्रथम स्वधा है और अधर्वाङ्गरस ऋषियों [यानी चक्षु आदि प्राणों ] के लिये सत्य आचरण है।। ८॥

देवानामिन्द्रादीनामिस भवसि स्वं विह्नतमो हिवपां प्रापयित्-तमः । पितृणां नान्दीमुखे श्राद्धे या पितृभ्यो दीयते स्वधान्नं सा देवप्रधानमपेक्ष्य प्रथमा भवति । तस्या अपि पितृभ्यः प्रापयिता त्वमेवेत्यर्थः कि चर्पाणां चश्च-रादीनां प्राणानामिङ्गिरसामिङ्गिरस-भूतानामथर्वणां तेपामेव "प्राणो वाथर्वा" इति श्रुतेः, चरितं चेष्टितं सत्यमवितथं देहधारणाद्युपकार-लक्षणं त्वमेवासि ॥ ८॥

इन्द्रादि देवताओंके लिये विहतम—हिवयोंको पहुँचानेवार्छो-में श्रेष्ठ है, पितृगणकी प्रथम स्वधा है — नान्दीमुख श्राद्धमें पितरोंको जो अन्नमयी स्वधा दी जाती है वह देवप्रधान कर्मकी अपेक्षासे प्रथम हैं, उस प्रथम खधाको भी पितर्री-को प्राप्त करानेवाला तू ही है---ऐसा इसका भावार्थ है । तथा ऋषियों यानी चक्षु आदि प्राणीका, ''प्राणो बाधर्वाः' अनुसार अङ्गिरस्---अङ्गते रसस्त्ररूप \* अथर्वा है, उनका सःप---अवितथ अर्थात् उपकारी चरित— आचरण भी तुही है॥ ८॥

प्राणींके अभावमें शरीरको सुखते देखा गया है; अतः उन्हें अक्कका रस कहते हैं।

इन्द्रस्त्वं प्राण तेजसा रुद्रोऽसि परिरक्षिता। त्वमन्तरिक्षे चरिम सर्यस्त्वं ज्योतिषां पतिः ॥ ९ ॥

हे प्राण ! त इन्द्र है, अपने [ संहारक ] तेजके कारण रुद्र है और [सीम्यरूपसे ] सब ओरसे रक्षा करनेवाळा है। तु ज्योतिर्गणका अधिपति सर्य है और अन्तरिक्षमें सञ्चार करता है ॥ ९ ॥

इन्दः परमेश्वरस्त्वं हे प्राण। तेजसा वीर्येण रुद्रोऽसि संहर-ज्जगत्। स्थिती च परि समन्ता-स्थितिके समय अपने सीम्यरूपसे द्रश्चिता पालियता परिरक्षिता त ही सब ओरसे संसारकी रक्षा— त्वमेव जगतः सौम्येन रूपेण । पालन करनेवाला है। त ही उदय त्वमन्तरिक्षेऽजस्रं चरिस उदया-अौर अस्तके कमसे निरन्तर आकाशमें गमन करता है और स्तमयाभ्यां सूर्यस्त्वमेव च सर्वेषां ज्योतिषां पतिः ॥ ९ ॥ सूर्य है ॥ ९ ॥

हे प्राण ! तू इन्द्र-परमेश्वर

यदा त्वमभिवर्षस्यथेमाः प्राण ते प्रजाः। आनन्दरूपास्तिष्ठन्ति कामायान्नं भविष्यतीति ॥१०॥

हे प्राण ! जिस समय तू मेघरूप होकर बरसता है उस समय तेरी यह सम्पूर्ण प्रजा यह समझकर कि 'अब यथेच्छ अन्न होगा' आनन्दरूपसे स्थित होती है ॥ १०॥

यदा पर्जन्यो भृत्वाभिवर्षिस जिस समय त् मेव होकर त्वमथ तदान्नं प्राप्येमाः प्रजाः प्रजा अन्न पाकर प्राणन यानी त्राणते प्राणचेष्टां कुर्वन्तीत्यर्थः । प्राणिकया करती है-यह इसका

अथवा प्राण ते तवेमाः प्रजाः। भावार्थ है। अथवा (यों समक्को कि ) अथवा प्राण ते तवेमाः प्रजाः मावार्थ है। अथवा (यो समझा कि) हे प्राण! प्तेः—तेरा स्वात्मभृत यह स्वात्मभृतास्त्वदन्नसंवधितास्त्व- प्रजावर्ग तेरे (दिये हुए) अप्नसे वृद्धिको प्राप्त होकर तेरी वृष्टिके दर्शनमात्रसे आनन्दरूप अर्थात् सुखको प्राप्त हुएके समान स्थित है । उसके आनन्दरूप होनेमें यह अभिप्राय है कि ( उस वृष्टिसे उसे ऐसी आशा हो जाती है कि ) 'अब यथेच्छ अन्न उत्पन्न भविष्यतीत्येवमभिप्रायः ॥ १०॥ | होकाः ॥ १० ॥

इसके सिवा---

ब्रात्यस्त्वं प्राणैकपिरत्ता विश्वस्य सत्पतिः। वयमाद्यस्य दातारः पिता त्वं मातिरव्य नः ॥११॥

हे प्राण ! त् बात्य, (संस्कारहीन) एकपिनामक अग्नि, भोक्ता और विश्वका सलित है, हम तेरा भक्ष्य देनेवाले हैं । हे वायो ! त हमारा पिता है ॥ ११ ॥

प्रथमजत्वादन्यस्य संस्कर्षः हे प्राण! सबसे पहले उत्पन्न अभावादसंस्कृतो व्रात्यस्त्वं स्व-भावत एव ग्रुद्ध इत्यभिप्रायः । हे प्राणिकपिंस्त्वमाथर्वणानां प्रसिद्ध एकपिंनामाग्निः सन्नत्ता सर्वहवि-प्रक्षिनामाग्निः सन्नत्ता सर्वहवि-पाम् । त्वमेव विश्वस्य सर्वस्य सम्पूर्ण हिवयोंका भोका है तथा

सतो विद्यमानस्य पतिः सत्पतिः । साधर्वो पतिः सत्पतिः ।

वयं पुनराद्यस्य तवादनीयस्य हविषो दातारः । त्वं पिता मातिरिश्व हे मातिरिश्वनोऽस्मा-कम् । अथ वा मातिरिश्वनो वायोस्त्वम् । अतथ सर्वस्यंव जगतः पितृत्वं सिद्धम् ॥११॥

त् ही समस्त विद्यमान जगत्का पति
है इसिंख्ये, अथवा [सबका ] साधु
पति होनेके कारण त् सरपित है।
हम तो तेरे अ.च—भक्ष्य
हिके देनेवाले हैं। हे मातरिश्वन् ।
त् हमारा पिता है। अथवा [यों
समझो कि] त् भातरिश्वनः ।
वायुका पिता है। अतः तुझमें
सम्पूर्ण जगत्का पितृत्व सिद्ध
होता है॥ ११॥

किं बहुना-

अधिक क्या----

या ते त्नूबोचि प्रतिष्टिता या श्रोत्रे या च चक्किष । या च मनसि सन्तता शिवां तां कुरु मोत्कमीः ॥१२॥

तेराजो खरूप वाणीमें स्थित है तथाजो श्रोत्र, नेत्र और मनमें व्याप्त है उसे तुशान्त कर। तुउरकमण न कर॥ १२॥

या ते त्वदीया तनुर्वाचि प्रतिष्ठिता वक्तृत्वेन वदनचेष्टां कुर्वती, या श्रोत्रे या च चक्षुषि या च मनिस सङ्कल्पादिच्यापारेण सन्तता समनुगता तन्स्तां शिवां शान्तां कुरु मोत्क्रमीरुत्क्रमणेन अशिवां मा कार्षीरित्यर्थः ॥१२॥

तेरा जो खरूप वक्तारूपसे बोलनेकी चेष्टा करता हुआ वाणीमें स्थित है तथा जो श्रोत्र, नेत्र और सङ्कल्यादि व्यापारसे मनमें व्याप है उसे शिव—शान्त कर । उक्तमण न कर, अर्थात् उक्तमण करके उसे अशिव—अमङ्गलमय न कर, ॥ १२ ॥

किं बहुना-

बहुत क्या—

प्राणस्येदं वशे सर्वं त्रिदिवे यत्प्रतिष्ठितम् ।

मातेव पुत्रान् रक्षस्व श्रीश्च प्रज्ञां च विधे हि न इति ॥ १३॥

यह सब तथा खर्ग छोक में जो कुछ स्थित है वह प्राणके ही अधीन
है । जिप प्रकार माता पुत्रकी रक्षा करती है उसी प्रकार द हमारी रक्षा
कर तथा हमें श्री और बुद्धि प्रदान कर ॥ १३॥

अस्मिँक्लोके प्राणस्येन वशे सर्वमिदं यत्किश्चिदुपभोगजातं त्रिदिवे तृतीयस्यां दिवि च यत्प्रतिष्ठितं देवाद्युपभोगजातं तस्यापि प्राण एवेशिता रक्षिता। अतो मातेव पुत्रानस्मान् रक्षस्य पालयस्य । त्विन्निमित्ता हि ब्राह्मयः क्षात्रियाश्च श्रियस्तास्त्वं श्रीश्च श्रियश्च प्रज्ञां च त्वित्स्थिति-निमित्तां विधेहि नो विधत्स्व इत्यर्थः।

इत्येवं सर्वात्मतया वागादिभिः प्राणैः स्तुत्या गमितमहिमा

प्राणः प्रजापतिरत्तेत्यवधृतम् ।१३। हि— यह निश्चय हुना ॥१३॥

ति श्रामस्यरमहं स्वरित्राजकाचायश्रीमद्गोविन्द्भगक्त्पूष्यपादशिष्य-श्रीमच्छक्करभगवतः कृतौ प्रश्नोपनिषद्भाष्ये द्वितीयः प्रश्नः॥ २ ॥

दस लोकमें यह जो कुछ उपमोगकी सामग्री है वह सब प्राणके ही अधीन है तथा त्रिदिव अर्थात् तीसरे युलोक (स्वर्ग) में भी देवता आदिका उपमोगरूप जो कुछ वैभव है उसका भी ईश्वर— रक्षक प्राण ही है । अतः माता जिस प्रकार पुत्रोंकी रक्षा करती है उसी प्रकार तू हमारा पालन कर । ब्राह्मण और क्षत्रियोंकी श्री—विभूतियाँ भी तेरे ही निमित्त से है । वह श्रीतथा अपनी स्थितिके निमित्तसे ही होनेवाली प्रज्ञा तू हमें प्रदान कर—ऐसा इसका भावार्थ है ।

इस प्रकार वागादि प्राणोंके स्तुति करनेसे जिसकी महिमा सर्वात्मरूपसे बनटायी गयी है वह प्राण ही प्रजापति और भोका

## हृतीय पर्न

कौसल्यका प्रश्न-प्राणके उत्पत्ति, स्थिति और लय आदि किस प्रकार होते हैं ?

अथ हैनं कौमल्यश्चाश्वलायनः पप्रच्छ । भगवन्कुत एष प्राणो जायते कथमायात्यिस्मन्शरीर आत्मानं वा प्रविभज्य कथं प्रातिष्ठतं केनोरक्रमते कथं बाह्यमभिधत्ते कथमध्यात्ममिति ॥ १ ॥

तदनन्तर, उन (पिप्पलाद मुनि) से श्रश्चलके पुत्र कौसल्यने पूछा-भगवन् ! यह प्राण कहाँसे उत्पन्न होता है ! किस प्रकार इस शरीरमें आता है ! तथा अपना विभाग करके किस प्रकार स्थित होता है ! फिर किस कारण शरीरसे उन्नमण करता है और किस तरह बाग्र एवं आस्पन्तर शरीरको धारण करता है !'॥ १॥

अथ हैनं कौसल्यश्वाश्वलायनः
पप्रच्छ । प्राणो ह्येवं प्राणैनिर्धारिततत्त्वेरुपलब्धमहिमापि
संहतत्वात्स्यादस्य कार्यत्वमतः
प्रच्छामि भगवन्कृतः कस्मात्कारणादेष यथावधृतः प्राणो जायते।
जातश्च कथं केन वृत्तिविद्येषेण

तदनन्तर, उन (पिप्पछाद मुनि) से अश्वलके पुत्र कौसल्यने पूछा—'पूर्वोक्त प्रकारसे चक्षु आदि प्राणों (इन्द्रियों) के द्वारा जिसका तक्त्व निश्चय हो गया है तथा जिसकी महिमाका भी अनुभव हो गया है वह प्राण संहत (सावयव) होनेके कारण कार्यक्ष होना चाहिये। इसिल्ये हे भगवन्! मैं पूछता हूँ कि जिस प्रकारका पहले निश्चय किससे—किस कारणविशेषसे

मस्य शरीरग्रहणिमत्यर्थः । प्र-विष्टश्च शरीर आत्मानं वा प्रवि-हैं श्रीर शरीरमें अति हैं। अर्थात् इसका शरीरम्रहण किस कारणसे होता हैं श्रीर शरीरमें प्रविष्ट होकर भज्य प्रविभागं कृत्वा कथं केन प्रकारेण प्रातिष्ठते प्रतितिष्ठति अनेको विभाग कर किस प्रकार केन वा वृत्तिविशेषेणास्माच्छरी-रादुन्क्रमत उन्क्रामति । कथं बाह्यमिधभृतमिधदेवतं चाभि- विषयोंको धारण करता है ! तथा धत्ते धारयित कथमध्यात्मम् कि.स प्रकार अध्यात्म (देहेन्द्रियादि) को [धारण करता है !] 'धारण इति, धारयतीति शेपः ॥ १ ॥ करता हैं यह वाक्य शेष है ॥ १ ॥

आय । त्यरिमञ्शरीरे । किनिमित्तक- । उत्पन्न होता है ! तथा उत्पन्न अपनेको विभक्त कर-अपने उसमें स्थित होता है ? फिर किस वृत्तिविशेषसे इस शरीरसे उन्नामण करता है ! और किस प्रकार बाह्य यानी अधिभूत और अधिदैव

एवं प्रष्ट:-

्रिकोसस्यद्वारा ] इस प्रकार पूछे

पिप्पलाद मनिका उत्तर

तस्मै स होवाचातिप्रश्नान्पृच्छिस ब्रह्मिष्ठोऽसीति तस्मात्तेऽहं ब्रवीमि ॥ २ ॥

उससे भिष्यलाद आचार्यने कहा-'त् बड़े कटिन प्रश्न पूछता है। परन्तु तु [बड़ा] ब्रह्मत्रेता है; अतः मैं तेरे प्रश्नोंका उत्तर देता हूँ॥ २॥ तस्मै स होवाचाचार्यः, प्राण एव तावदुदुर्विज्ञेयत्वाद्विषम-प्रश्नार्हस्तस्यापि जन्मादि त्वं पृच्छस्यतोऽतिप्रश्नानपृच्छसि । ब्रिक्षिष्ठोऽसीत्यतिश्चयेन त्वं ब्रह्म-विदतस्तुष्टोऽहं तस्माचे तुभ्यं ब्रवीमि यत्पृष्टं शृणु ! २ ॥ उससे उस आचार्यने कहा—
"प्रथम तो प्राण ही दुविं ज्ञेय होनेके
कारण विषम प्रश्नका विषय हैं;
तिसपर भी तू तो उसके भी
जन्मादि पृछता है। अतः तू बड़े
ही कड़े प्रश्न पृछ रहा है। परन्तु
तू ब्रक्षिष्ठ—अत्यन्त ब्रह्मवेत्ता है,
अतः मैं तुझमे प्रसन्न हूँ सो तूने
जो कुछ पृछा है वह तुझसे कहता
हूँ, सन ॥ २॥

#### प्राणकी उत्पत्ति

आत्मन एष प्राणो जायते यथैषा पुरुषे छायैतस्मि-न्नेतद्वततं मनोकृतेनायात्यस्मिञ्झार्गरे ॥ ३ ॥

यह प्राण आत्मासे उत्पन्न होता है। जिस प्रकार मनुष्य शरीरसे यह छाया उत्पन्न होती है। उसी प्रकार इस आत्मामें प्राण व्याप्त है तथा यह मनोकृत सङ्कलगदिसे इस शरीरमें आ जाता है। ३॥

आत्मनः परसात्पुरुपादक्ष-रात्सत्यादेष उक्तः प्राणो जायते । कथमित्यत्र दृष्टान्तः । यथा लोक एपा पुरुषे शिरःपाण्यादि-लक्षणे निमित्ते छाया नैमित्तिकी जायते तद्वदेतस्सिन्त्रझण्येतत् प्राणाख्यं छायास्थानीयमनृतरूपं तन्त्वं सत्ये पुरुष आततं समर्पितम् यह उपर्युक्त प्राण आस्मा— परम पुरुप—अक्षर यानी सत्यसे उत्पन्न होता है । किस प्रकार उत्पन्न होता है ! इसमें यह दृष्टान्त देते हैं—जिस प्रकार होकमें शिर तथा हाथ-पाँववाले पुरुषरूप निमित्तके रहते हुए ही उससे होने-वाली छाया उत्पन्न होती है उसी प्रकार इस बहा यानी सत्य पुरुषमें यह छायास्य नीय मिथ्या तत्त्व

देहे इत्येतत् । छायेव कृतेन मनःसङ्कल्पेच्छादिनिष्पन्न-कर्मनिमित्तेनेत्येतत्-वक्ष्यति हि "पुण्येन पुण्यम्" (प्र०उ०३।७) इत्यादिः तदेव ''सक्तः सह कर्मणा" ( बृ०उ०४।४।६ ) इति च श्रुत्यन्तरात्—आयाति आगच्छत्यस्मिञ्शरीरे ॥ ३ ॥

-समर्पित है। देहमें छायाके समान यह मनके कार्यसे यानी मनके सङ्करा और इच्छादिसे होने-वाले कर्मसे इस शरीरमें आता है: जैसा कि आगे "पुण्यसे पुण्यलोकको ले जाता है'' आदि श्रुति**से क**हेंगे और यही बात ''कर्भफलमें आसक्त हुआ पुरुष अपने कर्मके सहित [ उसीको प्राप्त होता है । इस अन्य श्रुतिसे भी कही गयी है ॥ ३ ॥

### प्राणका इन्द्रियाधिष्ठातृत्व

यथा सम्राडेवाधिकृतान्विनियुञ्को । एतान्त्रामाने-तान्त्रामानधितिष्ठस्वेत्येवमेवैष प्राण इतरान्प्राणान्पृथवपृथ-गेव संनिधत्ते ॥ ४ ॥

जिस प्रकार सम्राट् ही 'तुम इन-इन प्रामोंमें रहो' इस प्रकार अधिकारियोंको नियुक्त करना है उसी प्रकार यह मुख्य प्राण ही अन्य प्राणों (इन्द्रियों ) को अलग-अलग नियुक्त करता है ॥ ४ ॥

यथा येन प्रकारेण लोके। राजा सम्राडेव ग्रामादिष्वधि-कृतान्विनियुङ्के । कथम् १ एतान्ग्रामानेतान्ग्रामानधितिष्टस्व इति । एवमेव यथा दृष्टान्तः

जिस प्रकार लोकमें राजा ही प्रामादिमें अधिकारियोंको नियुक्त करता है; किस प्रकार, [ नियुक्त करता है ? कि ] तुम इन-इन प्रामोंमें अधिष्ठान ( निवास ) करो । इस प्रकार, जैसा यह दृष्टान्त है वैसे एष मुख्यः प्राण इतरान्त्राणान ही यह मुख्य प्राण भी अपने भेदस्बरूप चक्षुरादीनात्मभेदांश्च पृथक् पृथगेव यथास्थानं संनिधत्ते विनियुङ्क्ते ॥ ४ ॥

पृथक् चक्षु आदि अन्य प्राणोंको अङग-अङग उनके स्थानोंके अनुसार स्थापित करता यानी नियुक्त करता है ॥ ४ ॥

#### पश्च प्राणोंकी स्थिति

तत्र विभागः— | उनका विभाग इसप्रकार है—
पायूपस्थेऽपानं चश्चःश्रोत्रे मुखनासिकाभ्यां प्राणः
स्वयं प्रातिष्ठते मध्ये तु समानः । एष ह्येतस्रुतमन्नं समं
नयति तस्मादेताः सप्तार्चिषो भवन्ति ॥ ५ ॥

बह [प्राण ] पायु और उपस्थमें अपानको [नियुक्त करता है ] और मुख तथा नासिकासे निकलता हुआ नेत्र एव श्रोत्रमें स्वयं स्थित होता है तथा मध्यमें समान रहता है । यह [समानवायु ] ही खाये हुए अन्नको समभावसे [शरीरमें सर्वत्र ] ले जाता है । उस [प्राणाग्नि ] से ही [दो नेत्र, दो कर्ण, दो नासारन्ध्र और एक रसना ] ये सात ज्वालाएँ उत्यन्न होती हैं ॥ ५॥

पायुपस्थे पायुश्चोपस्थश्च पायु-पस्थं तस्मिन, अपानमात्मभेदं मूत्रपुरीपाद्यपनयनं कुर्वेस्तिष्ठति संनिधत्तं । तथा चक्षुःश्रोत्रे चक्षुश्च श्रोत्रं च चक्षुःश्रोत्रं तस्मिश्रक्षुःश्रोत्रे, मुखनासिकाभ्यां च मुखं च नासिका च ताभ्यां मुखनासिकाभ्यां च निर्गच्छन्प्राणः स्वयं सम्राट्-स्थानीयः प्रातिष्ठते प्रतितिष्ठति

यह प्राण अपने भेद अपानको पायूपस्थर्मे—पायु (गुदा) और उपस्थ (मृत्रेन्द्रिय) में मृत्र और पुरीप (मल) आदिको निकालते हुए स्थित करता यानी नियुक्त करता है। तथा मुख और नासिका इन दोनोंसे निकल्या हुआ सम्राट्-स्थानीय प्राण चक्षु-श्रोत्रे—चक्षु और शोत्रमें स्थित रहता है। तथा है। तथा

मध्ये तु प्राणापानयोः स्थानयो-र्नाभ्यां समानोऽशितं पीतं च समं नयतीति समानः।

एप हि यसाद्यदेतद्युतं सुक्तं पीतं चात्मायौ प्रक्षिप्तमन्नं समं नयति तसाद्यितपीतेन्धनाद् अग्नेरौदर्याद्युद्यदेशं प्राप्तादेताः सप्तमंख्याका अचिपो दीप्तयो निर्भच्छन्त्यो भवन्ति शीर्षण्यः । प्राणद्वारा दर्शनश्रवणादिलक्षण-रूपादिविषयप्रकाशा इत्यभि-प्रायः ॥ ५ ॥ प्राण और अपानके स्थानोंके मध्य नामिदेशमें समान रहता है, जो खाये और पीये हुए पदार्थको सम करनेके कारण समान कहळाता है।

क्योंकि यह समानवायु ही खायी-पीयी वस्तुको अर्थात् देहान्तर्वर्ता जठरानलमें डाले हुए अन्नको समभावसे (समस्त शरीरमें) पहुँचाता है इसल्यि खान-गानरूप इन्धनसे हृदयदेशमें प्राप्त हुए इस जठराग्निसे ये शिरोदेशवार्तनी सात अर्चियाँ-दीप्तियाँ निकल्ती हैं।ताल्पर्य यह है कि रूपादि विषयोंके दर्शन-श्रवण आदिरूप प्रकाश प्राणसे ही निष्यन हुए हैं॥ ५॥

#### लिङ्गदेहकी स्थिति

हिंद होष आत्मा । अत्रैतदेकशतं नाडीनां तासां शतं शतमेकेकस्यां द्वासप्तितद्वीसप्तितः प्रतिशाखानाडी-सहस्राणि भवन्त्यासु व्यानश्चरति ॥ ६ ॥

यह आत्मा हृदयमें है । इस हृदयदेशमें एक सौ एक नाडियाँ हैं। उनमेंसे एक-एककी सौ-सौशाखाएँ हैं और उनमेसे प्रस्थेककी बहृत्तर-बहृत्तर हुजार प्रतिशाखा नाड़ियाँ हैं। इन सबमें व्यान सञ्चार करता है॥ ६॥

हृदि ह्येष पुण्डरीकाकारमांस-पिण्डपरिच्छिन्ने हृदयाकाश एष आत्मात्मना संयुक्तो लिङ्गात्मा । अत्रास्मिन्हदय एतदेकशतम एकोत्तरक्षतं संख्यया ग्रधात-नाडीनां भवतीति । तासां शतं **शतमेकैकस्याः** प्रधाननाड्या भेदाः । प्रनरपि द्वासप्तरिर्दा-सप्ततिर्दे अधिके सहस्रे सहस्राणि सप्ततिश्र सहस्राणां द्वासप्तरिः प्रतिशाखानाडीः प्रतिप्रतिनाडीशतं सहस्राणि संख्यया प्रधाननाडीनां सह-म्बाणि भवन्ति । आस नाडीष न्यानो वायः व्यापनात । आदित्यादिव रक्ष्मयो सर्वतोगानिनीभिनीडीभिः सर्व-देहं संच्याप्य च्यानो वर्तते । विशेषेण प्राणापानवृत्त्योश्च मध्य उद्भृत-वृत्तिर्वीर्यवत्कर्मकर्ता भवति ॥६॥

यह आत्मा ---आत्मासहित छिङ्ग-देह अर्थात् जीवात्मा हृद्यमें यानी कमलके-से आकारवाले मांसपिण्डसे परिच्छित्र हृदयाकाशमें रहता है। इस हरयदेशमें ये एक शत यानी एक उत्पर सौ (एक सौ एक ) प्रधान नाडियाँ हैं । उनमेंसे प्रत्येक प्रधान नाडीके सौ-सौ मेट हैं और प्रधान नाडीके उन सौ-सौ भेटोंमेंसे प्रत्येकमें बहत्तर-बहत्तर सहस्र अर्थात दो ऊपर सत्तर सहस्र प्रतिशाखा नाडियाँ हैं। दिस प्रकार ने प्रधान नाडियोंमेंसे प्रत्येक सौ-सौ नाडियोंमें हजारों नाडियाँ हैं। . इन सब नाडियोंमें व्यानवाय सञ्चार करता है । व्यापक होनेके कारण उसे 'ब्यान' कहते हैं। जिस प्रकार सूर्यसे किरणें निकलती हैं उसी प्रकार हृदयसे निकलकर सब ओर फैली हुई नाडियोंद्वारा व्यान सम्पर्ण देहको व्याप्त करके स्थित है। सन्धिस्थान, स्कन्धदेश और मर्मस्थर्जेमें तथा विशेषतया प्राण और अपानवायुकी वृत्तियोंके मध्यमें इस (व्यानवायु) की अभिव्यक्ति है और यही पराक्रमयुक्त कर्मोंका करनेवाला है ॥ ६ ॥

अधैकयोर्ध्व उदानः पुण्येन पुण्यं लोकं नयति पापेन पापमुभाभ्यामेव मनुष्यलोकम् ॥ ७ ॥

तथा [ इन सब नाडियोंमेंसे सुपुम्ना नामकी ] एक नाडीद्वारा ऊपरकी ओर गमन करनेवाला उदानवायु जिविको ] पुण्य-कर्मके दारा पण्यलोकको और पापकर्मके द्वारा पापमय लोकको ले जाता है तथा पण्य-पाप दोनों प्रकारके (मिश्रित) कर्मोद्वारा उसे मनुष्यलोकको व्राप्त कराता है ॥ ७ ॥

अथ या त तत्रैकशतानां नाडीनां मध्य ऊर्ध्वगा सुपुम्ना-ख्या नाडी तयैकयोर्घ्वः सन्तु-दानो वायुरापादतलमस्तकवृत्तिः सश्चरन्पुण्येन कर्मणा शास्त्र-विहितेन पुण्यं लोकं देवादि-स्थानलक्षणं नयति प्रापयति पापेन तद्विपरीतेन पापं नरकं तिर्यग्योन्यादिलक्षणम् । उभाभ्यां समप्रधानाभ्यां पुण्यपापाभ्यामेव मनुष्यलोकं नयतीत्यनुवर्तते।।७।। सर्वत्र अनुवृत्ति होती है ॥ ७ ॥

तथा उन एक सौ एक नाडियोंमेंसे जो सुवुम्नानाम्नी एक ऊर्ध्वणामिनी नाडी है उस एकके द्वारा ही ऊपरकी ओर जानेवाला तथा चग्णसे मस्तकपर्यन्त सञ्चार करनेवाला उदानवायु जिवात्मा-को ] पुण्य कर्म यानी कर्मसे देवादि-स्थानरूप पुण्यलोक-को प्राप्त करा देता है तथा उससे विपरीत पापकर्भद्वारा पापलोक यानी तिर्यग्योनि आदि नरकको लेजाता है और समानरूपसे प्रधान हुए पुण्य-पापरूप दोनों प्रकारके कर्मोद्वारा व्ह उसे मनुष्यडोकको प्राप्त कराता है । यहाँ 'नयति' इस कियाकी बाह्य प्राणा*दिका निरूप*ण

आदित्यो ह वै बाह्यः प्राण उदयत्येष ह्येनं चाक्षुषं प्राणमनुगृह्णानः । पृथिव्यां या देवता सैषा पुरुषस्यापान-मवष्टभ्यान्तरा यदाकाराः स समानो वायुर्व्यानः ॥ ८ ॥

निश्चय आदित्य ही बाह्य प्राग है। यह इस चाक्षुत्र (नेत्रेन्द्रिय-स्थित) प्राणपर अनुप्रह करता हुआ उदित होता है। पृथिवीमें जो देवता है वह पुरुषके अपानवायुको आकर्षण किये हुए है। इन दोनोंके मध्यमें जो आकाश है वह समान है और वायु ही व्यान है॥ ८॥

आदित्यो ह वै प्रसिद्धो ह्यिदेवतं वाह्यः प्राणः स एप उदयत्यद्भद्रच्छिति । एप ह्येनम् आध्यात्मिकं चक्षुषि भवं चाक्षुषं प्राणं प्रकाशेनानुगृह्णानो रूपोप-रुब्धौ चक्षुष आलोकं कुर्वित्रत्यर्थः। तथा पृथिच्यामिममानिनी या देवता प्रसिद्धा सैपा पुरुषस्य अपानमपानवृत्तिमवप्टभ्याकृष्य वशीकृत्याथ एनापकपणेनानुग्रहं कुर्वती वर्तत इत्यर्थः । अन्यथा हि शरीरं गुरुत्वात्पतेत्सावकाशे वोद्वच्छेत ।

यह प्रसिद्ध आदित्य ही अधिदैवत बाह्यप्राण है, वही यह उदित होता है----- ऊपरकी ओर जाता है और यही इस आध्यास्मिक चाक्षुष ( नेत्रस्थित ) प्राणको--चक्षुमें जो हो उसे चाक्षुप कहते हैं-प्रकाशसे अनुगृहीत करता हुआ अर्थात् रूपकी उपलब्धि-में नेत्रको प्रकाश देता हुआ [ उदित होता है ] तथा पृथिवीमें जो उसका प्रसिद्ध अभिमानी देवता है वह पुरुषके अपान अर्थात् अपानवृत्तिका अवष्टम्भ--आकर्षण करके यानी उसे अपने अधीन कर स्थित रहता है । तास्पर्ययह है कि नीचेकी ओर आकर्षणद्वारा उसपर अनुप्रह करता इ.आ स्थित रहता है नहीं तो शरीर अपने भारीपनके कारण गिर जाता अथवा अवकाश मिळनेके कारण उड़ जाता ।

यदेतदन्तरा मध्ये द्यावा-पृथिव्योर्य आकाशस्तत्स्थो वायुः | आकाश उच्यतेः मश्रस्यवत । समानः समानमनुगृह्णानो वर्तत इत्यर्थः । समानस्यान्तरा-कतेत इत्यथः । समानस्थान्तराः स्थित हाना—यह समानवाड्यपा कारास्थ्रत्वसामान्यात् । सामा- स्थित होना—यह समानवाड्यपा स्थित होना तरह । स्थित होना—यह समानवाड्यपा स्थित होना तरह । स्थित होना—यह समानवाड्यपा स्थित होना तरह । स्थित होना तरह । स्थित होना तरह । स्थित होना तरह । स्थित होना—यह समानवाड्यपा स्थित होना तरह । स्थित होना व्याप्त स्थित होना तरह । स्थित होना तरह मनगृह्णानो वर्तत इत्यभिप्रायः ।८। विस्ता हुआ वर्तमान है ॥ ८ ॥

इन धुजोक और पृथित्रीके अन्तरा—मध्यमें जो आकाश है उसमें रहनेवाला वायु भी [लक्षणा-वृत्तिसे 'मञ्च' कहे जानेवाले] मञ्चस्य व्यक्तियोंके समान आकाश कहलाता है। वही 'समान' है, अर्थात् समानवायुको अनुगृहीत करता हुआ स्थित है, क्योंकि मध्य-आकाशमें स्थित होना--यह समानवायुके

तेजो ह वा उदानस्तस्मादुपशान्ततेजाः पुनर्भव-भिन्द्रियैर्भनसि सम्पद्यमानैः ॥ ९ ॥

लोकप्रसिद्ध [ आदिस्यरूप ] तेज ही उदान है । अतः जिसका तेन ( शारीरिक ऊष्मा ) शान्त हो जाना है वह मनमें छीन हुई इन्द्रियों-के सहित पुनर्जन्मको [ अथवा पुनर्जन्मके हेतुभूत मृत्युको ] प्राप्त हो न्नाता है।। ९।।

समानवायु शरीरान्तर्वतीं आकाशके मध्यमें रहता है और बाह्य वायु युलोक एवं पृथिवीके मध्यवर्ती आकाशके बीच रहता है; इस प्रकार मध्य आकाशमें स्थित होना-यह दोनोंके लिये एक-सी बात है।

वै प्रसिद्धं सामान्यं तेजस्तच्छरीर उदान स्वेन उदानं वायुमनुगृह्णाति प्रकाशेनेत्यभिष्रायः । यसात्तेजः-बाह्यतेजोऽनुगृहीत स्वभावो उत्क्रान्तिकर्ता तसाद्यदा लाकिकः पुरुष उपशान्ततेजा भवतिः उपशान्तं स्वाभाविकं तेजो यस्य सः, तदा तं श्लीणायुषं मुमूर्षं विद्यात् । स पुनर्भवं शरीरान्तरं प्रतिपद्यते । कथम् ? सहेन्द्रिगै-र्मनिस सम्पद्यमानैः प्रविशद्धि-र्वागादिभिः ॥ ९ ॥

जो [ आदित्यसंज्ञक ] प्रसिद्ध तेज बाह्य सामान्य शरीरमें उदान है; तालर्थ यह है अपने प्रकाशसे उदान कि वही वायको अनुगृहीत करता है। क्योंकि उन्नमण करनेवाला जिदान-वाय ो तेज:स्वरूप है--- बाह्य तेजसे अनुगृहीत होनेवाळा है इसलिये जिस समय छौकिक पुरुष उपशान्ततेजा होता है अर्थात् जिसका स्वाभाविक तेज शान्त हो गया है ऐसा होता समय उसे क्षीणाय----मरणासन्न समझना चाहिये यानी देहान्तरको प्राप्त होता है। किस प्रकार प्राप्त होता है ? [ इसपर कहते हैं — ] मनमें **ळीन—**प्रविष्ट **होती** हुई वागादि इन्द्रियोंके सहित [ वह देहान्तरको

मरणकालिक संकल्पका फल

मरणकाले---

मरणकालमें----

यचित्तस्तेनेष प्राणमायाति प्राणस्तेजसा युक्तः सहात्मना यथासंकल्पितं लोकं नयति ॥ १ ० ॥

इसका जैसा चित्त [संकल्प] होता है उसके सहित यह प्राणको प्राप्त होता है। तथा प्राण तेजसे ( उदानवृत्तिसे ) संयुक्त हो [ उस भोकाको ] आत्माके सहित संकल्प किये हुए छोकको छे जाता है ॥ १०॥

यञ्चित्तो भवति तेनैव चित्तेन संकल्पेनेन्द्रियैः सह प्राणं मुख्य-प्राणवत्तिमायाति । मरणकाले क्षीणेन्द्रियवृत्तिः सन्प्रख्यया प्राणवन्येवावतिप्रत इत्यर्थः । तदाभिवदन्ति ज्ञातय उच्छव-मिति जीवतीति । म च प्राणस्तेजसोदानवृत्त्या यक्तः सन्सहात्मना स्वामिना भोक्त्रा स एवमुदानवृत्त्येव युक्तः प्राणस्तं भोक्तारं पुण्यपापकर्म-वशाद्यथासंकरिपतं यथाभिप्रेतं लोकं नयति प्रापयति ॥ १० ॥

इसका जैसा चित्त होता है उस चित्त--संकल्पके सहित ही यह जीव इन्द्रियोंके सहित प्राण अर्थात मुख्य प्राणवृत्तिको प्राप्त होता है तात्पर्य यह कि मरणकालमें यह प्रक्षीण इन्द्रियवृत्तिवाला होकर मुख्य प्राण-वृत्तिसे ही स्थित होता है। उसी समय जातिवाले कहा करते हैं कि 'अभी श्वास लेता है-अभी जीवित हैं। इत्यादि ।

वह प्राण ही तेज अर्थात उदानवृत्तिसे सम्पन्न हो आत्मा---भोक्ता खामीके साथ सिमिलित होता है 🗋 । तथा उदानवत्तिसे संयक्त इआ वह प्राण ही उस भोक्ता जीवको उसके पाप-पण्यमय कमेंकि अनुसार यथासङ्ग्रहिपत **अ**ર્થાત अभिप्रायानुसारी लोकोंको ले जाता— प्राप्त करा देता है ॥ १०॥

य एवं विद्वान्त्राणं वेद न हास्य प्रजा हीयतेऽसतो भवति तदेष इलोकः ॥

जो विद्वान् प्राणको इस प्रकार जानता है उसकी प्रजा नष्ट नहीं होती । वह अमर हो जाता है इस विषयमें यह श्लोक है ॥ ११ ॥

**यः कश्चिदेवं विद्वान्यथोक्त-** जो कोई विद्वान् पुरुष इस विश्लेषणैविशिष्टग्रत्पत्त्यादिभिः प्रकार उपर्युक्त विशेष्टणोंसे विशिष्ट

प्राणं वेद जानाति तस्येदं फलम् | ऐहिकमामुष्मिकं चोच्यते । न हास्य नैवास्य विदुषः प्रजा पुत्र-पौत्रादिलक्षणा हीयते छिद्यते । की पुत्र-पंत्रादिरूप प्रजाहीन-पतिते च शरीरे प्राणसायुज्य- तथा शरीरके पतित होनेपर प्राण-तयामृतोऽमरणधर्मा भवति । तदे-तस्मित्रर्थे संक्षेपाभिधायक एष इलोको मन्त्रो भवति ॥ ११ ॥

प्राणको उसके उरात्ति आदिके सहित जानता है उसके छिये यह लौकिक और पारटोकिक बतलाया जाता है--इस विद्वान-उच्छिन्न अर्थात् नष्ट नहीं होती: सायुज्यको प्राप्त हो जानेके कारण वह अमृत---अमरणधर्मा हो जाता है। इस विषयमें संक्षेपसे बतलाने-वाला यह रलोक यानी मन्त्र

## उत्पत्तिमायतिं स्थानं विभुत्वं चैव पञ्चधा । अध्यात्मं चैव प्राणस्य विज्ञायामृतमञ्जुते विज्ञायामृतमर्नुत इति ॥ १२ ॥

प्राणकी इटान्ति, आगमन, स्थान, व्यापकता एवं बाह्य आध्यात्मिक भेदसे पाँच प्रकारकी स्थिति जानकर मनुष्य अमरत्व प्राप्त कर लेता है---अमरत्व प्राप्त कर लेता है ॥ १२ ॥

उत्पत्तिं परमात्मनः प्राणस्या-यतिमागमनं मनोकृतेनासिन् श्रारेरे स्थानं स्थिति च पायूप-आयति—मनके सङ्कल्यसे इस श्रारंरमें आग्मन, स्थान—पायु-उपस्थादिमें स्थित होना. बियन्त स्थादिस्थानेषु विभुत्वं च खाम्यमेव सिम्नाट्के समान प्रभुत्व यानी प्राण-सम्राडिव प्राणवृत्तिमेदानां पश्चधा | के वृत्तिभेदको पाँच स्थापनं बाह्यमादित्यादिरूपेण

प्राणकी परमात्मासे उत्पत्ति, . स्थापित करना, तथा **आ**दिःयादि. अवस्थानं विज्ञायैवं प्राणममृतम् अञ्जुत इति विज्ञायामृतमञ्जुत इति द्विर्चचनं प्रश्नार्थपरि-समाप्त्यर्थम् ॥१२ ॥

अध्यातमं चैव चक्षुराद्याकारेण | रूपसे बाह्य और चक्षु आदिरूपसे आन्तरिक स्थिति—-इस प्राणको जानकर मनुष्य अमरत्व कर लेता प्राप्त 'विज्ञायामृतमञ्जुते' इस पदकी द्विरुक्ति प्रश्नार्थकी समाप्ति सूचित करनेके छिये है ॥ १२ ॥

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यश्रीमद्गोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-श्रीमच्छद्भरभगवतः कृतौ प्रश्नोपनिषद्भाष्ये तृतीयः प्रश्नः ॥ ३ ॥



# चतुर्थ प्रहन

गार्ग्यका प्रश्न-सुषु तिमं कीन सोता है और कीन जागता है ?
अथ हैनं सौर्यायणी गार्ग्यः पप्रच्छ । भगवन्नेतस्मिन्पुरुषे कानि स्वपन्ति कान्यस्मिञ्जाप्रति कतर एष
देवः स्वप्नान्पश्यति कस्यैतत्सुखं भवति कस्मिन्नु सर्वे
मंप्रतिष्ठिता भवन्तीति ॥ १ ॥

तदनन्तर उन पिप्पलाद मुनिसे सूर्यके पौत्र गार्ग्यने पूछा—'भगवन् ! इस पुरुषमें कौन [ इन्द्रियाँ ] सोती हैं ! कौन इसमें जागती हैं ! कौन देव खप्नोंको देखता है ! किसे यह सुख अनुभव होता है ! तथा किसमें ये सब प्रतिष्ठित हैं ! ।। १ ॥

अथ हैनं सौर्यायणी गार्ग्यः-पप्रच्छ । प्रक्ष्तत्रयेणापरिवद्या-गोचरं सर्वं परिसमाप्य संसारं व्याकृतविषयं साध्यसाधनलक्ष-णमनित्यम्; अथेदानीमसाध्य-साधनलक्षणमप्राणममनोगोचर-मतीन्द्रियविषयं शिवं शान्त-मविकृतमक्षरं सत्यं परिवद्यागम्यं पुरुषाख्यं सवाद्याभ्यन्तरमजं वक्तव्यमित्युत्तरं प्रश्नत्रय-मारम्यते ।

तदनन्तर उनसे सौर्यायणी गाग्यंने पूछा। उपर्युक्त तीन प्रश्नोमें अपरा विधाके विषय व्याकृताश्रित साध्यसाधनरूप अनिस्य संसारका निरूपण समाप्त कर अब साध्यसाधनसे अतीत तथा प्राण, मन और इन्द्रियोंके अविषय, परविधावेद्य, शिव, शान्त, अविकारी, अक्षर सत्य और बाहर-भीतर विधमान अजन्मा पुरुषनामक तख्वका वर्णन करना है; इसील्ये आगेके तीन प्रश्नोंका आरम्भ किया जाता है।

तत्र सुदीप्तादिवाग्नेर्यसात्
परादश्वरात्सर्वे भावा विस्फुलिङ्गा
इव जायन्ते तत्र चैवापियन्ति
इत्युक्तं द्वितीये सुण्डकेः के ते
सर्वे भावा अश्वराद्विभज्यन्ते ?
कथं वा विभक्ताः सन्तस्तत्रैव
अपियन्ति ? किलश्वणं वा तदश्वरमिति ? एतद्विवश्वयाभुना
प्रक्रनान् उद्धावयति—

भगवन्नेतिस्सन्पुरुषे शिरः-पाण्यादिमति कानि करणानि स्वपन्ति स्वापं कुर्वन्ति स्वच्या-पारादृपरमन्ते ? कानि चास्सिन् जाप्रति जागरणमनिद्रावस्यां स्व-च्यापारं कुर्वन्ति कतरः कार्यकरण लक्षणयोरेप देवः स्वमान्यस्यति ? स्वमो नाम जाप्रदर्शनान्निवृत्तस्य जाप्रद्वदन्तःशरीरे यद्दर्शनम्। तर्त्क कार्यलक्षणेन देवेन

द्वितीय मुण्डकमें यह สฮĭั. बात कही गयी है कि प्रज्वलित स्फुलिङ्गों [ चिनगारियों ] के समान जिस पर अक्षरसे सम्पूर्ण भाव पदार्थ उत्पन्न होते और उसीमें लीन हो जाते हैं' इत्यादि; सो उस अक्षर परमात्मासे अभिव्यक्त होनेवाले वे सम्पूर्ण भाव कौन-से हैं ? उससे होकर वे उसीमें लीन होते हैं ? तथा व**ह** अक्षर किन दक्षणींवाला है ? यह सब बतलानेके लिये अब श्रुति आगेके प्रश्न उठाती है---

भगवन् ! शिर और हाय-पैरींबाले इस पुरुषमें कीन इन्दियाँ सोती—निद्रा लेती अर्थात् अपने व्यापारसे उपरत होती हैं ! तथा कीन इसमें जागती यानी जागरण— अनिद्रावस्था अर्थात् अपना व्यापार करती हैं ! कार्य-करणरूप [ यानी देहेन्द्रियरूप ] देवोंमेंसे कौन देव खप्नोंको देखता है ! जाप्रदर्शनसे निवृत्त हुए जीवका जो अन्तःकरणमें जाप्रत्के समान विषयोंको देखना है उसे खप्न कहते हैं । सो यह कार्य कोई कार्यरूप देव निष्णन करता निर्वरर्यते किं वा करणलक्षणेन केनचिदित्यभिप्रायः।

उपरते च जाग्रत्स्वमन्यापारे यत्प्रसन्नं निरायासरुश्चणमना-बाधं सुखं कस्यैतद्भवति । तस्मिन्कारुं जाग्रत्स्वमन्यापाराद् उपरताः सन्तः कस्मिन्नु सर्वे सम्यगेकीभृताः संप्रतिष्ठिताः । मधुनि रसवत्समुद्रप्रविष्टनद्यादि-वच विवेकानद्दीः प्रतिष्ठिताः भवन्ति संगताः संप्रतिष्ठिताः भवन्तीत्यर्थः ।

ननु न्यस्तदात्रादिकरणवत् स्वच्यापारादुपरतानि पृथकपृथगेव स्वात्मन्यवतिष्ठन्त इत्येतद्युक्तम् । कुतः प्राप्तिः सुपुप्तपुरुषाणां करणानां कस्मिश्चिदेकीमावगम-

वा करणलक्षणेन है, अथवा करणरूप देव ? यह इसका अभिन्नाय है।

तथा जामत् और अन्नका व्यापार समाप्त हो जानेपर जो प्रसन्न, अनायासरूप एवं निर्वाध सुख होता है वह भी किसे होता है ! उस समय जाम्रत् और खप्नके व्यापारसे उपरत होकर सम्पूर्ण इन्द्रियों भन्नी प्रकार एकीभूत होकर किसमें स्थित होती हैं ! अर्थात् मधुमें रसींके समान तथा समुदमें प्रवृष्ट हुई नदी आदिके समान विवेचनके (पृथव-प्रतितिके) अयोग्य होकर वे किसमें भन्नी-प्रकार प्रतिष्ठित अर्थात् सम्मिन्नित हो जाती हैं !

शङ्का—[काम करनेके अनन्तर]
छोड़े हुए दराँती आदि करणों
( औजारों ) के समान इन्द्रियाँ मी
अपने-अपने व्यापारसे निवृत्त होकर
अछग-अछग अपनेमें ही स्थित हो
जाती हैं—ऐसा समझना ठीक ही
है। फिर प्रस्नकर्ताको सोये हुए
पुरुषोंकी इन्द्रियोंके किसीमें एकीमाव हो जानेकी आशङ्का कैसे
प्राप्त हो सकती है!

युक्तेंव त्वाशङ्का । यतः
संहतानि करणानि स्वाम्यर्थानि
परतन्त्राणि च जाग्रद्विषये तसात्
स्वापेऽपि संहतानां पारतन्त्र्येणैव
कस्मिश्चित्संगतिन्यीय्येति तसाद्
आशङ्कानुरूप एव प्रश्नोऽयम् ।
अत्र तु कार्यकरणसंघातो यसिश्च
प्रलीनः सुपुप्तप्रलयकालयोस्तद्विशेषं वुश्चन्सोः स को नु
स्यादिति कस्मिन्सर्वे संप्रतिष्ठित।
भवन्तीति ॥ १ ॥

समाधान—यह आशङ्का तें उचित ही है, क्योंकि भूतोंके संवातसे उत्पन्न हुई इन्द्रियाँ अपने स्नामीके लिये प्रवृत होनेवाली होने-से जाप्रत्कालमें भी परतन्त्र ही हैं; अतः सुपृष्तिमें भी उन संहत इन्द्रियों-का परतन्त्ररूपसे ही किसीमें मिलना उचित है । इसलिये यह प्रश्न आशङ्काके अनुरूप ही है। यहाँ पूछनेवालेका यह प्रश्न कि 'वह कीन है ? वे सब किसमें प्रतिष्टित होती हैं ? सुपृष्ति और प्रलयकालमें जिसमें यह कार्य-करणका संघात लीन होता है उसकी विशेषता जाननेके लिये है ॥ १॥

## इन्द्रियोंका लयस्थान आत्मा है

तस्मै स होवाच। यथा गाग्यं मरीचयोऽर्कस्यास्तं गच्छतः सर्वा एतस्मिस्तेजोमण्डल एकीभवन्ति। ताः पुनः पुनष्दयतः प्रचरन्त्येवं ह वै तत्सर्वं परे देवे मन-स्येकीभवति। तेन तर्ह्येष पुरुषो न शृणोति न प्रयति न जिघ्नति न रसयते न स्पृशते नाभिवदते नाद्ते नानन्दयते न विसृजते नेयायते स्विपतीत्याचक्षते॥ २॥

तब उससे उस ( अ.चर्य ) ने कह -- 'हे गार्ग्य ! जिस प्रकार सर्वके अस्त होनेपर सम्पूर्ण किरणें उस तेजो नण्डलमें ही एकत्रित हो जाती हैं और उसका उदय होनेपर वे फिर फैल जाती हैं। उसी प्रकार वे सब [इन्द्रियाँ ] परमदेव मनमें एकीभावको प्राप्त हो जाती हैं। इससे तब बहु पुरुष न सुनता है, न देखता है, न सँघता है, न चखता है, न स्पर्श करता है, न बोछता है, न प्रहण ऋरता है, न आनन्द भोगता है, न मलोत्सर्ग करता है और न कोई चेष्टा करता है। तब उसे भोता है। ऐसा कहते हैं ॥ २ ॥

तस्मै स होवाचाचार्यः-शृणु हे गार्ग्य यत्त्वया पृष्टम् । यथा मरीचयो रइमयोऽर्कस्य आदित्यस्यास्तमदर्शनं गच्छतः सर्वा अशेषत एतस्मिस्तेजोमण्डले एकीभवन्ति तेजोराधिरूप विवेकान्हर्त्वमविशेषतां गच्छन्ति मरीचयस्तस्यैवार्कस्य ताः पुनः पुनरुद्यत उद्गच्छतः प्रचरन्ति विकीर्यन्ते । यथायं दृष्टान्तः. एवं ह वै तत्सर्व विषयेन्द्रियादि-जातं परे प्रकृष्टे देवे द्योतन-वति मनसि चक्षरादिदेवानां मनस्तन्त्रत्वात्परो देवो मनः

आचार्यने उस प्रश्नकर्तासे कहा—हे गार्थ ! त्ने जो पूछा है सो सुन--जिस प्रकार अर्क--सूर्यके अस्त --अदर्शनको प्राप्त होते समय सम्पर्ण मरीचियाँ---किरणें उस ते जोमण्डल-तेज:पुञ्ज-रूप सूर्यमें एकत्रित हो जाती हैं अर्थात अविवेचनीयता-अविशेषता-को प्राप्त हो जाती हैं, तथा उसी सूर्यके पुनः उदित होनेके समय-उससे निकलकर फैल जाती हैं: जैसा यह दृष्टान्त है उसी प्रकार वह विषय और इन्द्रियोंका सम्पूर्ण समृह खप्नकालमें परम—प्रकृष्ट देव---बोतनवान् मनमें--- चक्ष आदि देव (इन्द्रियाँ) मनके अधीन हैं, इसलिये मन परमदेव है, उसमें तिसन्खमकाल एकीभवति । एक हो जाता है। अर्थात सूर्य-

मण्डले मरीचिवदविशेषतां गच्छति । जिजागरिषोश्च रिवम-वन्मण्डलान्मनस एव प्रचरन्ति स्वच्यापाराय प्रतिप्रन्ते ।

यसात्स्वमकाले श्रोत्रादीनि शब्दाद्यपलिधिकरणानि मनसि एकीभृतानीय करणव्यापाराद् उपरतानि तेन तस्माचिह तस्मिन् स्वापकाल एप देवदचादिलक्षणः पुरुपो न शृणोति न पश्यित न जिम्नति न रसयते न स्पृशते नाभिवदते नादचे नानन्दयते न विसृजते नेयायते स्विपतीत्या-चक्षते लौकिकाः ॥ २ ॥

ਸ਼ਹਫ਼ਲਸ਼ੇਂ किरणोंके समान अभिन्नताको प्राप्त हो जाता तथा [ उदित होते हर ] सूर्यमण्डलसे किरणोंके समान वे (इन्द्रियाँ ) जागनेकी इच्छावाले पुरुषके मनसे ही फिर फैल जाती हैं: अर्थात अपने व्यापारके लिये प्रवत्त हो जाती हैं। क्योंकि निद्राकालमें विषयोंकी त्रपलब्धिके साधनरूप मनमें एकीभावको श्रोत्रादि हुएके इन्द्रिय-समा**न** प्राप्त उपरत **व्यापार**से हो इमलिये उस निदाकालमें देवदत्तादिरूप पुरुष न सुनता है। न देखता है, न सुँघता है, न चखता है, न स्पर्श करता है, न बोटता है, न प्रहण करता है. न आनन्द भोगता है, न त्यागता है और न चेष्टा करता **है। उ**स समय लैकिक पुरुष उसे 'सोता है' ऐसा कहते हैं ॥ २ ॥

सुपुप्तिमें जागनेवाले प्राण-भेद गाईपरवादि अग्निरूप हैं

प्राणाग्नय एवैतस्मिन्पुरे जाग्रति । गाईपत्यो ह वा एषोऽपानो व्यानोऽन्वाहार्यपचनो यद्गाईपत्यात्प्रणीयते प्रणयनादाहवनीयः प्राणः ॥ ३ ॥ [ सुष्रिप्तिकालमें ] इस शरीर एउ पुरमें प्राणागिन ही जागते हैं । यह अपान ही गाईपस्य अग्नि है, न्यान अन्वाहार्यपचन है तथा जो गाईपस्यसे ले जाया जाता है वह प्राण ही प्रणयन (ले जाये जाने ) के कारण आहवनीय अग्नि है ॥ ३ ॥

सप्तवत्स श्रोत्रादिप करणेष एतस्मिन्पूरे नवद्वारे देहे प्राणाग्रयः वायवोऽग्रय इवाग्नयो जाग्रति । अग्निसामान्यं आह—गाईपत्यो ह वा एषोऽपानः कथमित्याह ---यसाद्राईपत्यादग्नेरग्निहोत्रकाल इतरोऽग्निः आहवनीयः प्रणीयते प्रणयनात प्रणीयतेऽस्मादिति गाईपत्योऽग्निः प्रणयनो तथा सप्तस्यापानवत्तेः प्रणीयत म्रखनासिकाभ्यां इव प्राणो संचरत्यत आहवनीयस्थानीय: प्राणः । व्यानस्त हृदयाद् दक्षिण-सपिरद्वारेण निर्गमादृक्षिण-दिक्सम्बन्धादन्वाहार्यपचनो दक्षिणाग्निः ॥ ३ ॥

इस पुर यानी नौ द्वारवाले देहमें श्रोत्रादि इन्द्रियोके सो जाने-पर प्राणाग्नि ----प्राणादि पौच वाय ही अग्निके समान अग्नि हैं, वे ही जागते हैं । अब अग्निके साथ उनकी समानता बतलाते हैं--यह अपान ही गाईपस्य अग्नि है। किस प्रकार है, सो बतलाते हैं---क्योंकि अम्निहोत्रके समय गाईपत्य अग्निसे ही आहवनीयनामक दूसरा अग्नि जिसमें कि हवन जाता है ] सम्बन किया है: अत: प्रणयन किये जानेके कारण ब्युत्पत्तिके 'प्रणीयतेऽस्मात्' इस अनुसार वड्ड गार्हपत्याग्नि 'प्रणयन' है। इसी प्रकार प्राण भी सोये द्वए पुरुषकी अपानवृत्तिसे प्रणीत हुआ-सा ही मख और नासिकादारा सञ्चार करता है; अतः वह आहवनीय-स्थानीय है । तथा व्यान हृदयके दक्षिण छिद्रद्वारा निकलनेके कारण दक्षिण-दिशाके सम्बन्धसे अन्बाहार्य-पचन यानी दक्षिणाग्नि है।। ३।।

प्राणाप्त्रिके ऋत्विक्

अत्र च होताग्निहोत्रस्य—

— यहाँ [अगले वाक्यसे] अग्नि-होत्रके होता (ऋखिक्) का वर्णन किया जाता है—

यदुच्छ्वासनिःश्वासावेतावाहुती समं नयतीति स समानः । मनो ह वाव यजमानः । इष्टफलमेबोदानः स एनं यजमानमहरहर्वेद्य गमयति ॥ ४ ॥

क्योंकि उच्छ्यास और नि:श्वास ये मानो अग्निहोत्रकी आहुतियाँ हैं, उन्हें जो [ द्यारिकी स्थितिके लिये ] समभावसे विभक्त करता है यह समान [ ऋत्विक् है ]; मन ही निश्चय यजमान है, और इष्टक्तल ही लदान है; वह लदान इस मनरूप यजमानको नित्यप्रति ब्रह्मके पास पहुँचा देता है ॥ ४ ॥

यद्यसादुच्छ्वासिनःश्वासौ
अग्निहोत्राहुती इव नित्यं द्वित्वसामान्यादेव त्वेतावाहुती समं
साम्येन शरीरिखितिभावाय
नयति यो वायुरग्निस्थानीयोऽपि
होता चाहुत्योर्नेतृत्वात् । कोऽसौ
स समानः । अतश्च विदुषः
स्वापोऽप्यग्निहोत्रहवनमेव ।
तस्मादिद्वान्नाकर्मीत्येथं मन्तव्य
इत्यभिप्रायः । सर्वदा सर्वाणि

क्योंकि उच्छ्वाम और नि:श्वास अग्निहोत्रकी आहुतियोंके समान हैं, अतः [ इनमें और अग्निहोत्रकी आहुतियोंके समान हैं, अतः [ इनमें और अग्निहोत्रकी आहुतियोंमें ] समानरूपसे द्विश्व होनेके कारण जो वायु हारीरकी स्थितिके लिये इन दोनों आहुतियोंको साम्यभावसे सर्वदा चलाता है वह [ पूर्वमन्त्रके अनुसार ] अग्निस्थ नीय होनेपर भी आहुतियोंका नेता होनेके कारण होता ही है । वह है कौन ! समान । अतः विद्वान्की निद्रा भी अग्निहोत्रका हवन ही है । इसलिये अग्नियाय यह है कि विद्वान्को अकर्मा नहीं मानना चाहिये । इसीसे

भूतानि विचिन्वन्त्यपि खपत

इति हि वाजसनेयके।

अत्र हि जाग्रत्स प्राणाग्निषु उपसंहत्य बाह्यकरणानि विषयांश्र अग्निहोत्रफलमिय स्वर्ग ब्रह्म जिगमिपुर्मनो ह वाव यजमानो जागित यजमानवत्कार्यकरणेषु प्राधान्येन संव्यवहारात्स्वर्गमिव ब्रह्म प्रति प्रस्थितत्वाद्यजमानो मनः कल्प्यते।

इष्टफर्लं यागफरुमेबोदानो वायुः । उदाननिमित्तत्वादिष्ट-फरुप्राप्तेः । कथम् ? स उदानो मनआख्यं यजमानं स्वप्नवृत्ति-रूपादिष प्रच्याच्याहरहः सुपुप्ति-कारुं स्वर्गमिव ब्रह्माक्षरं गमयति । अतो यागफरु-स्थानीय उदानः ॥ ४ ॥ बृहदारण्यकोपनिषद्में भी कहा है कि उस विद्वान्के सोनेपर भी सब भूत सर्वदा चयन ( यागानुष्टान ) किया करते हैं।

इस अवस्थामें बाह्य इन्ह्रियों और विषयोंको पश्च प्राजस्वप जागते हुए ( प्रज्वलित ) अग्निमें हवन कर मनरूप यजमान अग्निहोत्रके फल स्वर्गके समान ब्रह्मके प्रति जानेकी इन्छ।से जागता रहता है । यजमानके समान भत और इन्द्रियोंमें प्रधानतासे व्यवहार करने और स्वर्गके समान ब्रह्मके प्रति प्रस्थित होनेसे यजमानरूपसे कल्पना किया गया है। ही इष्टफल यानी **उदानवाय** यज्ञका फल है, क्योंकि इष्टफलकी प्राप्ति उदानवायुके निमित्तसे ही होती है । किस प्रकार ? सो बतलाते हैं--- वह उदानवाय इस मन नामवाले यजमानको स्वप्नवृत्तिसे भी गिराकर नित्यप्रति सुप्रस्तिकालमें स्वर्गके समान अक्षरब्रह्मको प्राप्त करा देता है । अतः उदान यागफल-स्थानीय है ॥ ४ ॥

एवं विदुपः श्रोत्राद्युपरम- । कालादारभ्य यावत्सुप्तोत्थितो |

: श्रोत्राद्यपरम- इस प्रकार विद्वान्को श्रोत्रादि यावत्सुप्तोत्थितो इन्द्रियोंके उपरत होनेके समयसे

तावत्सर्वयागफलानुभव नाविदुपामिवानर्थायेति विद्वत्ता स्तूयते । न हि विदुप एव श्रोत्रादीनि स्वपन्ते प्राणाग्नयो वा जाग्रति जाग्रत्स्वप्नयोर्भनः स्वातन्त्र्यमनुभवदहरहः सुपुप्तं वा प्रतिपद्यते । समानं हि सर्व-प्राणिनां पर्यायेण जाग्रत्स्वप्न**-**सुपुप्तिगमनमतो विद्वत्तास्तुतिरेव | लिये समान है । अतः यह विद्वत्ता-इयम्रुपपद्यते । यत्पृष्टं कतर एप देवः स्वप्नान्पश्यतीति तदाह-

लेकर जबतक वह सोनेसे उठता है तबतक सम्पूर्ण यज्ञोंका फल ही अनुभव होता है, अज्ञानियोंके समान [ उसकी निद्रा ] अनर्थकी हेतु नहीं होती—ऐसा कहकर विद्वत्ताकी ही स्तुति की गयी है, क्योंकि केवल विद्वान्की ही श्रोत्रादि इन्द्रियौँ सोती और प्राणाग्नियाँ जागती हैं तथा उसीका मन जाप्रत् और सुपृतिमें स्वतःत्रताका अनुभव करता हुआ रोज-रोज सुपृतिको प्राप्त होता है—ऐसी बात नहीं हे । क्रमशः जाप्रत्, स्वय्न और सुपृतिमें जाना तो सभी प्राणियोंके की स्तुति ही हो सकती है। अब, पहले जो यह पूछा था कि कौन देव स्वप्नोंको देखता है ! सो

#### स्वप्नदर्शनका विवरण

अत्रैष देवः स्वप्ने महिमानमनुभवति । यद्दृष्टं दृष्ट-मनुपरयति श्रुतं श्रुतमेवार्थमनुश्रुणोति । देशदिगन्तरैश्र प्रत्यनुभूतं पुनः पुनः प्रत्यनुभवति दृष्टं चादृष्टं च श्रुतं चाश्रुतं चानुभूतं चाननुभूतं च सचासच सर्वं पश्यति सर्वः पश्यति ॥ ५ ॥

इस स्वप्नावस्थामें यह देव अपनी विभूतिका अनुभव करता है। इसके द्वारा [जाप्रत्-अवस्थामें ] जो देखा हुआ होता है उस देखे हुएको ही यह देखता है, सुनी-सुनी बार्तोको ही सुनता है तथा दिशा-विदिश्यओं में अनुभव किये हुएको ही पुन:-पुन: अनुभव करता है। [अधिक क्या ] यह देखे, बिना देखे, सुने, बिना सुने, अनुभव किये, बिना अनुभव किये तथा सत् और असत् सभी प्रकारके पदार्थोंको देखता हे और स्वयं भी सर्वस्त् होकर देखता है। ए ॥

अत्रोपरतेषु श्रोत्रादिषु देहरक्षायै जाग्रत्सु प्राणादिवायुषु
प्राक्सुषुप्तिप्रतिपत्तेः एतस्मिन्
अन्तराल एष देवोऽर्करिक्ष्मवत्
स्वात्मिनि संहृतश्रोत्रादिकरणः
स्वप्ने महिमानं विभूतिं विषयविषयिलक्षणमनेकात्मभावगमनम्
अनुभवति प्रतिषद्यते ।

नतु महिमानुभवने करणं मनोऽनुभवितुस्तत्कथं

विचारः स्वातन्त्रयेणानुभवति इत्युच्यते स्वतन्त्रो हि क्षेत्रज्ञः। नैप दोषः क्षेत्रज्ञस्य स्वा-

तन्त्र्यस्य मनउपाधिकृतत्वात्र हि

इस अवस्थामें यानी श्रोत्रादि इन्द्रियोंके उपरत हो जानेपर और प्राणादि वायुओंके जागते रहनेपर सुपुनिकी प्राप्तिसे पूर्व इस [ जाप्रत्-सुपुप्तिके ] मध्यकी अवस्थामें यह देव, जिसने सूर्यकी किरणोंके समान श्रोत्रादि इन्द्रियोंको अपनेमें छीन कर छिया है, स्वप्नावस्थामें अपनी महिमा यानी विभूतिको अनुभव करता है अर्थात् विपय-विषयीह्म अनेकारमस्वको प्राप्त हो जाता है ।

पूर्व ० मन तो विभूतिका अनुभव करनेथाले अनुभव करनेथे अनुभव करनेथाले पुरुपका करण है; फिर यह कैसे कहा जाता है, कि वह स्वतन्त्रतासे अनुभव करता है, क्योंकि स्वतन्त्र तो क्षेत्रज्ञ ही है।

सिद्धान्ती—इसमें कोई दोप नहीं है, क्योंकि क्षेत्रज्ञकी स्वतन्त्रता मनरूप उपाधिके कारण है, श्चेत्रज्ञः परमार्थतः स्वतः स्वपिति जागतिं वा । मनउपाधिकृतमेव तस्य जागरणं स्वप्नश्चेत्युक्तं वाजसनेयके 'स हि स्वप्नो भूत्वा ध्यायतीय लेलायतीय'' ( चृ०उ०४ । ३ । ७ ) इत्यादि । तस्मान्मनसो विभृत्यनुभवे स्यातन्त्रयवचनं न्याय्यमेव ।

मनउपाधिसहितत्वे स्वप्न-काले क्षेत्रज्ञस्य स्वयं बाध्येतेति <sup>स्वयंज्योतिष्ठ</sup> केचित् तन्न, श्रुत्य-र्थापरिज्ञानकृता भ्रान्तिः यसात्स्वयंज्योति-तेपाम । ष्ट्रादि च्यवहारोऽप्यामोक्षान्तः सर्वोऽविद्याविषय एव मनआद्य-पाधिजनितः । ''यत्र वा अन्यदिव स्यात्तत्रान्योऽन्यत्पश्येत्" ( वृ० उ०४।३।३१) ''मात्रासंसर्ग-स्त्वस्य भवति'' ''यत्र त्वस्य सर्वमात्मेवाभूत्तत्केन कं पश्येत" वास्तवमें क्षेत्रज्ञ तो स्वयं न सोता है और न जागता ही है। उसका जागना और सोना तो मनरूप उपाधिके ही कारण हैं—ऐसा वृहदारण्यकश्रुतिमें कहा है— 'वही [ वृद्धिसे तादास्यप्राप्त कर ] स्वप्नरूप होता है और मानो ध्यान करता तथा चेष्टा करता है" स्वपि अतः विभ्तिके अनुभवमें मनकी स्वतःत्रता बतलाना न्याययुक्त ही है।

किन्हीं-किन्हीं का कथन है कि स्वयनकालमें मनरूप उपाधिके सहित माननेमें क्षेत्रज्ञकी स्वयंप्रकाशतामें वाधा आवेगी सो ऐसी बात नहीं है। उनकी यह आति श्रुप्यर्थकों न जाननेके ही कारण है, क्योंकि मन आदि उपाधिसे प्राप्त हुआ स्वयंप्रकाशस्व आदि व्यवहार भी मोक्षपर्यन्त सब-का-सब अविधाके कारण ही हैं। जैसा कि ''जहाँ कोई अन्य-सा हो वहीं अन्यकों अन्य देख सकता है'' ''इस आत्मा-को विषयका संसर्ग ही नहीं होता'' ''जहाँ इसके लिये सब आत्मा ही हो गया वहीं किसे किसके द्वारा

( बृ० उ० २ | ४ | १४ | ) | देखे !'' इत्यादि श्रुतियोंसे प्रमाणित इत्यादिश्रुतिभ्यः । अतो मन्द होता है । अतः यह शङ्का मन्द त्रक्षविदामेवेयमाशङ्का न तु । त्रक्षज्ञानियोंकी ही है, एन्स-एकात्मविदाम् ।

नन्वेवं सति ''अत्रायं पुरुषः खयंज्योतिः" ( बृ० उ० ४ । ३ । १४ ) इति विशेषणमनर्थकं भवति ।

अत्यल्पमिद-आकाशस्त्रस्मिञ्शेते'' ( बृ० उ० | २ । १ । १७ ) इत्यन्तर्हद्य वाक्यसे आत्माका अन्तर्हद्यस्य परिच्छेदे सुतरां स्वयंज्योतिष्टं परिच्छेद सिद्ध होनेसे तो उसका बाध्येत ।

सत्यमेवमयं दोषो यद्यपि स्येति चेत्।

वेताओंकी नहीं।

*पूर्व* ० - ऐसा माननेपर तो ''इस खप्नावस्थामें यह पुरुष खयंज्योति है'' इस वाक्यसे बतलाया हुआ आत्म(का [ खयंज्योति ] विशेषण व्यर्थ हो जायगा।

सिद्धान्ती-इसपर हमें कहना है कि आपका यह कथन तो बहुत थोड़ा है । "यह जो हृद्यके भीतरका आकाश है उसमें स्वयंप्रकाशत्व और भी बाधित हो जाता है ।

पूर्व ० — य**ष**पि यह दोष तो। ठीक ही है; तथापि स्वप्नमें केन्नलता ( मनका अभाव हो जाने ) के कारण आत्माके स्वयंप्रकाशत्वसे उसका आधा मीर तो इल्का हो ही जाता है।

१. यहाँ भार इल्का होनेका अभिप्राय है स्वयंप्रकासताके प्रतियन्धकका दूर होना ।

नः तत्रापि "पुरीतित शेते" ( त्रु॰ उ॰ २ । १ । १९ ) इति श्रुतेः पुरीतन्नाडीसम्बन्धादत्रापि पुरुषस्य स्वयंज्योतिष्ट्रेनार्ध-भारापनयाभिप्रायो सृषेव । कथं तहि "अत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिः" (त्रु॰ उ॰ ४ । ३ । १४ ) इति ।

अन्यशाखात्वादनपेक्षा सा

## श्रुतिरिति चेत्।

नः अर्थेकत्वस्येष्टत्वादेको क्षात्मा सर्ववेदान्तानामर्था क्षात्मा सर्ववेदान्तानामर्था विजिज्ञापिषितो त्रुसुत्सितश्च । व्याप्तिमा स्वप्न आत्मनः स्वयं- द्रियोतिष्ट्रोपपत्तिर्वेक्तम् । श्रुते- व्योतिष्ट्रोपपत्तिर्वेक्तम् । श्रुते- व्यथार्थतत्त्वप्रकाशकत्यात् । व्याप्ति विजिष्टिष्ट्राप्ति श्रुण श्रुत्यर्थे हित्वा

सिद्धान्ती—ऐसी बात नहीं है;
उस अवस्थामें भी "पुरीतत् नाडीमें
रायन करता है" इस श्रुतिके
अनुसार जीवका पुरीतत् नाडीसे
सम्बन्ध रहनेके कारण यह अभिप्राय
मिथ्या ही है कि उसका आधा भार
निवन्त हो जाता है।

पूर्व o – तो फिर यह कैसे कहा गया है कि ''इस अवस्थामें यह पुरुष स्वयंप्रकाश होता है ?''

मध्यस्थ-यदि ऐसा मार्ने कि अन्य शाखाकी श्रुति\* होनेके कारण यहाँ उसकी कोई अपेक्षा नहीं हैं, तो।

नहीं है, ता ।

पूर्व०--ऐसा कहना ठीक नहीं,
क्योंक हमें सब श्रित्योंके अर्थकी
एकता ही इष्ट है । सम्पूर्ण वेदान्तोंका तात्वर्य एक आत्मा ही है;
बही उन्हें बनलाना इष्ट है और वही
जिज्ञासुओंको ज्ञातव्य है । इसल्यि
स्वप्नमें आत्माकी स्वयंग्रकाशताकी
उत्पत्ति बतलाना उचित है
क्योंकि श्रुति यथार्थ तत्त्वको ही
प्रकाशित करनेवाली है ।

णु श्रुत्यर्थे हित्वा *सिद्धान्ती* – अच्छा तो अब सब न त्वभिमानेन प्रकारका अभिमान त्याग कर श्रुतिका

क्योंकि यह उपनिषद् अथर्ववेदीय है और 'अत्रायं पुरुषः' आदि श्रुति
 क्वार्वेदीय काण्व शाखाकी है।

वर्षशतेनापि श्रुत्यर्थी ज्ञातुं शक्यते नाडीषु स्वपतस्तरसंबन्धाभावात्ततो विवि-च्य दर्शयितुं शक्यत इत्यात्मनः स्वयंज्योतिष्टं न बाध्यते । एवं मनस्यविद्याकामकर्मनिमित्तोद-भुतवासनावति कर्मनिमित्ता वासनाविद्ययान्यद्वस्त्वन्तरिमव सर्वकार्यकरणेभ्यः पश्यत: द्रष्डुर्वासनाभ्यो **दश्यरूपाभ्योऽन्यत्वेन** स्वयं ज्योतिष्टं सुद्पितेनापि तार्किकेण न वारियतं शक्यते । तसात साधक्तं मनसि प्रलीनेषु करणेषु च मनसि मनोमयः स्वप्नान्पञ्चतीति ।

अर्थ श्रवण कर, क्योंकि अपनेको पण्डित माननेवाले सभी पुरुषोंको भी श्रुतिका अर्थ समझमें नहीं आ सकता | जिस प्रकार [ स्वप्नावस्थामें ] हृदयाकाशमें और नाडीमें रायन करनेवाले **स्त्**यंप्रकाशस्व ਗ਼ਿਪਿਕ नहीं हो सकता, क्योंकि वह उससे सम्बन्ध न रहनेके कारण उससे पृथक करके दिखलाया जा सकता उसी प्रकार अविद्या, कामना और कर्म आदिके कारण उद्भृत हुई वासनाओंसे युक्त होनेपर भी मनमें अविद्यावश प्राप्त हुई कर्म-निमित्तक वासनाको अन्य वस्तुके समान देखनेवाले तथा सम्पर्ण कार्य-करणोंसे पृथग्भृत द्रष्टा आत्माका खयंप्रकाशत्व बडे गर्वीले तार्किकोंद्वारा भी निवृत्त नहीं किया जा सकता, क्योंकि वह दश्यरूप वासनाओंसे भिन्नह्रपसे स्थित है। इसलिये यह कहना बहुत ठीक है कि 'इन्द्रियोंके मनमें छीन हो जानेपर तथा मनके छीन न होनेपर आस्मा मनरूप होकर खप्न देखा करता है। १

कशं महिमानमन्त्रभवतीत्यु-च्यतेः यन्मित्रं पुत्रादि विभृत्यनु-वा पूर्वे दृष्टं तद्वासना-भवप्रकार: वासितः पुत्रमित्रादि-वासनासमुद्धतं पुत्रं मित्र मिव वाविद्यया प्रच्यतीत्येवं मन्यते। तथा श्रुतमर्थं तद्वासनयानुशृणो-तीव । देशदिगन्तरैश्व देशान्तरे-र्दिगन्तरेश्व प्रत्यनुभृतं पुनः पुनस्तत्प्रत्यनुभवतीवाविद्यया तथा दृष्टं चासिञ्जनमन्यदृष्टं जनमान्तरदृष्टमित्यर्थः अत्यन्तादृष्टे वासनानुपपत्तेः, एवं श्रुतं चाश्रुतं चानुभृतं चासिञ्जनमनि केवलेन मनसा अननुभृतं च मनसैव जन्मान्तरे-ऽनुभृतमित्यर्थः । सच परमार्थी-दकादि, असच मरीच्युदकादि । किं बहुनोक्तानुक्तं सर्वे पश्यति

वह अपनी विभूतिका किस प्रकार अनुभव करता है ? सो अब बतलाने हैं---जो मित्र या पुत्राहि उसका पहले देखा हुआ होता है उसीकी वासनासे युक्त हो वह पुत्र मित्रादिकी वासनासे प्रकट हुए पत्र या मित्रको मानो अविद्यासे देखता है-एसा समझता है। इसी प्रकार सुने हुए विषयको मानो उसीकी वासनासे सनता है तथा दिग्देशान्तरोंमें यानी भिनन-भिनन दिशा और देशों में अनुभव किये हुए पदार्थीको अविद्यासे पुन:-पुन: **अ**न्भव-सा करता है । इसी प्रकार दृष्ट---इसी जन्ममें देखे हुए एवं अदृष्ट अर्थात् जन्मान्तरमें देखे हुए. क्योंकि अत्यन्त अदृष्ट पटार्थीमें वासनाका होना सम्भव नहीं है, श्रुत-अश्रुत, अनुभूत---जिसका इसी जन्ममें केवल मनसे अनुभव किया हो, अननुभूत---जिसका मनसे ही जन्मान्तरमें अनुभव किया हो, सत्—जल आदि वास्तविक पदार्थ और असत्--- मृगजल आदि, अधिक क्वा कहा जाय---- ऊपर कहे हुए अथवा नहीं कहे हुए सभी पदार्थीकी

सर्वः पश्यति सर्वमनोवासनो- , वह सर्वरूपसे

पाधिः सन्नेवं सर्वकरणात्मा

मनोदेवः स्वप्नान्पश्यति ॥ ५॥ | खप्नोंको देखा करता है ॥ ५॥

मनोवासनारूप उपाविवाला होकर देखता है। इस प्रकार यह सर्वेन्द्रियरूप मनोदेव

### सप्तिनि रूपण

स यदा तेजसाभिभूतो भवत्यत्रैष देवः स्वप्नान पश्यत्यथ तदैतिसमञ्शारीर एतत्स्रखं भवति॥ ६ ॥

जिस समय यह मन तेजसे आकान्त होता है उस समय यह आत्मदेव खप्न नहीं देखता । उस समय इस शरीरमें यह सुख होता है ॥ ६ ॥

स यदा मनोरूपो देवो | यसिन्काले सौरेण पित्ताख्येन बेजसा नाडीशयेन सर्वतोऽभि-भतो भवति तिरस्कृतवासना-द्रारो भवति तदा सह करणैः मनसो रङमयो हुद्युपसंहता भवन्ति । यदा मनो दार्वमि-बद विशेषविज्ञानरूपेण करसं न्नरीरं व्याप्यावतिष्ठते तदा सुप्रप्तो भवति । अत्रैतस्मिन्काल एष मनआख्यो देवः स्वप्नान पश्यति दर्शनदारस्य निरुद्धत्वात

जिस समय वह मनरूप देव नाडीमें रहनेवाले पित्तनामक सौर तेजसे सब ओरसे अभिभृत अर्थात जिसकी वासनाओंकी अभिव्यक्तिका द्वार छम हो गया है---ऐसा हो जाता है उस समय इन्द्रियोंके सहित मनकी किरणोंका हृदयमें उपसंहार हो जाता है ! जिस समय मन काष्ट्रमें व्याप्त अग्निके समान निर्विशेष विज्ञानरूपसे सम्पूर्ण शरीरको व्याप्त करके स्थित होता है उस समय वह सुन्नुप्ति-अवस्थामें पहुँच जाता है । यहाँ अर्थात् इस समय यह मन नामवाला देव खप्नोंको नहीं देखता, क्योंकि तेजसा । अथ तदतास्मञ्शरार जिल्ला है । तदनन्तर इस द्यारीरमें यह सुख होता है ; तालर्य यह िक जो निराबाध भीर सामान्यरूपसे सम्पूर्ण शरीरमें व्याप्त विज्ञान है प्रसन्नं भवतीत्यर्थः ॥ ६ ॥

। अथ तदैतस्मिञ्शरीर उन्हें देखनेका द्वार तेजसे रुक वहीं स्फट हो जाता है ॥ ६ ॥

आत्मस्बरूपमुपाधिभिरन्यथा विभाव्यमानमद्वयमेकं शिवं शान्तं शान्त हो जाता है । अतः पृथिवी

एतस्मिन्कालेऽविद्याकामकर्म-निवन्धनानि कार्यकरणानि शान्तानि भवन्ति । तेषु शान्तेषु हो जाती हैं । उनके शान्त हो जानेपर, उपाधियोंके कारण अन्यरूपसे भासित होनेवाला आत्म-भवतीत्येतामेवावस्थां पृथिच्या-स्वित्याकृतमात्रानुप्रवेशेन दर्श-यितुं दृष्टान्तमाह— शान्त हा जाता ह । अतः पृथवा आद् अविद्याकृत मात्राओं (विश्यों ) के अनुप्रवेशद्वारा इसी अवस्थाको दिख्छानेके छिये दृष्टान्त दिया जाता है—

स यथा सोम्य वयांसि वासोवृक्षं संप्रतिष्ठन्ते एवं ह वै तत्मर्वं पर आत्मनि संप्रतिष्ठते ॥ ७ ॥

हे सोम्य ! जिस प्रकार पक्षी अपने बसेरेके बृक्षपर जाकर बैठ जाते हैं उसी प्रकार वह सब ( कार्यकरणसंघात ) सबसे उत्कृष्ट आत्मामें जाकर स्थित हो जाता है ॥ ७ ॥

स दृष्टान्तो यथा येन प्रका- वह दृष्टान्त इस प्रकार है— रेण सोम्य प्रियदर्शन वयांसि हे सोम्य—हे प्रियदर्शन ! जिस

पश्चिणो वासार्थ वक्षं वासोवक्षं । प्रकार पक्षी अपने वासोवक्ष-प्रति संप्रतिप्रन्ते गच्छन्ति । एवं यथा दृष्टान्तो ह वै तद्वक्ष्य-माणं सर्वं पर आत्मन्यक्षरे संप्रतिप्रते ॥ ७ ॥

बसेरेके वृक्षकी ओर प्रस्थान करते यानी जाते हैं, यह जैसा दृष्टान्त है उसी प्रकार आगे कड़ा जानेवाला वह सब सर्वातीत आत्मा — अक्षरमें जाकर स्थित हो जाता है ॥ ७ ॥

किं तत्सर्वम--

। वह सब क्या है !

पृथिवी च पृथिवीमात्रा च।पश्च।पोमात्रा च तेजश्च तेजोमात्रा च वायुश्र वायुमात्रा चाकाराश्राकारामात्रा च चक्षश्च द्रष्टव्यं च श्रोत्रं च श्रोतव्यं च घाणं च घात-व्यं च रसश्च रसयितव्यं च त्वक्च स्पर्शियतव्यं च वाक्च वक्तव्यं च हस्तौ चादातव्यं चोपस्थश्रानन्द्यितव्यं च पायुश्च विसर्जियतव्यं च पादौ च गन्तव्यं च मनश्च े मन्तव्यं च बुद्धिश्र बोद्धव्यं चाहङ्कारश्राहङ्कर्तव्यं च चित्तं च चेत्रियत्वयं च तेजश्च विद्योत्रियत्वयं च प्राणश्च विधारयितव्यं च ॥ ८ ॥

पृथित्री और पृथिवीमात्रा (गन्धतन्मात्रा ), जल और रसतन्मात्रा, तेज और रूपतन्मात्रा, वायु और स्पर्शतन्मात्रा, आकाश और शब्द-तन्मात्रा, नेत्र और द्रष्टव्य ( रूप ), श्रोत्र और श्रोतव्य ( शब्द ), प्राण और प्रातन्य ( गन्ध ), रसना और रसयितन्य ( रस ), खचा और स्पर्शयोग्य पदार्थ, वाक और वक्तज्य, हाथ और ग्रहण करनेयोग्य वस्तु, उपस्थ और **आ**नन्दियतन्य, पायु और विसर्जनीय, पाद और गन्तन्य स्थान, मन और मनन करनेयोग्य, बुद्धि और बोद्धन्य, अहङ्कार और अहङ्कारका

विषय, चित्त और चेतनीय, तेज और प्रकाश्य पदार्थ तथा प्राण और धारण करनेयोग्य वस्तु िये सभी आत्मामें छीन हो जाते हैं ।।। ८ ।।

प्रथिवी च स्थला पश्चगुणा तत्कारणा च प्रथिवीमात्रा च तथापश्चापोमात्रा ग्रन्धतन्मात्रा. तेजोमात्रा तेजश्र आका-वायश्च वायमात्रा स्थलानि शश्चाकाशमात्रा ਚ. च सक्ष्माणि च भृतानीत्यर्थः. तथा चक्षइचेन्द्रियं रूपंच द्रष्टव्यं च. श्रोत्रं च श्रोतव्यं च, घाणं च घातव्यं च. रसश्च रसयितव्यं त्वक्च स्पर्शयितव्यं हस्ती वक्तव्यं ਚ. उपस्थश्चानन्द-यितव्यं च, पायुश्च विसर्जयि-तव्यं च. पादौ च गन्तव्यं च, बुद्धीन्द्रियाणि कर्मेन्द्रियाणि तथा चोक्तानि, मनश्र पूर्वोक्तम्, मन्तव्यं च तद्विषयः. बुद्धिश्च निश्चयारिमका. बोद्धव्यं तद्विषयः. अहङ्कारश्वाभिमान-लक्षणमन्तः करणमहङ्कर्तव्यं तदिषयः, चित्तं च चेतनावद-न्तः करणमः

शब्दादि पाँच गुणोंसे युक्त स्थूछ पृथिवी और उसकी कारण-भूत पृथिवीतन्मात्रा यानी गन्ध-और तन्मात्रा, तथा जल तन्मात्रः, तेज और रूपतन्मात्रा. वाय और स्पर्शतन्मात्रा एवं आकाश और शब्दतन्मात्रा; अर्थात् सम्पूर्ण स्थ्रल और सूक्ष्म भूत; इसी प्रकार चक्ष-इन्द्रिय और उससे द्रष्टव्य रूप, श्रोत्र और श्रवणीय ( शब्द ), घाण और घातव्य ( गन्ध ), रस और रसयितव्य, स्वक् और स्पर्शयितव्य, वाक-इन्द्रिय और वक्तव्य ( वचन ), हाथ और उनसे ग्रहण करनेयोग्य पदार्थ, उपस्थ और आनन्दवितव्य, पाय और विसर्जनीय ( मल ), और गन्तव्य स्थान: इस प्रकार वर्णन की दुई ज्ञानेन्द्रियाँ और कर्मेन्द्रियौँ तथा पूर्वोक्त मन और उसका मन्तव्य विषय, निश्चयात्मिका बुद्धि और उसका बोद्धव्य विषय, अहङ्कार--अभिमानात्मक करण और उसका विषय अहङ्कर्तव्य, चित्त-चेतनायक चेतियत्वयं च और उसका चेतियतन्य

तद्विषयः: तेजश्च त्वगिन्द्रिय-व्यतिरेकेण प्रकाशविशिष्टा या त्वक्तया निर्भास्यो विषयो विद्यो-तयितव्यम्, प्राणश्च स्रतं यदाचक्षते नेन विधारियतव्यं संग्रथनीयं सर्वे हि कार्यकरण-जातं पाराध्येन संहतं नाम-रूपात्मकमेतावदेव ॥ ८ ।

तेज यानी विगिन्दियसे भिन्न प्रकाश-विशिष्ट त्वचा और विद्योतियत्व्य-उससे प्रकाशित होनेवाला विषय िचर्म े तथा प्राण जिसे संत्रात्मक कड़ते हैं और उससे धारण किये जानेयोग्य अर्थात प्रथित होनेयोग्य ियह सब सुप्रप्तिके समय आत्मामें जाकर स्थित हो जाता है, क्योंकि 1 पर---आत्माके छिये संहत हुआ नामरूपारमक सम्पूर्ण कार्य-करण-जात इतना ही है ॥ ८॥

कादिवद्भोक्तत्वकर्तृत्वेन इह अनुप्रविष्टम्-

अतः परं यदात्मरूपं जलसर्य- इससे परे जो आत्मखरूप जलमें प्रतिबिम्बित सूर्यके समा**न** इस शरीरमें कर्ता-भोक्तारूपसे अनुप्रविष्ट है---

### सपुत्तिमें जीवकी परमात्मपाति

एष हि द्रष्टा स्प्रष्टा श्रोता घाता रसयिता मन्ता बोद्धा कर्ता विज्ञानात्मा पुरुषः स परेऽक्षर आत्मनि संप्रतिष्रते ॥ ९ ॥

यही द्रष्टा, स्प्रष्टा, न्नोता, घाता, रसयिता, मन्ता ( मनन करने-वाला ). बोद्धा और कर्ता विज्ञानात्मा पुरुष है । वह पर अक्षर आत्मार्मे सम्यकप्रकारसे स्थित हो जाता है ॥ ९ ॥

एष हि द्रष्टा स्प्रष्टा श्रोत। यही देखनेवाला, स्वर्श करनेवाला, **ध**ननेव छा, सँघनेवाडा, चखने-घाता रसयिता मन्ता बोद्धा वाळा, मनन करनेवाळा, जानने-

कर्ता विज्ञानात्मा विज्ञानं विज्ञा-यतेऽनेनेति करणभूतं बुद्धचादीदं तु विजानातीति विज्ञानं कर्त्र-कारकरूपं तदातमा तत्स्वभावो कार्यकरणसंघातोक्तोपाधिपूर्णत्वा- दिखायी देनेवाळा सूर्यका प्रतिबिम्ब त्पुरुपः । स च जलसूर्यकादि-प्रतिविम्वस्य सूर्यादिप्रवेश-वज्जगदाधारशेषे परेऽक्षर जगत्के आधारम्त पर अक्षर आत्मानि संप्रतिष्ठते ॥ ९ ॥

वाला, कर्ता, विज्ञानारमा—जिनसे जाना जाता है वह बुद्धि आदि ज्ञानके साधनखरूप हैं, किन्तु यह आत्मा तो उन्हें जानता है इसलिये यह कर्ता कारकरूप विज्ञान है, यह तद्र्य—वैसे खभावताला अर्थात् विज्ञानुखभाव है। तथा कार्य-विज्ञातृस्त्रभाव इत्यर्थः । पुरुषः | करणसंघातरूप उपाधिमें पूर्ण होनेके कारण यह पुरुप है ।

तदेकत्विदः फलमाह— [ अक्षरम्बके साथ ] उस विज्ञानात्माका एकत्व जाननेवालेको जो फल मिलता है, वह बतलाते हैं—

परमेत्राक्षरं प्रतिप्रद्यते स यो ह वै तद्ब्छायमशारीर-मलोहितं शुभ्रमक्षरं वेदयते यस्तु सोम्य । स सर्वज्ञः सर्वो भवति । तदेष इन्होकः ॥ १० ॥

हे सोम्य ! इस छायाहीन, अशरीरी, अछोहित, शुभ्र अक्षरको जो पुरुष जानता है वह पर अक्षरको ही प्राप्त हो जाता है। वह सर्वज्ञ और सर्वरूप हो जाता है। इस सम्बन्धमें यह इल्लोक ( मन्त्र ) है।। १०॥

परमेवाक्षरं वक्ष्यमाणविशेषणं प्रतिपद्यत इत्येतदुच्यते । स यो ह वै तत्सर्वेषणाविनिर्मक्तोऽच्छायं तमोवर्जितम्, अशरीरं नामरूप-अलो-सर्वोपाधिशरीरवर्जितम्. हितं लोहितादिसर्वग्रणवर्जितम्, गुद्धम्, एवमत: য়স্ত্র सर्वविशेषणरहितत्वादक्षरम्. सत्यं पुरुषारूयम्, अप्राणम् अमनोगोचरम्. शिवं शान्तं सबाह्याभ्यन्तरमजं वेदयते वि-जानाति यस्त सर्वत्यागी सोम्य स सर्वज्ञो न तेनाविदितं किंचित सम्भवति । पूर्वमविद्यया सर्वज्ञ आसीत्प्रनर्विद्ययाविद्यापनये सर्वो भवति तदा। तत्तसिन्नर्थे एप उक्तार्थ-श्लोको मन्त्रो भवति संग्राहकः ॥ १० ॥

उसके विषयमें ऐसा कहते हैं कि वह आगे बतलाये जानेवाले विशेषणींसे युक्त पर अक्षरको ही प्राप्त हो जाता है। सम्पूर्ण ए॰-णाओंसे छटा हुआ जो अधिकारी उस अच्छाय---तमोदीन, अशरीर-सम्पर्ण औपाधिक शरीरोंमे रहित. अलोहित---लोहितादि सब प्रकारके गुणीसे हीन, और ऐसा होनेके कारण ही जो शुभ्र--शुद्ध, सम्पूर्ण विशेषणींसे रहित होनेके कारण अक्षर, पुरुष-सत्य. अप्राण. संज्ञक शिव, शान्त सबाद्याभ्यन्तर अज जानता है, तथा जो सबका करनेवाला है, हे सोम्य मर्वज्ञ हो जाता है--- उससे कुछ भी अज्ञात नहीं रह सकता। वह अविद्यावरा पहले असर्वज्ञ था, फिर विद्यादारा अविद्यांके नष्ट हो जाने-पर वही सर्वरूप हो जाता है। इस विषयमें उपर्युक्त अर्थका करनेवाला यह श्लोक यानी

अक्षरवद्यके ज्ञानका कल त्रिज्ञानात्मा सह देवेश्य सर्वेः प्राणा भृतानि संप्रतिष्ठन्ति यत्र ।

## तदक्षरं वेदयते यस्त सोम्य

सर्वज्ञः सर्वमेवाविवेशेति ॥ ११ <sup>॥</sup>

हे सोम्य! जिस अक्षरमें समस्त देवोंके सहित विज्ञानात्मा प्राण और भूत सम्यक् प्रकारसे स्थित होते हैं उसे जो जानता है वह सर्वज्ञ सभी में प्रवेश कर जाता है॥ ११॥

विज्ञानात्मा सह देवेश्वाग्न्या-। दिभिः प्राणश्रक्षरादयो भूतानि प्रथिच्यादीनि संप्रतिप्रन्ति प्रविज्ञन्ति यस्मिन्नक्षरे यत्र तदक्षरं वेदयते यस्त सोम्य प्रियदर्शन स सर्वज्ञः सर्वसेव आविवेशाविशतीत्यर्थः ॥ ११ ॥ जाता है ॥ ११ ॥

जिस अक्षरमें अग्नि आदि देवोंके सहित विज्ञानात्मा चक्ष आदि प्राण और पृथिवी आदि भूत प्रतिष्ठित होते अर्थात् प्रवेश करते हैं । हे सोम्य -- हे प्रियदर्शन ! उस अक्षरको जो जानता है वह सर्वज्ञ सभीमें आविष्ट अर्थात् प्रविष्ट हो

इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यश्रीमद्गोविन्दभगवत्पुज्यपादशिष्य-श्रीमच्छद्भरभगवतः कृतौ प्रश्नोत्रनिषद्धाच्ये चतुर्थः प्रश्नः ॥ ४ ॥



सत्यकामका प्रश्न-अोङ्कारोपासकको किस लोककी प्राप्ति होती है?

अथ हैनं शैब्यः सत्यकामः पप्रच्छ । स यो ह वै तद्भगवन्मनुष्येषु प्रायणान्तमोङ्कारमभिध्यायीत । कतमं वाव स तेन लोकं जयतीति ॥ १॥

तदनन्तर उन पिप्पलाद मुनिसे शिबिपुत्र सत्यवामने पूछा---भगवन् ! मनुष्योंमें जो पुरुष प्राणप्रयाणपर्यन्त इस ओङ्कारका चिन्तन करे, वह उस ( ओङ्कारोपासना ) से किस टोकको जीत लेता है ॥ १ ॥

मनुष्येषु मनुष्याणां मध्ये तद् मनुष्यजातिके बीच जो कोई अद्भुतमिव प्रायणान्तं मरणान्तम्, | यावजीवमित्येतत्, ओङ्कारमभि-ध्यायीतामिमुख्येन चिन्तयेत, करे [ वह किस लोकको जीत

अथ हैनं शैब्यः सत्यकामः तदनन्तर उन आचार्य िपछादसे शिविके पुत्र सस्य-पप्रच्छ; अथेदानीं परापरत्रह्म- कामने पूछा; अब इससे आगे पर प्राप्तिसाधनत्वेनोङ्कारस्योपासन-विधित्सया प्रश्न आरभ्यते— विधित्सया प्रश्न आरभ्यते— प्राप्तिसाधनत्वेनोङ्कारस्योपासनाका विधान करनेकी इच्छासे आगेका प्रश्न प्राप्तम किया जाता है।

स यः कश्चिद्ध वै भगवन् | हे भगवन् ! मनुष्योंमें---पर्यन्त यावर्जावन ओङ्कारका अभिध्यान अर्थात् मुख्यरूपसे चिन्तन

बाह्यविषये भ्य उपसंहतकरण: समाहितचित्तो भक्त्यावेशित-ब्रह्मभाव ओङ्कारे. आत्मप्रत्यय-सन्तानाविच्छेटो भिन्नजातीय-प्रत्ययान्त्रगखिलीकतो निर्वात-स्वदीपशिखासमोऽभिष्यानश-ब्दार्थः । सत्यत्रहाचर्याहिंसापरि-ग्रहत्यागसंन्यासञीचसन्तोषा-मायावित्वाद्यनेकयमनियमानु-यावज्जीवव्रत-गृहीतः स एवं धारणः कतमं वाव. अनेके हि ज्ञानकर्मभिर्जेतच्या लोकास्तिप्रन्ति तेषु तेनोङ्काराभिध्यानेन म लोकं जयति ॥ १ ॥

लेता है ? ] इन्द्रियोंको बाह्य विषयोंसे हटाकर और चित्तको एकाम्र कर उसे भक्तिके द्वारा जिसमें प्रतिष्ठा की गयी ओङ्कारमें इस प्रकार लगा देना कि आत्मप्रस्ययसन्ततिका हो----भिन्नजातीय उसमें बाधा न आवे तथा वह वायहीन स्थानमें रक्खे हए दीपक-की शिखाके समान स्थित जाय-ऐसा ध्यान ही 'अभिध्यान शब्दका अर्थ है। सत्य, ब्रह्मचर्य, अहिंसा, अवरिग्रह, त्याग, संन्यास, शौच, सन्तोष, निष्कपटता आदि अनेक यम-नियमोंसे सम्पन होकर यावज्जीवन ऐसा वत धारण करने-वालेको भला कौन-सा लोक प्राप्त होगा ? क्योंकि ज्ञान और कर्मसे प्राप्त होनेयोग्य तो बहत से लोक हैं. उनमें उस ओङ्कारचिन्तनद्वारा वह किस लोकको जीत लेता है ?॥ १॥

अोङ्कारोगसनासे प्राप्तन्य पर अथवा अपर वहा तस्में स होवाच एतद्वें सत्यकाम परं चापरं च ब्रह्म यदोङ्कारः । तस्माद्विद्वानेतेनैवायतने नैकतरमग्वेति ॥ २ ॥ उससे उस विध्यज्ञदने कहा— हे सत्यकाम ! यह जो ओङ्कार है वही निश्चय पर और अपर ब्रह्म है । अतः विद्वान् इसीके आश्रयसे उनमेंसे किसी एक [ ब्रह्म ] को प्राप्त हो जाता है ॥ २ ॥

इति प्रष्टवते तस्मै स होत्राच पिप्पलादः एतद्वै सत्यकाम ! एतदब्रह्म वै परं चापरं च ब्रह्म परं सत्यमक्षरं पुरुषाख्यमपरं च प्राणाख्यं प्रथमजं यत्तदोङ्कार एवोङ्कारात्मकमोङ्कारप्रतीकत्वात् । परं हि ब्रह्म शब्दाद्यपलक्षणानहें सर्वधर्मविशेषवर्जितमतो न शक्य-मतीन्द्रियगोचरत्वात्केवलेन मन-सावगाहितुम् । ओङ्कारे त् विष्ण्वा-दिप्रतिमास्थानीये भक्त्यावेशित-ब्रह्मभावे ध्यायिनां तत्प्रसीदति इत्येतदवगम्यते शास्त्रप्रामाण्यात तस्मात्परं चापरं च ब्रह्म यदोङ्कार इत्युप-चर्यते। तसादेवं विद्वानेतेनैवात्म-प्राप्तिसाधनेनैवोङ्काराभिष्यानेन परमपरं वान्वेति एकतरं ब्रह्मानुगच्छति नेदिष्टं ह्यालम्बन-मोङ्कारो ब्रह्मणः ॥ २ ॥

इस प्रकार पूछनेवाले सत्यकामसे पिष्पलादने कहा-हे सत्यकाम ! यह पर और अपर ब्रह्म: पर अर्थात सत्य अक्षर अथवा पुरुषसंज्ञक ब्रह्म तथा जो प्रथम विकाररूप प्राण-नामक अपर बहा है वह ओद्घार ही है; अर्थात् ओङ्काररूप प्रतीकवाला होनेसे ओङ्कारखरूप ही है। परनहा शब्दादिसे उपलक्षित होनेके अयोग्य और सब प्रकारके विशेष धर्मेंसे रहित है; अतः इन्द्रिय-गोचरतासे अतीत होनेके कारण केवल मनसे लसका अवगाइन नहीं किया किन्तु विष्ण प्रतिमास्थानीय ओङ्कारमें जिसमें कि भक्तिके द्वारा ब्रह्म-भावकी की गयी है, ध्यान **करने वालोंके** प्रति प्रसन्न होता शास्त्र प्रमाणसे जानी अपर ब्रह्म िओङ्कारमें ध्यान करनेवालोंके प्रति प्रसन्न होता है 🛾 । अतः पर और अपर ब्रह्म ओङ्कार ही है--ऐसा उपचारसे कहा जाता है। सतरां. विद्वान आत्मप्राप्तिके इस ओङ्कार-चिन्तनरूप साधनसे ही पर या अपर किसी एक ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है, क्योंकि ओङ्कार ही ब्रह्म-सबसे अधिक सभीपवर्ती आलम्बन है ॥ २ ॥

एकपात्राविशिष्ट ओङ्कारोपासनाका फल

स यद्येकमात्रमभिध्यायीत स तेनैव संवेदितस्तूर्ण-मेत्र जगस्यामभिसम्पद्यते । तमृचो मनुष्यलोकमुपनयन्ते स तत्र तस्सा बद्धचर्येण श्रद्धया सम्पन्नो महिमानमनु-भवति ॥ ३ ॥

वह यदि एकपात्राविशिष्ट ओङ्कारका ध्यान करता है तो उसीसे बोजको प्राप्त कर तुरंत ही संसारको प्राप्त हो जाता है। उसे ऋचाएँ मनुष्पर्शकमें ले जाता हैं। वहाँ वह तप, ब्रह्सचर्य और श्रद्धासे सम्परन होकर महिनाका अनुमत्र करता है।। ३।।

यद्यपोङ्गारस्य सकल-मात्राविभागज्ञो न भवति तथापि ओङ्काराभिध्यानप्रभावाद्विशिष्टा-गतिं गच्छतिः एतदेक-देशज्ञानवैगुण्यतयोङ्कारशरणः कर्मज्ञानोभयभ्रष्टो गच्छति । किं तर्हि ? यद्यप्येतम् **ओङ्कारमेवैकमात्राविभागज्ञ** केवलोऽभिध्यायीतैकमात्रं सदा घ्यायीत स तेनवैकमात्राविशि-ष्टोङ्काराभिष्याने नैव संवेदित: सम्बोधितस्तूर्णं क्षिप्रमेव जगत्यां पृथिच्यामभिसम्पद्यते ।

यद्यपि वह ओङ्कारकी समस्त मात्राओंका ज्ञाता नहीं होता; तो भी ओङ्कारके चिन्तनके प्रभावसे वह विशिष्ट गतिको ही प्राप्त होता है। ओङ्कारकी शरणमें प्राप्त हुआ पुरुष इसके एकांश ज्ञानरूप दोवसे कर्म और ज्ञान दोनोंसे भ्रष्ट होकर दुर्गतिको प्राप्त नहीं होता । तो फिर क्या होता है ? प्रकार यदि ओङ्कारकी केवल एक-मात्राका ज्ञाता होकर केवल एकमात्रा-विशिष्ट ओङ्कारका ही अभिध्यान यानी सर्वदा चिन्तन करता है तो वह उस एकमात्राविशिष्ट ओङ्कारके घ्यानसे ही संवेदित अर्थात् बोध प्राप्त कर तस्काल जगती यानी पृथिवी-लोकमें प्राप्त हो जाता है।

किम् ? मनुष्यलोकम् । अने-कानि हि जन्मानि जगत्यां सम्भवन्ति । तत्र तं माधकं जगत्यां मनुष्यलोकमेवर्च उप-नयन्त उपनिगमयन्ति । ऋच प्रथमेक-ऋग्वेदरूपा ह्योङ्कारस्य मात्राभिध्याता । तेन स तत्र मनुष्यजनमनि द्विजाग्रयः संस्तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया च संपन्नो महिमानं विभित्तमन्भवति न यथेष्टचेष्टो भवति योगभ्रष्टः कदाचिदपि न दर्गति गच्छति ॥ ३ ॥

[ पृथिनीलोक में ] किसे प्राप्तः होता है ! मनुष्यलोक को; क्यों कि संसार में तो अनेक प्रकार के जन्म हो सकते हैं । उनमें से संसार में उस साथक को ऋगरें मनुष्यलोक को ही ले जाती हैं, क्यों कि अंद्वार की हा ले जाती हैं, क्यों कि अंद्वार की हा ले जाती हैं, क्यों कि अंद्वार की श्राप्त की हुई पहुजे एक मात्रा (अ) ऋग्नेर रूपा है। इसमे उस मनुष्य-जन्में वह दिज्ञेष्ठ हो कर तप्र अहा वर्ध और श्रद्धांसे सम्पन्न हो महिमा यांनी निभू किता अनुभव करता है—श्रद्धांदीन हो कर स्वेच्छा चारी नहीं होता । ऐसा योग श्रद्ध कभी दुर्गतिको प्राप्त नहीं. होता ॥ ३ ॥

#### द्विमात्राविशिष्ट ओङ्कारोपासनाका फल

अथ यदि द्विमात्रेण मनसि सम्पद्यते सोऽन्तिरिक्षं यजुर्भिरुन्नीयते सोमलोकम् । सोमलोके विभूतिमनु-भूय पुनरावर्तते ॥ ४ ॥

और यदि वह द्विमात्राविशिष्ट ओङ्कारके विन्तनद्वारा मनसे एकत्वको प्राप्त हो जाता है तो उसे यन्तःश्रुतियाँ अन्तरिक्षस्थित सोम-छोकमें ले जाती हैं। तदनन्तर सोपछोकमें विभूतिका अनुभव कर बहु फिर छौट आता है।। ४।।

व्यथ पुनर्यदि द्विमात्राविभा-गजो द्विमात्रेण विश्विष्टमोङ्कारम् अभिध्यायीत खप्नात्मके मनसि मननीये यज्ञर्मये सोमदैवत्ये सं-पद्यत एकाग्रतयात्मभावं गच्छति स एवं सम्पन्नो मृतोऽन्तरिक्षम **अ**न्तरिश्चाधारं दितीयमात्रारूपं द्वितीयमात्रारूपैरेव यज्ञभिरुन्नीयते सोमलोकं सौम्यं जनम प्रापयनित तं यज्रंपीत्यर्थः स तत्र विभृति-मनुभूय सोमलोकं मनुष्यलोकं श्रवि प्रनरावर्तते ॥ ४ ॥

वह दो मात्राओं और यदि ( अ उ ) के विभागका ज्ञाता होकर द्विमात्राविशिष्ट ओङ्कारका चिन्तन करता है तो वह सोम ही जिसका देवता है उस खप्नात्मक यजुर्वेद-खरूप मननीय मनको प्राप्त होता है अर्थात एकाप्रताद्वारा आत्मभावको प्राप्त हो जाता है ियानी उसे ही अपना-आप मानने इस मत्यको प्राप्त होनेपर अन्तरिक्षाधार दितीयमात्राखरूप सोमलोकमें द्वितीयमात्रारूप यजु:-श्रतियोद्वारा सोमहोक हो हे जाया जाता है । अर्थात् यजुःश्रुनियाँ उसे सोमळोकसम्बन्धी जनम प्राप्त । उस सोमलेकमें विभृतिका अनुभव कर वह फिर मनुष्यलोकमें लौट आता है ॥ ४॥

## त्रिमात्राविशिष्ट ओङ्कारोपासनाका फल

यः पुनरेतं त्रिमात्रेणोमित्येतेनैवाक्षरेण परं पुरुषमभि-ध्यायीत स तेजिस सूर्ये संपन्नः । यथा पादोदरस्त्वचा विनिर्मुच्यत एवं ह वै स पाप्मना विनिर्मुक्तः स सामभिरुन्नीयते ब्रह्मलोकं स एतस्माञ्जीवघनःत्परात्परं पुरिशयं पुरुषमीक्षते तदेतौ श्लोको भवतः ॥ ५ ॥

किन्त जो उपासक त्रिमात्राविशिष्ट 'ॐ' इस अक्षरद्वारा इस परम-परुषकी उपासना करता है वह तेजोमय सूर्यछोकको प्राप्त होता है। सर्प जिस प्रकार केंचुलीसे निकल भाता है उसी प्रकार वह पापोंसे मक हो जाता है। वह सामश्रुतियोंद्वारा ब्रह्मलोकमें ले जाया जाता है और इस जीवनसे भी उत्कृष्ट हृदयस्थित परम पुरुषका साक्षात्कार करता है। इस सम्बन्धर्मे ये दो श्लोक हैं॥ ५॥

यः पुनरेतमोङ्कारं त्रिमात्रेण | परन्तु जो पुरुष इस तीन त्रिमात्राविषयविज्ञानविशिष्टेन ओमित्येतेनैवाक्षरेण परं सूर्यी-न्तर्गतं पुरुषं प्रतीकेनाभि-ध्यायीत तेनाभिष्यानेन, प्रतीकत्वेन ह्यालम्बनत्वं प्रकृतम् स्थित हो जाता है । वह मृत्युके ओङ्कारस्य परं चापरं च ब्रह्मेत्य-भेदश्चतेरोङ्कारमिति च द्वितीया-नेकशः श्रुता बाध्येतान्यथा। यद्यपि तृतीयाभिध्यानत्वेन करण-त्वम्रुपपद्यते तथापि प्रकृतानु-रोधात्त्रिमात्रं परं पुरुषमिति द्वितीयंव परिणेया ''त्यजेदेकं

मात्राओंबाले—तीन मात्राविषयक विज्ञानसे युक्त 'ॐ' इस अक्षरात्मक प्रतीकरूपसे पर अर्थात् मण्डलान्तर्गत पुरुषका करता है वह उस जिन्तनके द्वारा ही ध्यान करता हुआ तृतीय मात्रारूप होकर तेजोमय सूर्यलोकमें पथात् भी चन्द्रलोकादिके समान सूयलोकसे लौटकर नहीं आता, बलिक सूर्यमें लीन हुआ ही स्थित ......ू रहता है । 'दरं चापरं च ब्रह्म' इस अभेदश्रुतिद्वारा ओङ्कारका प्रतीकरूपसे आलम्बनत्व बतलाया गया है [ ब्रह्मप्राप्तिमें उसका साधनत्व नहीं बतलाया गया ]। अन्यथा बहुतःसी श्रृतियोमें जो 'ओङ्कारम्' ऐसी द्वितीया विभक्ति आयी है वह बाधित हो जायगी। कुलस्यार्थे'' (महा० उ० ३७।१७) इति न्यायेन । स तृतीयमात्रारूपस्तेजसि स्रयें संपन्नो भवति घ्यायमानो स्रतोऽपि स्र्यात्सोमलोकादिवन्न पुनरावर्तते किन्तु स्र्यें संपन्न-मात्र एव ।

मात्र एवं। यथा पादोदरः सर्पस्त्वचा विनिर्भ्रच्यते जीर्णत्विग्विनिर्भ्रक्तः स पुनर्नवो भवति । एवं ह वा एष यथा दृष्टान्तः स पाप्मना सर्पत्वक्थानीयेनाशुद्धिरूपेण विनिर्म्रकः सामभिस्त्रतीयमात्रा-रूपैरूर्ध्वमुत्रीयते ब्रह्मलोकं हिर-ण्यगर्भस्य ब्रह्मणो लोकं सत्या रूयम् । स हिरण्यगर्भः सर्वेषां संसारिणां जीवानामात्मभूतः । स ह्यन्तरात्मा लिङ्गरूपेण सर्व-भृतानाम्, तस्मिन्हि लिङ्गात्मनि संहताः सर्वे जीवाः। तस्मात्स जीवघनः । स विद्वांस्त्रिमात्रोङ्का-राभिज्ञ एतसाज्जीवधनाद्धिरण्य- यद्यपि 'श्रोमिस्येतेन' इस पदमें
तृतीया विभक्ति होनेके कारण इसका
करणस्व (साधनस्व) मानना भी
ठीक है तथापि 'स्यजेदेकं कुलस्यार्थे''
(कुलके हितके लिये एक व्यक्तिका
त्याग कर देना चाहिये) इस न्यायसे
प्रकरणके अनुसार इसे 'त्रिमात्रं
परं पुरुषम्' इस प्रकार द्वितीया
विभक्तिमें ही परिणत कर लेना
चाहिये।

पादोदर--सर्व जिस प्रकार केंचुकीसे छुट जाता है, और वह जीर्ण त्वचासे छटकर पुनः नवीन हो जाता है. उसी प्रकार जैसा कि यह दृष्टान्त है, वह साधक सर्वकी केंचुळीरूप अशुद्धिमय पापसे मुक्त हो तृतीय मात्रारूप सामध्रतियोद्वारा ब्रह्मलोकको यानी ऊपरकी ओर हिरण्यगर्भ--- ब्रह्माके सत्यनामक लोकको ले जाया जाता है। वह हिरण्यगर्भ सम्पूर्ण संसारी जीवोंका आत्मस्वरूप हैं। वही लिङ्गदेहरूपसे समस्त जीवोंका अन्तरात्मा है उस लिङ्गातमा हिरण्यगर्भमें समस्त जीव संइत हैं। अतः जीवधन है । वह त्रिमात्र ओङ्कार-का ज्ञाता एवं ध्यान करनेवाला विद्वान् इस उत्तम जीवधनखरूप

पुरुपमीक्षते पुरिश्चयं सर्वश्चरीरा- सम्पूर्ण शरीरोंमें अनुप्रविष्ट परमात्मा-नुप्रविष्टं पश्यति ध्यायमानः । संज्ञक पुरुषको देखता है । इस

परमात्माख्यं । हिरण्यगर्भसे भी श्रेष्ठ तथा परिशय-तदेतसिन्यथोक्तार्थप्रकाशको उपर्युक्त अर्थको ही प्रकाशित करने-मन्त्रो भवतः ॥ ५ ॥ वाले ये दो श्लोक यानी नन्त्र हैं ॥५॥

ओङ्कारकी तीन मात्राओंकी विशेषता

तिस्रो मात्रा मृत्युमत्यः प्रयुक्ता अन्योन्यसक्ता अनविषयुक्ताः।

क्रियास बाह्याभ्यन्तरमध्यमास सम्यक्त्रयुक्तासु न कम्पते ज्ञः ॥ ६ ॥

भोङ्गारकी तीनों मात्राएँ [ पृथक्-पृथक् ] रहनेपर मृत्युसे युक्त हैं । वे [ध्यान-क्रियामें ] प्रयुक्त होती हैं और परस्पर सम्बद्ध तथा अनविप्रयुक्ता ( जिनका विपरीत प्रयोग न किया गया हो-ऐसी ) हैं। इस प्रकार बाह्य ( जाप्रत् ), आभ्यन्तर ( सुपुति ) और मध्यम ( खप्न-स्थानीय ) क्रियाओं में उनका सम्यक प्रयोग किया जानेपर ज्ञाता पुरुष विचिलित नहीं होता ॥ ६ ॥

कारमकाराख्या मात्रा मृत्युमत्यो मृत्यु- हैं। जिनकी मृत्यु विद्यमान हैं— यीसां विद्यते ता मृत्युमत्यो जो मृत्युकी पहुँ वसे परे नहीं हैं मृत्युगोचरादनिकान्ता मृत्यु- अर्थात् मृत्युकी विषयभूता ही हैं गोचरा एवेत्यर्थः । ता आत्मनो उन्हें मृत्युमती कहते हैं । वे आत्मा-

तिस्रस्त्रिमं ख्याका अकारो- | ओङ्कारकी भकार, उकार और ओङ्कारस्य मिकार-ये तीन मात्राएँ मृत्युमती ध्यानिकयासु प्रयुक्ताः, किं चान्योन्यसक्ता इतरेतरसंबद्धाः,
अनिवप्रयुक्ता विशेषेणैकैकविषय
एव प्रयुक्ता विष्रयुक्ताः, न तथा
विष्रयुक्ता अविष्रयुक्ताः नाविष्रयुक्ता अनविष्रयुक्ताः।

किंतर्हि, विशेषेणैकस्मिन्ध्यानकाले तिसृष् कियासु बाह्याभ्यन्तरमध्यमासु जाग्रन्समसुपुप्तस्थानपुरुषाभिध्यानलक्षणासु
योगिकयासु सम्यक्ष्रयुक्तासु
सम्यग्ध्यानकाले प्रयोजितासु न
कम्पते न चलति यो योगी
यथोक्तविभागञ्ज ओङ्कारस्येत्यर्थः, न तस्यैवंविदश्रलनमुपपद्यते । यस्माजाग्रत्स्वमसुषुप्तपुरुषाः सह स्थानैर्मात्रात्रयरूपेण

की ध्यानिकयाओं में प्रयुक्त होती हैं; और अन्योन्यसक्त यानी एक-दूसरीसे सम्बद्ध हैं [तथा] वे 'अनविप्र-युक्ता' हैं—जो विशेषरूपसे एक विषयमें ही प्रयुक्त हों वे 'विप्रयुक्ता' कहलाती हैं, तथा जो विषयुक्ता न हों उन्हें 'अविप्रयुक्ता' कहते हैं और जो अविप्रयुक्ता नहीं हैं वे ही 'अनविप्रयुक्ता' कहलाती हैं।

तो इससे क्या सिद्ध हुआ ? इस प्रकार विशेषरूपसे एक ही बाह्य, आभ्यन्तर और मध्यम तीन क्रियाओं-में यानी ध्यानकालमें जाप्रत, खप्न और सुप्रतिके अभिमानी विश्व, तैजस और प्राज्ञ अथवा समष्टि ह्रपसे विराट, हिरण्यगर्भ और ईश्वर-इन पुरुपेंके अभिध्यानरूप योगिकयाओंके सम्यक् प्रयोग किये जानेपर-सम्यक् प्यानकालमें प्रयो-जिन होनेपर ज्ञानी-योगी ओङ्कारकी मात्राओंके पूर्वोक्त विभाग-को जाननेवाला साधक विचलित नहीं होता । इस प्रकार जाननेवाले उस योगीका विचलित होना सिद्ध नहीं होता । क्योंकि जाप्रत्, खप्न और सुपुतिके अभिमानी पुरुष अपने स्थानींके सहित मात्रात्रयहूप ओङ्कार

ओक्कारात्मरूपेण दृष्टाः । स होवं | खरूपसे देखे जा चुके हैं । इस विद्वान्सर्वीत्मभूत ओङ्कारमयः स्वरूपताको प्राप्त हुआ वह ीद्वान् कहाँसे और किसके प्रति विचित्रत

कतो वा चलेत्कस्मिन्वा ॥ ६ ॥ होगा ? ॥ ६ ॥

ऋगादि वेद और ओङ्कारसे प्राप्त होनेवाले लोक

द्वितीयो दूसरा मन्त्र उपर्युक्त सम्पूर्ण अर्थका संग्रह करनेके छिये है— सर्वार्थसंग्रहार्थो मन्त्र:--

ऋगिभरेतं

यजभिरन्तरिक्षं

सामभिर्यत्तत्कवयो वेदयन्ते । तमोङ्कारेणैत्रायननेनान्वेति. विद्वान्

यत्तच्छान्तमजरममृतमभयं परं चेति॥ ७ ॥

साधक ऋग्वेदद्वारा इस छोकको, यजुर्वेदद्वारा अन्तरिक्षको और सामनेदद्वारा उस लोकको प्राप्त होता है, जिसे विज्ञानन जानते हैं। तथा उस ओङ्काररूप आलम्बनके द्वारा ही विद्वान उस लोकको प्राप्त होता है जो शान्त, अजर, अमर, अमय एवं सबसे पर ( श्रेष्ठ ) है ॥७॥

लक्षितम् । यजुर्भिरन्तरिक्षं लोकको, यजुर्वेदद्वारा सोमाधिष्ठित सोमाधिष्ठितम् । सामभिर्यत्तद् अन्तरिक्षको और सामवेदद्वारा ब्रह्मलोकिमिति तृतीयं कवयो उस तृतीय ब्रह्मलोकको, जिसे कि मेधाविनो विद्यावन्त नाविद्वांसो

ऋग्भिरेतं लोकं मनुष्योप- | ऋग्भेदद्वारा इस मनुष्योपलक्षित एव किति, मेजावी अर्थात् विद्वान् छोग वेदयन्ते । ही जानते हैं-अविद्वान नहीं: तं त्रिविधं लोकमोङ्कारेण इस क्रमसे द्वारा ही विद्वार साधनेनापरत्रझलक्षणमन्वेत्यनु- त्रिविध लोकन्व गच्छति विद्वान् । अर्थात् इन

तेनैवोङ्कारेण यत्तत्परं ब्रह्माक्षरं सत्यं पुरुषाच्यं शान्तं
विग्रुक्तं जाग्रत्स्वप्नसुपुप्त्यादिविशेषसर्वप्रपश्चवित्रजितमत एव
अजरं जरावर्जितमपृतं मृत्युवर्जितमत एव यस्माज्जराविक्रियारहितमतोऽभयम्, यस्मादेव
अभयं तस्मात्परं निरतिशयम्,
तद्प्योङ्कारेणायतनेन गमनसाधनेनान्वेतीत्यर्थः । इतिशब्दो
वाक्यपरिसमाप्त्यर्थः ॥ ७ ॥

इस क्रमसे ओङ्काररूप साधनके द्वारा ही विद्वान् अपरब्रह्मखरूप इस त्रिविध लोकको प्राप्त हो जाता है अर्थात् इन तीर्नोका अनुगमन करता है।

ओङ्कारसे ही वह उस अक्षर सत्य और पुरुषसंज्ञक परब्रहा-को प्रप्त होता है जो शान्त-विमुक्त अर्थात् जाप्रत्, खप्न और सुप्रप्ति आदि विशेषभावमय सब प्रकारके प्रपञ्चसे रहित है. इसछिये जो अनर---- जराश्चन्य अतः अमृत-मृत्यरहित है । क्योंिक वड जराह्य इसलिये हे । और अभय होनेके ही पर-निरतिशय तालर्य यह कि उसे भी वह ओंकार-यानी साधनके द्वारा ही प्राप्त होता है। मन्त्रके अन्तमें 'इति' शब्द वाक्यकी परिसमाप्तिके लिये है। । ७।।

इति श्रीपरारमहंसपरिवानकाचार्यश्रीमद्रोविन्दभगवरपुञ्यपादशिष्य-श्रीमच्छङ्गरभगवतः कृतौ प्ररनोपनिषद्भाष्ये पश्चमः प्रश्नः ॥ ५ ॥



## बह्य प्रश्न

सुकेशाका प्रश्न —सोलह कलाओं वाला पुरुप कौन है :

अथ हैनं सुकेशा भारद्वाजः पप्रच्छ । भगवन्हिर-ण्यनाभः कौसल्यो राजपुत्रो मामुपेत्यैतं प्रश्नमपृच्छत । षोडशकलं भारद्वाज पुरुषं वेत्थ तमहं कुमारमञ्ज्ञवं नाहिममं वेद यदाहिमममवेदिषं कथं ते नावक्ष्यमिति समूलो वा एष परिशुष्यति योऽनृतमभिवदति तस्मान्ना-हीम्यनृतं वक्तुं स तूष्णी रथमारुह्य प्रवन्नाज । तं त्वा प्रच्छामि कासौ पुरुष इति ॥ १ ॥

तदनन्तर उन पिप्पठादाचार्यसे भरद्वाजके पुत्र धुकेशाने पृष्ठा---"भगवन् ! कोसळदेशके राजकुमार हिरण्यनाभने मेरे पास आकर यह प्रकृत पूछा था---(भारद्वाज ! क्या तू सोलह कलाओंबाले पुरुषको जानता है ? तब मैंने उस कुमारसे कहा— भैं इसे नहीं जानता; यदि मैं इसे जानता होता तो तुझे क्यों न बतलाता ? जो पुरुष भिष्या भाषण करता है वह सब ओरसे मूलसहित सूख जाता है; अत: मैं भिथ्या भाषण नहीं कर सकता।' तब वह चुपचाप रथपर चढ़कर चला गया। सो अब मैं आपसे उसके विषयमें पूछता हूँ कि वह पुरुष कहाँ है ?!!। १॥

अथ हैनं सुकेशा भारद्वाजः | अथ ६न सुकशा नारकाण पप्रच्छ।समस्तं जगत्कार्यकारण-पहले यह कहा जा चुका है कि सुप्रिकालमें विज्ञानात्मना सम्पूर्ण कार्यवारणक्रप जगत् अक्षर परसिन्नक्षरे सुपुप्तिकाले सम्प्र- (अविनाशी) परम पुरुषमें छीन

तदनन्तर उन विष्यलादाचार्यसे

तिष्ठत इत्युक्तम् । सामथ्यीत्प्रलये- । हो जाता है । इसी नियमके ऽपि तस्मिन्नेवाक्षरे सम्प्रतिष्ठते जगत्तत एवोत्पद्यत इति सिद्धं अक्षरमें ही स्थित होता है और भवति । न ह्यकारणे कार्यस्य सम्प्रतिष्टानम्प्रपद्यते ।

'आत्मन एष प्राणो जायते' इति । जगतश्र यन्मूलं तत्परिज्ञानात्परं श्रेय इति सर्वोपनिषदां निश्चितोऽर्थः। अनन्तरं चोक्तं 'स सर्वज्ञः सर्वो भवति' इति वक्तव्यं च क तर्हि तदक्षरं सत्यं पुरुषाच्यं विज्ञेयमिति तदर्थोऽयं प्रश्न आरभ्यते । वृत्तान्वाख्यानं च विशेषोपादानार्थम् ।

अनुसार यह भी सिद्ध होता है कि प्रलयकालमें भी यह जगत् उस फिर उसीसे उत्पन हो जाता है, क्योंकि जो कारण नहीं है उसमें कार्यका टीन होना सम्भव नहीं है। इसके सिवा [प्रश्न ३ | ३ में ]

यह कहा भी है कि 'यह प्राण आत्मासे उत्पन्न होता है' तथा सम्पूर्ण उपनिषदोंका यह निश्चित अभिप्राय है कि 'जो जग्त्का आदि कारण है उसके ज्ञानसे ही आत्यन्तिक कल्याण हो सकता है। अभी प्रिश्न ४। १० में ] यह कहा जाचुका है कि 'वह सर्वज्ञ और सर्वात्मक हो जाता है। अतः अब यह बतलाना चाहिये कि 'उस पुरुषसंज्ञक सत्य और अक्षरको कहाँ जानना चाहिये ?? इसीके लिये यह [ छठा ] प्रश्न आरम्भ किया जाता **है।** आएया-विज्ञानस्य दुर्लभत्वरूयापनेन यिकाका उल्लेख इसिलये किया गया है कि जिससे विज्ञानकी दुर्लभता प्रदर्शित होनेसे मुमुक्षुलोग उसकी प्राप्तिके लिये विशेष पुत्रो जातितः क्षत्रियो उपेत्योपगम्यैतमुच्यमानं प्रश्न-मप्रच्छत । षोडशकलं षोडश-संख्याकाः कला आत्मन्यविद्याध्यारोपितरूपा यसिन पुरुषे सोऽयं षोडशकलस्तं षोडशकलं हे भारद्वाज पुरुषं वेत्थ विजानासि । तमहं राजपुत्रं कुमारं पृष्टवन्तमब्रुवग्रक्तवानसि नाहमिमं वेद यं त्वं पृच्छसीति । एवम्रक्तवत्यपि मय्यज्ञान-मसंभावयन्तं तमज्ञाने कारण-मवादिपम् । यदि कथश्चिदहिममं त्वया पृष्टं पुरुषमवेदिषं विदित-कथमत्यन्तशिष्यगुण-वतेऽर्थिने ते तुम्यं नावक्ष्यं नोक्त-वानस्मि **ब्रयामित्यर्थः** न भ्रयोऽप्यप्रत्ययमिवालक्ष्य प्रत्याययितुमन्नवम् समूल: वा एषोऽन्यथा सह

हे भगवन हिरण्यनाभी नामतः

कोसलायां भवः कौसल्यो राज-

अब सुकेशाका प्रश्न आरम्भ होता है- ] हे भगवन् ! कौसल-पुरीमें उत्पन्न हुए हिरण्यनाभनामक एक राजपुत्रने-जो जातिकः। क्षत्रिय था मेरे समीप आकर यह जानेवाला प्रभ किया- 'हे भारद्वाज ! क्या त षोडशकल पुरुषको---जिस परुषमें. शरीरमें अवयवोंके अविद्यावश समान. सोलह कलाएँ आरोपित की गयी हों उसे पोडशकल पुरुष कहते हैं सोलह कलाओं वाले पुरुषको क्या तू जानता है ? इस प्रकार प्रछते हुए उस राजकुमारसे मैंने कहा--- 'तुम जिसके विषयमें पूछते हो मैं उसे नहीं जानता। ऐसा कह नेपर भी मुझमें अज्ञानकी

सम्भावना न करनेवाले उस राजकुमारको मैंने अपने अज्ञानका कारण बतलाया—'यदि कहीं तेरे पूछे हुए इस पुरुषको मैं जानता तो तुझ अरयन्त शिष्यगुणसम्पन्न प्रार्थासे क्यों न कहता ! अर्थात् तुझे वर्यो न बतलाता !' फिर भी उसे अविश्वस्त-सा देख उसको विश्वास दिलानेके लिये मैंने कहा— 'जो पुरुष अपने आस्माको अन्यथा करता हुआ अन्नत— अय्यार्थ सन्तमात्मानमन्यथा कुर्वन्ननृत-मयथाभृतार्थमभिवदति यः स परिग्रुष्यति शोपम्रुपैतीहलोकपर-लोकाभ्यां विच्छिद्यते विनश्यति । यत एवं जाने तसान्नार्होम्यह-मनृतं वक्तुं मृदयत् ।

स राजपुत्र एवं प्रत्यायितः तुष्णीं व्रीडितो रथमारुद्य प्रवत्राज प्रगतवान् यथागतमेव । अतो न्यायत उपसन्नाय योग्याय जानता विद्या वक्तर्व्यवानृतं च वक्तव्यं सर्वाखप्यवस्थास इत्येतित्सद्धं भवति । तं प्रस्पं त्वा त्वां प्रच्छामि मम हदि विजेयत्वेन शलयभिव स्थितं क्वासौ वर्तते विज्ञेयः पुरुष इति ॥ १ ॥

भाषण करता है वह समूल अर्थात् मूलके सिहत मूख जाता है अर्थात् इस लोक और परलोक दोनोंसे ही विलग होकर नष्ट हो जाता है। मैं इस बानको जानता हूँ, इसिलये अञ्चानी पुरुषके समान मिथ्या भाषण नहीं कर सकता।

प्रकार विश्वास दिलाये जानेपर वह राजकुमार चुपचाप---संक्वित हो रथपर चढ़कर जहाँसे आया था वहीं चला गया । इससे है कि अपने सिद्ध होता यह समीप नियमपूर्वक आये हुए योग्य जिज्ञासके प्रति विज्ञ विद्याका उपदेश करना ही चाहिये। अत्रस्थाओं में तथा सभी भाषण कभी न करना चाहिये। िसुकेशा कहता है — हे भगवन्! ] मेरे हृदयमें ज्ञातब्यरूपसे कॉॅंटेके समान खटकते हुए उस पुरुषके विषयमें मैं आपसे पूछता हूँ कि वह ज्ञातव्य पुरुष कहाँ रहता है ?॥१॥

*पिपलादका उत्तर--वह पुरुष शरीरमें स्थित है* 

तस्मै स होवाच । इहैवान्तःशरीरे सोम्य स पुरुषो यस्मिन्नेताः षोडश कलाः प्रभवन्तीति ॥ २ ॥ उससे आचार्य पिष्पलादने कहा— हे सोम्य ! जिसमें इन सोल्ह कलाओंका प्रादुर्भाव होता है वह पुरुष इस शरीरके भीतर ही वर्तमान है ॥ २ ॥

तस्मै स होवाच । इहैवान्तः-शरीरे हृद्यपुण्डरीकाकाशमध्ये हे सोम्य स पुरुषो न देशान्तरे विजेयो यस्मिन्नेता उच्यमानाः षोड्य कलाः प्राणाद्याः प्रभवन्ति उत्पद्यन्त इति पोडशकलाभिः उपाधिभूताभिः इव सकल निष्कलः पुरुषो लक्ष्यतेऽविद्ययेति तदुपाधिकलाध्यारोपापनयेन विद्यया स पुरुषः केवलो दर्शयि-तच्य इति कलानां तत्प्रभवत्व-मुच्यते।प्राणादीनामत्यन्तनिर्विशेषे ह्यद्वये श्रद्धे तत्त्वे न शक्योऽध्या-रोपमन्तरेण प्रतिपाद्यप्रतिपाद-नादिव्यवहारः कर्तमिति कलानां आरोप्यन्ते प्रभवस्थित्यप्यया अविद्याविषया:

उससे उस ( पिप्पलादाचार्य ) ने कहा-हे सोम्य ! उस पुरुषको यहीं-इस शरीरके भीतर हृदय-चाहिये—किसी अन्य देश (स्थान) में नहीं, जिस (पुरुष) में कि इन आगे कही जानेवाली प्राण आदि सोल्ह कलाओंका प्रादुर्भाव होता है अर्थात जिससे ये उत्पन्न होती हैं। इन उपाधिभूत सोलह कलाओंके कारण वह पुरुष कला-हीन होकर भी अविद्यावश कला-वान्-सा दिखलायी देता **है। उन** कलाओं के **अध्या**रोपकी विद्यासे निवृत्ति करके उस पुरुषको श्रद्ध दिखलाना है इसलिये प्राणादि कलाओंको उसीसे उत्पन्न होनेवाली कहा है, क्योंकि अत्यन्त निर्विशेष, अद्रय और विश्वद्ध तत्त्वमें अध्या-बिना प्रतिपाद्य-प्रतिपादन आदि कोई व्यवहार नहीं इसलिये सकता । कलाओंके अविद्याविषयक उत्पत्ति, स्थिति और प्रलयका आरोप किया जाता है, क्योंकि ये कलाएँ चैतन्यसे

तिष्टन्त्यः प्रलीयमानाश्च सर्वदा लक्ष्यन्ते ।

अत एव भ्रान्ताः केचिद अग्निसंयोगाद् घृतमिव घटाद्याकारेण चैतन्यम विकल्पाः एव प्रतिक्षणं जायते नक्ष्यतीति।तन्निरोधे शुन्यमिव सर्व मित्यपरे । घटादिविषयं चैतन्यं चेतयितनिंत्यस्यात्मनोऽनित्यं जायते विनञ्चतीत्यपरे । चैतन्यं भत्रधर्म इति लौकायतिकाः। अनुपायोपजनधर्मकचैतन्यमातमा नामरूपाद्यपाधिधर्मैः प्रत्यवभासते ''सत्यं ज्ञानमन-न्तं ब्रह्म" (तै० उ०२।१।१) "प्रज्ञानं ब्रह्म" ( ऐ॰उ०५।३) ''विज्ञानमानन्दं ब्रह्म'' ( बृ० उ० ३ । ९ । २८ ) ''विज्ञानघनएव'' (बृ० उ०२।४।१२) इत्यादि-। स्वरूपव्यभिचारिषु स्वरूपसे व्यभिचारी (बदलनेवाले )

अभिन्न रहका ही सवेदा उत्पन्न, स्थित तथा लीन होती

इसीसे कुछ भ्रान्त पुरुषोंका मत है कि 'अग्निके संयोगसे घृतके समान चैतन्य ही प्रत्येक क्षणमें घट आदि आकारोंमें उत्पन्न और नष्ट हो रहा है ।' इनसे भिन्न दुसरों ( शून्यवादियों ) का मत है कि 'इनका निरोध हो जानेपर सब कुछ शून्यमय हो जाता है। तथा अन्य (नैयायिक) कहते हैं कि चेतयिता नित्य घटादिको विषय करनेवाली अनित्य चेननता उत्पन्न और **लोकायतिकों** È. तथा ( देहात्मवादियों ) का कथन है कि 'चेतनता भूनोंका धर्भ है ।' परन्तु ''सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म'' ''प्रज्ञानं ब्रह्म'''विज्ञानमानन्दं ब्रह्म'' ''विज्ञान-घन एव'' इत्यादि श्रुतियोंसे यह सिद्ध होता है कि उत्पत्ति-नाशरूप धर्मसे रिद्देत चेतन ही आत्मा है: वही नाम-रूप आदि औपाधिक धर्मोंसे युक्त भास रहा है। अपने

पदार्थेषु चैतन्यस्थाव्यभिचाराद्यथा यथा यो यः पदार्थो विज्ञायते तथा तथा ज्ञायमानत्वादेव तस्य तस्य चैतन्यस्याच्यभिचारित्वम् । वस्ततत्त्वं भवति किश्चितः न ज्ञायत इति चानपप-जे यव स्तनि न्नम, रूपं च दृश्यते ज्ञानस्य <sub>अव्यभिचारो</sub> न चास्ति चश्ररिति व्यभिचरति तु ज्ञेयम्; न ज्ञानं व्यभिचरति कदाचिदपि ज्ञेयम्, ज्ञेयाभावे-ऽपि ज्ञेयान्तरे भावाज्ज्ञानस्य। न हि ज्ञानेऽसति ज्ञेयं नाम भवति कस्यचितः सुषुप्तेऽदर्शनात् । ज्ञानस्यापि सुष्प्रेऽभावाज्ज्ञेय-वज्ज्ञानस्वरूपस्य इति चेत् ।

पदार्थोर्मे चैतन्यका व्यभिचार (परिवर्तन) न होनेके कारण जो पदार्थ जिस-जिस प्रकार जाना जाता है उसके उस-उस प्रकार जाने-जानेके कारण ही उस-उस पदार्थके चैतन्य-का अध्यभिचार सिद्ध होता है |\*

वस्ततत्त्व है तो सही किन्त जाना नहीं **जाता**' कहना तो 'रूप तो दिख्छायी देता है परन्तु नेत्र नहीं हैं। इस कथनके समान अयक्त ही है। जेयका तो ज्ञानमें व्यक्तिचार होता है किन्त जानका जेयमें कभी व्यभिचार नहीं होता, क्योंकि एक ज्ञेयका अभाव होनेपर जेयान्तरमें ज्ञानका रहता ਛੋ: अभावमें तो ज्ञेय किसीके छिये रहता ही नहीं, जैसा कि सप्तिमें उनका अभाव देखा जाता है।

मध्यस्थ—-सुगुप्तिमें तो ज्ञानका भी अभाव है; अतः उस समय ज्ञेयके समान ज्ञानके स्वरूपका भी व्यनिचार होता है !

<sup>#</sup> जो पदार्थ जिस प्रकार जाना जाता है उसके ज्ञानके प्रकारभेदका कारण तो उपाधि है, परन्तु उसमें ज्ञानत्व उस अन्यभिचारी चैतन्यका ही है जो सारी उपाधियोंकी ओटमें उनके अधिष्ठानरूपसे सर्वत्र अनुस्यूत है । इसील्प्रिय यह कहा गया है कि जो पदार्थ जिस प्रकार भासता है उसके उसी प्रकार भासित होनेसे ही उस पदार्थके चैतन्यका अन्यभिचार सिद्ध होता है, क्योंकि यदि उसमें चैतन्यका न्यभिचार होता तो उसका ज्ञान ही नहीं हो सकता था। ।

न ज्ञेयावभासकस्य ज्ञानस्या-

लोकवज्ज्ञेयाभिव्यञ्जकमुप्रमे
शानसद्भावस्थापनम् आलोकाभावानुपपत्तिवत्सपुप्ते विज्ञानाभावानुपपत्तेः ।
न ह्यन्धकारे चक्षुपा रूपानुपलब्धी
चक्षुपोऽभावः शक्यः कल्पयितुं
वैनाशिकेन ।
वैनाशिको ज्ञेयाभावे ज्ञाना-

भावं कल्पयत्येवेति चेत् । येन तदभावं कल्पयेत्तस्या-

भावः केन कल्प्यत इति <sup>वैनाशिकमतः</sup> वक्तन्यं वैनाशिकेन, <sup>सनीक्षा</sup> तदभावस्यापि ज्ञेय-

त्वाज्ज्ञानाभावे तदनुपपत्तेः।

ज्ञानस्य ज्ञेयाव्यतिरिक्तत्वा-

ज्ञ्ञेयाभावे ज्ञानाभाव इति चेत् । अभाव हो जाता है-ऐसा मानें तो ! नः अभावस्यापि ज्ञेयत्वाभ्यु-पगमादभावोऽपि ज्ञेयोऽभ्युप- क्योंकि अभाव भी ज्ञेयरूप माना

सिद्धान्ती--ऐसा कहना ठीक नहीं। ज्ञेयका अवभासक ज्ञान प्रकाशके समान ज्ञेयकी व्यक्तिका कारण है: अत: प्रकाश्य वस्तओंके **अ**भावमें जिस प्रकार प्रकाशका अभाव नहीं माना जाता स्पृतिमें वस्तुओंकी उसी प्रकार प्रतीति न होनेसे विज्ञानका अभाव नहीं । अन्धकारमें रूपकी उपलब्धि न होनेपर वैनाशिक [क्षणिक विज्ञानवादी ] भी नेत्रके अभावकी कल्पना नहीं कर सकता।

मध्यस्य — परन्तु वैनाशिक तो इंयके अभावमें ज्ञानके अभावकी कल्पना करता ही है।

सिद्धान्ती—उस वैनाशिकको यह बतलाना चाहिये कि जिस [ ज्ञान ] से ज्ञेयके अभावकी कल्पना की जाती है उसका अभाव किससे कल्पना किया जाता है ? क्योंकि उस [ ज्ञान ] का अभाव भी ज्ञेयरूप होनेके कारण बिना ज्ञानके सिद्ध नहीं हो सकता । मध्यरथ—ज्ञान ज्ञेयसे अभिन्न है, इसलिये ज्ञेयके अभावमें ब्रानका भी अभाव हो जाता है—ऐसा मानें तो ? सिद्धान्ती—ऐसी बात नहीं है,

गम्यते वैनाशिकैर्नित्यथ तदव्य-तिरक्तं चेज्ज्ञानं नित्यं करिपतं स्यात्तदभावस्य च ज्ञानात्मक-त्वादभावत्वं वाष्ट्रात्रमेव न परमार्थतोऽभावत्वमनित्यत्वं च ज्ञानस्य । न च नित्यस्य ज्ञानस्याभावनाममात्राध्यारोपे किञ्चित्रविछन्नम् ।

अथाभावो झेथोऽपि सन् ज्ञानव्यतिरिक्त इति चेत् । न तर्हि ज्ञेयाभावे ज्ञाना-भावः ।

इयं ज्ञानव्यतिरिक्तं न तु इ्ञानं इयव्यतिरिक्तमिति चेत् । नः शब्दमात्रत्वाद्विशेषातुप-पत्तेः । इयज्ञानयोरेकत्वं चेद-भ्युपगम्यते झेयं ज्ञानव्यतिरिक्तं इ्ञानं झेयव्यतिरिक्तं नेति तु शब्दमात्रमेतद्वद्विरिन्नव्यतिरिक्तः गया है । वैनाशिकोंने अभावको भी ज्ञेय और नित्य स्वीकार किया है । यदि ज्ञान उससे [ ज्ञेयसे ] अभिन्न है तो वह [ उनके मतमें भी ] नित्य मान लिया जाता है । तथा उसका अभाव भी ज्ञानखरूप होनेके कारण उसका अभावत्व नाममात्रको ही रहता है, वास्तवमें ज्ञानका अभावत्व एवं अनित्यत्व सिद्ध नहीं होता । नित्यज्ञानका केवल 'अभाव' नाम रख देनेसे तो हमारा कुल विगड नहीं जाता ।

मध्यस्थ—किन्तु यदि अभाव ज्ञेय होनेनर भी ज्ञानसे भिन्न माना जाय तो ?

सिद्धान्ती—तत्र तो ज्ञेयका अभाव होनेपर ज्ञानका अभाव हो ही नहीं सकता।

मध्यस्थ-परन्तु ज्ञेय ही ज्ञानसे भिन्न माना जाय, ज्ञान ज्ञेयसे भिन्न न माना जाय तो ?

सिद्धानती—ऐसा मत कहो, क्योंकि यह कथन केवल शब्दमात्र होनेसे इसमें कोई विशेषता नहीं है। यदि तुम ज्ञान और ज्ञेयकी अभिन्नता मानते हो तो ज्ञेय ज्ञानसे भिन्न है किन्तु ज्ञान 'ज्ञेयसे भिन्न नहीं हैं' यह कथन इसी प्रकार केवल शब्दमात्र है जैसे यह मानना केवल शब्दमात्र है जैसे यह मानना

अग्निनं विद्विञ्यतिरिक्त इति
गद्धदम्युपगम्यते । ज्ञेयञ्यतिरेके
तु ज्ञानस्य ज्ञेयाभावे ज्ञानाभावाजुपपित्तः सिद्धा ।
ज्ञेयाभावेऽदर्शनादभावो
ज्ञानस्येति चेत् ?

न, सुपुष्ते ज्ञष्त्यभ्युपगमात् । वैनाशिकरभ्युपगम्यते हि सुपुष्ते-ऽपि ज्ञानास्तित्वम् ।

तत्रापि ज्ञेयत्वमभ्युपगम्यते ज्ञानस्य स्वेनविति चेत् ।

न, भेदस्य सिद्धत्वात् । सिद्धं ह्यभावविज्ञेयविषयस्य ज्ञानस्य अभावज्ञेयव्यतिरेकाज्ज्ञेयज्ञानयोः अन्यत्वम् । न हि तित्सद्धं सृत-मित्रोजजीवयितुं पुनरन्यथा कर्तुं क्राक्यते वैनान्निक्यतैरपि । कि महि अग्निसे भिन्न है, परन्तु अग्नि बहिसे भिन्न नहीं है। अतः यह सिद्ध हुआ कि ज्ञान ज्ञेयसे व्यतिरिक्त होनेके कारण ज्ञेयका अभाव होनेपर ज्ञानका अभाव नहीं माना जा सकता।

मध्यस्थ-परन्तु ज्ञेयका अभाव हो जानेपर तो प्रतीत न होनेके कारण ज्ञानका भी अभाव हो जाता है ! सिद्धान्ती-ऐसा कहना ठीक

तिद्धान्ती—एसा कहना ठाक नहीं, क्योंकि सुपुष्तिमें इतिका अस्तित्व माना गया है—वैनाशिकोंने सुपुतिमें भी विज्ञानका अस्तित्व स्वीकार किया ही है।

भध्यस्थ-परन्तु उस अवस्थार्मे भी ज्ञानका ज्ञेयस्य स्वयं अपनेसे [ज्ञानसे]ही माना जाता है।\*

[स्यान्ती—ऐसी बात नहीं है, क्योंकि उन [ज्ञान और ज्ञेय] का भेद सिद्ध हो ही चुका है। अभाव-रूप व्ज्ञेयिक्ययक ज्ञान अभावरूप ज्ञेयिक्ययक ज्ञान अभावरूप ज्ञेयिक्यक सान अभावरूप ज्ञेयिक्य भिन्न होनेके कारण ज्ञेय और ज्ञानकी भिन्नता पहले सिद्ध हो ही चुकी है। उस सिद्ध हुई बातको, मृतकको पुनः जीवित करनेके समान, सैकड़ों वैनाशिक भी अन्यया नहीं कर सकते।

अर्थात् इ न ज्ञानका ही ज्ञंय माना गया है।

ज्ञानस्य ज्ञेयत्वमेनेति तदप्य-न्येन तदप्यन्येनेति त्वत्पक्षेऽति-प्रसङ्ग इति चेत्।

न, तद्विभागोपपत्तेः सर्वस्य।
यदा हि सर्वं ज्ञेयं कस्यचित्तदा
तद्वयतिरिक्तं ज्ञानं ज्ञानमेवेति
द्वितीयो विभाग एवाभ्युपगम्यतेऽवेनाशिकेने तृतीयस्तद्विपय
इत्यनवस्थानुपपत्तिः।

ज्ञानस्य स्वेनैवाविज्ञेयत्वे
सर्वज्ञत्वहानिरिति चेत् ।
सोऽपि दोपस्तस्यैवास्तु किं
तित्रवर्हणेनासाकम् । अनवस्था
दोषश्च ज्ञानस्य ज्ञेयत्वाभ्युपगमात् । अवद्यं च वैनाशिकानां
ज्ञानं ज्ञेयम् । स्वात्मना चाविज्ञेयस्केनानवस्थानिवार्या ।

पूर्व 0 — ज्ञानको किसी अन्य ज्ञेयकी अपेक्षा है — यदि ऐसा मानें तो तेरे पक्षमें 'वह ज्ञान किसी अन्यका ज्ञेय है और वह किसी अन्यका' ऐसा माननेसे अनवस्था दोष होगा।

सिद्धान्ती—ऐसा कहना ठीक नहीं. क्योंकि सम्पूर्ण वस्तुओंका [ज्ञान और ज्ञेयरूपसे] विभाग किया जा सकता है। जब कि सब वस्तुएँ किसी एकहीकी ज्ञेय हैं तो उनसे भिन्न [ उनका प्रकाशक ] ज्ञान तो ज्ञान ही रहता है। यह वैनाशिकोंसे इतर मतावलिश्वयोंने दूसरा ही विभाग माना है। इस विश्यमें कोई तीसरा विभाग नहीं माना गया। अतः उनके मतमें अनवस्था नहीं आ सकती।

पूर्व ०-यदि ज्ञानको अपनेसे ही ज्ञेय न माना जायगा तो उसके सर्वज्ञत्वकी हानि होगी।

सर्वज्ञस्वकी हानि होगी।

!सज्ञान्ती—यह दोग भी उस
[वैनाशिक] का हो हो सकता
है; हमें उसे रोकनेकी क्या आवश्यकता है ! अनवस्थादोध भी
ज्ञानका ज्ञेयस्व माननेसे ही है।
वैनाशिक्तेंके मतमें ज्ञान ज्ञेय तो
अवश्य ही है; अतः अपना ही
ज्ञेय न हो सकनेके कारण उसकी
अनवस्था भी अनिवार्य ही है।

समान एवायं दोष इति चेत्।

न, ज्ञानस्यैकत्वोपपत्तेः

ज्ञानावभासस्य सर्वदेशकालपुरुषाद्य-औपधिक-

<sup>मनेकत्वम्</sup> वस्थमेकमेव ज्ञान

नामरूपाद्यनेकोपाधिभेदात् सवित्रादिजलादिप्रतिबिम्बवद

अनेकधावभासत इति नासौ

दोषः । तथा चेहेदग्रुच्यते ।

नतु श्रुतेरिहैवान्तःशरीरे परिच्छिन्नः कुण्डवदरवत्पुरुष इति ।

नः प्राणादिकलाकारण-त्वात्। न हि शरीर-<sup>अत्मनः</sup>

अपरिच्छिन्नत्व-मात्रपरिच्छिन्नस्य प्राण-निरूपणम

श्रद्धादीनां कलानां प्राण प्व क रूपसे के कारणत्वं प्रतिपत्तुं शक्तुयात् । क्योंकि शर् कलाकार्यत्वाच शरीरस्य । ही कार्य न हि पुरुषकार्याणां कलानां कार्यं कटाओंका

पूर्व - यह दोष तो तुम्हारे पक्षमें भी ऐसा ही है। \*

सिद्धान्ती-नहीं, ज्ञानका एकतव सिद्ध हो जानेके कारण [हमारे मतमें ऐसा कोई दोष नहीं आ सकता; हम तो मानते हैं कि ] सम्पूर्ण देश, काल और पुरुष आदि अवस्थाओं में जलादिमें प्रतिविन्नित हुए सूर्य आदिके समान एक ही ज्ञान अनेक प्रकारसे भासित हो रहा है । [अतः हमारे मतमें ] यह दोष नहीं है । इसीसे यहाँ यह [कलाओं के प्रादुर्भावकी ] बात कही गयी है ।

पूर्व ० – परन्तु इस श्रुतिके अनुसार तो पुरुष, कूँडेमें बेरके समान इस शरीरमें ही परिच्छिन्न है ।

सिद्धानती-ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि पुरुष प्राणादि कछाओंका कारण है, और जो शरीरमात्रसे परिच्छिन्न होगा उसे प्राण एवं श्रद्धादि कछाओंके कारण-रूपसे कोई नहीं जान सकता, क्योंकि शरीर तो उन कछाओंका ही कार्य है। पुरुषकी कार्यरूप कछाओंका कार्य होकर शरीर

क्योंकि ज्ञानको किसीका श्रेय न माननेसे उसका व्यवहार ही सिद्ध नहीं हो सकता ।

सच्छरीरं कारणकारणं स्वस्य पुरुषं कुण्डबदरमिवाभ्यन्तरी-कुर्यात्।

बीजबृक्षादिवत्स्यादिति चेत् ।
यथा बीजकार्यं बृक्षस्तत्कार्यं च
फलं स्वकारणकारणं बीजमभ्यन्तरीकरोत्याम्रादि तद्वत्
पुरुषमभ्यन्तरीकुर्याच्छरीरं स्वकारणकारणमपीति चेत् ।

नः अन्यत्वात्सावयवत्वाच्च ।

दृष्टान्ते कारणवीजाद् वृक्षफलसंवृतान्यन्यान्येव वीजानि
दार्षान्तिके तु स्वकारणकारणभूतः स एव पुरुषः शरीरेऽभ्यनतरीकृतः श्रूयते । वीजवृक्षादीनां
सावयवत्वाच स्यादाधाराघेयत्वं
निरवयवश्च पुरुषः सावयवाश्च
कलाः शरीरं च । एतेनाकाशस्यापि शरीराधारत्वमनुषपन्नं

अपने कारणके कारण पुरुषको, कुँडेमें बेरके समान, अपने भीतर नहीं कर सकता।

पूर्व ० —यदि बीज और बृक्षादिके समान ऐसा हो सकता हो तो ? जिस प्रकार बीजका कार्य बृक्ष है और उसका कार्य आम्रादि फल अपने कारणके कारण बीजको अपने भीतर कर नेता है उसी प्रकार अपने कारण होनेपर भी शरीर पुरुषको अपने भीतर कर लेगा ने तो ?

सिद्धान्ती—[ पूर्वबीजसे ] अन्य और सावयव होनेके कारण यह हारान ठीक नहीं हैं। दृष्टान्तमें कारणरूप बीजसे वृक्षके फल्से ढके हुए बीज भिन्न ही हैं, किन्तु दार्शन्तमें तो अपने कारणका कारणरूप वही पुरुष शारीरके भीतर हुआ सुना जाता है। इसके सिवा सावयव होनेके कारण भी बीज और वृक्षादिमें परस्पर आधार-आधेयभाव हो सकता है। किन्तु इधर पुरुष तो निरवयव है तथा कलाएँ और शारीर सावयव हैं। इससे तो शारीर आकाशका भी आधार नहीं बन सकता, फिर

पुरुषस्य **किम्रताकाशकारणस्य** तसादसमानी दष्टान्तः । किं दृष्टान्तेन वचनात्स्यादिति चेत् । नः वचनस्याकारकत्वात् । न वचनं वस्तुनोऽन्यथाकरणे च्याप्रियते । किं तहिं ? यथा-भूतार्थावद्योतने । तसादन्तः-इत्येतद्वचनमण्डस्यान्त-व्योमितिवच्च द्रष्टव्यम् । उपलब्धिनिमित्तत्वाच. दर्शनश्रवणमननविज्ञानादिलिङ्गैः परिच्छिन्न अन्त:शरीरे इव ह्मपलभ्यते पुरुष उपलभ्यते चात उच्यतेऽन्तःशरीरे पुरुष इति । न पुनराकाशकारणः

**सन्क**ण्डबदरवच्छरीरपरिच्छित्र

-आकाराके भी कारणखरूप पुरुषकी तो बःत ही क्या है। इसिंटिये यह दृष्टान्त विषम है।

मध्यस्थ-दृष्टान्तसे क्या **है :** श्रुतिके वचनसे तो ऐसा ही होना चाहिये ।

सिद्धान्ती-ऐसा कहना नहीं, क्योंकि वचन कुछ करनेवाला नहीं है। किसी वस्तुको कुछ-का-कुछ कर देनेके लिये वचन प्रवृत्त नहीं हुआ करता। तो फिर क्या करता है ? वह तो उयों-की-त्यों वस्तु दिखळानेमें ही प्रवृत्त होता है । अतः 'अन्तःशरीरे' इस वचन-को 'अण्डेके भीतर आकाश' इस कथनसे समान ही समझना चाहिये। इसके सिवा उपलब्धिका कारण होनेसे भी [ऐसा कहा गया है ]। दर्शन, श्रवण, मनन और विज्ञान (जानना) आदि डिक्नोंसे पुरुष शरीरके भीतर परिच्छिन-सा दिख्लायी देता है, तथा इस (शरीर) में ही उसकी उपलब्धि भी होती है। इसीलिये यह कहा गया है कि 'हे

सोम्य ! वह पुरुष इस शरीरके भीतर हैं नहीं तो, आकाशका भी

कारण होकर वह कूँडेमें बेरके समान शरीरमें परिच्छित है — ऐसी इति मनसापीच्छति वक्तुं मूटो-उपि किम्रुत प्रमाणभूता श्रृतिः सकता, फिर प्रमाणभूता श्रृतिः 11 2 11

प्रभवन्तीत्युक्तं पुरुषविशेषणार्थं विशेषता बतलानेके लिये कही है। इस प्रकार अन्य अर्थ [ यानी पुरुष-कलानां प्रभवः स चान्यार्थोऽिप की विशेषता बतलाने ] के लिये 

ऊपर 'जिसमें ये सो**ंह कलाएँ** उत्पन होती हैं' यह बात पुरुषकी

## ईक्षणपूर्वक सृष्टि

स ईक्षांचके । किसमन्नहमुत्कान्त उत्क्रान्तो भवि-ष्यामि कस्मिन्वा प्रतिष्ठिते प्रतिष्ठास्यामीति ॥ ३ ॥

उसने विचार किया कि किसके उन्क्रमण करनेपर मैं भी उन्क्रमण कर जाऊँगा और किसके स्थित रहनेपर मैं स्थित रहूँगा ? ॥ ३ ॥

स पुरुषः पोडराकलः पृष्टो जस सील्ह कलाओं वाले पुरुष-ने, जिसके विषयमें भारद्वाजने प्रथम मारद्वाजने इक्षांचक ईक्षणं प्रश्न किया था, [प्राणादिकी] उत्पत्ति, [उसके उत्कमण आदि] कार्या चक्रे कृतवानित्यर्थः फल और [प्राणसे श्रद्धा आदि] क्रमके विषयमें ईक्षण—दर्शन यानी सृष्टिफलकमादिविषयम्। कथम् ? विचार किया । किस प्रकार विचार

कस्मिन्कर्तविशेषे इत्युच्यते देहादुत्क्रान्त उत्क्रान्तो भविष्यामि अहमेवं कस्मिन्वा शरीरे प्रतिष्ठिते प्रतिप्रितः प्रतिप्रास्यामि स्यामित्यर्थः । नन्वात्माकर्ता प्रधानं कर्ते। अतः पुरुषार्थं प्रयोजन-सर्वो सांख्यानां प्रधानं प्रधानकतृत्वम् मुर्रीकृत्य महदाद्याकारेण । तत्रेद-मनुष्पन्नं पुरुषस्य स्वातन्त्रयेण ईक्षापूर्वकं कर्तत्ववचनमः सत्त्वादिगुणसाम्ये प्रधाने माणोपपन्ने सृष्टिकर्तरि सतीश्व-रेच्छानुवर्तिप परमाणुषु कर्तृत्वे सत्स्वात्मनोऽप्येकत्वेन आत्मन्य-साधनाभावादात्मन नर्थकर्तृत्वानुपपत्तेश्र चेतनावान्बुद्धिपूर्वकार्यात्मनोऽनर्थं क्वर्यात् । तसात्पुरुषार्थेन प्रयोजनेन ईक्षापूर्वकमिव नियतक्रमेण प्रवर्त-

किया ? मो बतलाते हैं--कर्ताके शरीरसे उत्क्रमण करनेपर मैं भी उक्तमण कर जाऊँगा तथा इसी प्रकार शरीरमें किसके स्थित रहनेपर में भी स्थित रहेँगा' --यह निश्चय करनेके लिये उसने विचार किया ।। –ि सांख्यमता<u>न</u>सार आत्मा अकर्ता है और प्रधान सब कछ करनेवाला है। अतः पुरुषके लिये उसके [ भोग और अपवर्गरूप] प्रयोजनको सामने रख प्रधान ही महदादिरूपसे प्रवत्त होता है। इस प्रकार सत्त्वादि गुणोंकी साम्यावस्था-रूप सृष्टिकर्ता प्रधानके प्रमाणतः सिद्ध होते हुए, नैयायिकके मतानुसार ईश्वरकी अनुवर्तन करनेवाले परमाणुओंके रहते हुए तथा एकमात्र होनेके कारण आरमाके कर्तत्वमें कोई साधन न होनेसे एवं अपने ही छिये उसका अनर्थकारित्व भी सिद्ध न हो सकनेके जो कारण पुरुषका स्वतन्त्रतासे ईक्षणपूर्वक कर्तस्य बतळाया गया है वह अयुक्त है; क्योंकि बुद्धिपूर्वक कर्म करनेवाला कोई भी चेतनायुक्त व्यक्ति अपना अनर्थ नहीं करेगा। अतः पुरुषके प्रयोजनसे मानो ईक्षा-पूर्वक नियमित क्रमसे प्रवृत्त द्वए

मानेऽचेतने प्रधाने चेतनबदुप-चारोऽयं 'स ईश्चांचक्रे' इत्यादिः । यथा राज्ञः सर्वार्थकारिणि भृत्ये राजेति तद्वत् ।

नः आत्मनो भोक्तृत्ववत्कर्तः-

चिन्मात्रस्यापरि-

सांख्यमत- त्वोपपत्ते:। यथा सांख्य-

णामिनोऽप्यात्मनो भोक्तृन्वं
तद्वद्वेदवादिनामीश्वादिपूर्वकं
जगत्कर्तृन्वम्रपपन्नं श्रुतिप्रामाण्यात् ।
तक्त्वान्तरपरिणाम आत्मनोऽनित्यत्वाग्रुद्धत्वानेकत्वनिमित्तो
न चिन्मात्रस्वरूपविक्रिया । अतः
पुरुषस्य स्वात्मन्येव भोक्तृत्वे
चिन्मात्रस्वरूपविक्रिया न दोषाय
भवतां पुनर्वेदवादिनां सृष्टिकर्तृत्वे तक्त्वान्तरपरिणाम एवेत्यात्मनोऽनित्यत्वादिसर्वदोषप्रसङ्ग

इति चेत् ।

अचेतन प्रधानमें चेतनकी भौति 'उसने विचार किया' इत्यादि प्रयोग औपचारिक है; जैसे राजाका सारा कार्य करनेवाले सेवकको भी 'राजा' कहा जाता है, उसीके समान इसे समझना चाहिये

सिद्धान्ती—ऐसा कहना उचित नहीं, क्योंकि आस्माके भोकृत्वके समान उसका कर्तृत्व भी बन सकता है। जिस प्रकार सांख्यमतर्मे चिन्मात्र और अपरिणामी आस्माका भोकृत्व सम्भव है उसी प्रकार श्रुति-प्रमाणसेवेदवादियोंके मतर्मे उसका रैक्ष-णपूर्वक जगत्कतृत्व भी बन सकता है।

पूर्व ० — आत्माका तत्त्वान्तरपरि-णाम ही उसके अनित्यत्व, अञ्चल्ल और अनेकत्वका कारण हो सकता है, चिन्मात्रस्वरूपका विकार नहीं । अतः पुरुषका अपनेमें ही भीक्तत्व रहनेके कारण उसका चिन्मात्रखरूप विकार किसी प्रकारके दोषका कारण नहीं आप वेदवारियोंके किन्तु मत नुसार सृष्टिका कर्तृत्व माननेमें तस्त्रान्तरपरिणाम ही उसका मानना होगा और इससे आत्माके अनित्यत्व आदि सब प्रकारके दोर्घो-का प्रसङ्घ उपस्थित हो जायगा।

नः एकस्याप्यात्मनोऽविश्रात्मनः द्यायां विषयनामरूपोकर्तृत्वादि- पाध्यनुपाधिकृतविशेषाव्यवहारस्य भ्युपगमादविद्याकृतश्रोपाधिकृतो हि
विशेषोऽभ्युपगम्यत आत्मनो
वन्धमोक्षादिशास्रकृतसंव्यवहाराय परमार्थतोऽनुपाधिकृतं च
तत्त्वमेकमेवाद्वितीयमुपादेयं सर्वतार्किकनुद्धचनवगाह्यमभयं शिवम्
इष्यते न तत्र कर्तृत्वं भोक्तृत्वं
वा क्रियाकारकफलं च स्याद्
अद्वैतत्वात्सर्वभावानाम्।

सांख्यास्त्वविद्याध्यारोपितम्
एव पुरुषे कर्तृत्वं क्रियाकारकं
फलं चेति कल्पियत्वागमवाद्यत्वात्पुनस्ततस्त्रस्यन्तः परमार्थत
एव भोक्तृत्वं पुरुषस्येच्छन्ति
तत्त्वान्तरं च प्रधानं पुरुषात्परमार्थवस्तुभूतमेव कल्पयन्तोऽन्यतार्किककृतवुद्धिविषयाः सन्तो
विहन्यन्ते।

क्योंकि हम अतिद्यातिषयक रूपमय उपाधि तथा उसके अभावके कारण ही एकमात्र [ निरुपाधिक ] आत्माकी शिपाधिक ो विशेषता मानते हैं । बन्ध-मोक्षादि शास्त्रके व्यवहारके छिये ਛੀ भारमाका नाम-रूप-उपाधिमुलक अविद्या**कृत** विशेष माना गया है; परमार्थतः तो अनुपाधिकृत एक अद्वितीय तत्त्व ही चाहिये, मानना जो तार्किकोंकी बुद्धिका अत्रिषय, शिवस्वरूप अभय कर्तव-भोक्तुख उसमें किया कारक या फल कुछ भी नहीं है, क्योंकि सभी भाव अद्वैतरूप हैं।

परन्तु सांख्यबादी तो पुरुषमें पहले अविद्यारोपित किया, कारक, कर्तृत्व और फलकी कल्पना कर फिर वेदबाद्य होनेके कारण उससे घवड़ाकर पुरुषका वास्तविक भोक्तृत्व मान बैठे हैं । तथा प्रधानको पुरुषसे भिन्न तस्त्वान्तर-भूत परमार्थवस्तु मान लेनेके कारण अन्य तार्किकोंकी बुद्धिके विषय होकर अपने सिद्धान्तसे गिरा दिये जाते हैं ।

तथेतरे तार्किकाः सांख्यैः । इत्येवं परस्परिवरुद्धार्थकल्पनात आमिपार्थिन इव प्राणिनो-ऽन्योन्यविरुद्धमानार्थदर्शित्वात् परमार्थतच्वाद्रम् एवापकृष्यन्ते । अतस्तन्मतमनादृत्य वेदान्तार्थ-तच्चमेकत्वदर्शनं प्रति आदर-वन्तो म्रम्रक्षवः स्युरिति तार्किक-मतदोपप्रदर्शनं किश्चिदुच्यते अस्माभिनं तु तार्किकवत्तात्पर्येण।

तथैतदत्रोक्तम्--

''विवदत्स्वेव निश्चिप्य विरोधोद्भवकारणम् । तैः संरक्षितसद्चुद्धिः सुखं निर्वाति वेदवित् ॥'' इति ।

किं च भोक्तत्वकर्तत्वयो-विकियपोविशेषानुपपत्तिः । का नामासौ कर्तृत्वाजात्यन्तरभूता भोक्तत्वविशिष्टा विकिया यतो भोक्तैव पुरुषः कल्प्यते न कर्ता इसी प्रकार दूसरे तार्किक सांख्य-वादियोंसे परास्त हो जाते हैं। इस प्रकार परस्पर विरुद्ध अर्थकी कल्पना कर मांसछोलुप प्राणियोंके समान एक दूमरेकेविरोधी अर्थको ही देखने-वाले होनेसे परमार्थतत्त्रसे दूर ही हटा दिये जाते हैं। अतः मुमुञ्जलेग उनके मतका अनादर कर वेदान्तके ताल्पर्यार्थ एकत्वदर्शनके प्रति आदर-युक्त हों—इसल्यिये ही हम तार्किकों-के मतका किश्चित् दोप प्रदर्शित करते हैं, तार्किकोंके समान कुल तल्परतासे नहीं।

तथा इस विषयमें ऐसा कहा गया है----

"[भेद सत्य हैं —] इस विशेध-की उत्पत्तिके कारणको विवाद करनेवालोंके ऊपर ही छोड़कर जिसने अपनी सद्बुद्धिको उनसे सुरक्षित रक्खा है वह वेदवेता सुख-पूर्वक शान्तिको प्राप्त हो जाता है।"

इसके भिना, भोकतृस्व और कर्तृत्व इन दोनों विकारों कोई अन्तर मानना भी उचित नहीं है । कर्तृत्वसे विजातीय यह भोक्तृत्व-विशिष्ट विकार है क्या ? जिससे कि पुरुष भोका ही माना जाता प्रधानं तु कर्त्रेव न भोक्त्रिति।

नन्तं पुरुपश्चिन्मात्र एव स

गांख्यानां च स्वात्मस्यो विक्रिकर्त्त्वमोक्तृत्व- यते भुञ्जानो न
स्वरूपविवेचनम् तत्त्वान्तरपरिणामेन । प्रधानं तु तत्त्वान्तरपरिणामेन विक्रियतेऽतोऽनेकमग्रुद्धमचेतनं चेत्यादिधर्मवत्तद्विपरीतः
पुरुषः ।

नासौ विशेषो वाङ्मात्रत्वात् ।

बस्य प्राग्भोगोत्पत्तः केवल
परिवारः चिन्मात्रस्य पुरुषस्य
भोकतृत्वं नाम विशेषो भोगो
त्पत्तिकाले चेजायते निष्टृत्ते च
भोगे पुनस्तद्विशेषादपेतश्चिन्मात्र

एव भवतीति चेन्महदाद्याकारेण

च परिणम्य प्रधानं ततोऽपेत्य

पुनः प्रधानं स्वरूपेणावतिष्ठत

इत्यस्यां कल्पनायां न कश्चि
द्विशेष इति वाङ्मात्रेण प्रधान-

है, कर्ता नहीं तथा प्रधान कर्ता ही है, भोक्ता नहीं !

पूर्व - यह पहले ही कहा जा चुका है कि पुरुष चिन्मात्र ही हैं और वह भोग करते समय अपने खरूपमें स्थित हुआ ही विकारको प्राप्त होता है — उसका विकार तत्वान्तरपरिणामके द्वारा नहीं होता । किन्तु प्रधान तत्त्वान्तर-परिणामके द्वारा विकृत होता है; अतः वह [ महत्तत्त्वादि-भेदसे ] अनेक, अग्रुद्ध और अचेतन आदि धर्मोंसे युक्त है, तथा पुरुष उससे विपरीत खमाववाला है ।

कोई *भिद्धान्ती−*य**ड** विशेषता नहीं है, क्योंकि यह तो शब्दमात्र है । यदि भोगोत्पत्तिके चिन्मात्ररूपसे परुपर्ने भोगकी उत्पत्तिके समय भोक्तत्वरूप कोई विशेषता उत्पन होती है और भोगके निवृत्त होनेपर उस विशेषताके दूर हो जानेपर वह किर चिन्मात्र ही रह जाता है तो महत्त आदिरूपसे परिवात होकर उनसे निवृत्त होनेपर प्रधानरूपसे इस कल्पनामें जाता है। अतः कोई त्रिशेषता नहीं है; इसिटिये l तुम्हारे द्वारा प्रधान **औ**र पुरुषके पुरुषयोविंशिष्टविकिया कल्प्यते ।

अथ भोगकालेऽपि चिन्मात्र

एव प्राग्वत्पुरुष इति चेत् ।

न तर्हि परमार्थतो भोगः पुरुषस्य।

भोगकाले चिन्मात्रस्य विक्रिया परमार्थेव तेन भोगः पुरुषस्येति चेत् ।

नः प्रधानस्यापि भोगकाले

विक्रियावन्वाद्भोक्तृत्वप्रसङ्गः

चिन्मात्रस्यैव विक्रिया भोक्तृत्वम्

इति चेदौष्ण्याद्यसाधारणधर्म

नुपपत्तिः ।

प्रधानपुरुषयोईयोर्युगपद्धो-

क्तृत्वमिति चेत्।

विशिष्ट विकारकी कलाना केवल शब्दमात्रसे ही की गयी है।

पूर्वo – ठीक है, परन्तु भोगकाल-में भी तो पुरुष पूर्ववत् विन्मात्र ही है !

तिद्धान्ती-तत्र तो परमार्थतः पुरुषका भोग ही सिद्ध नहीं होता।

पूर्व - प्रश्तु भोगकालमें जो चिन्मात्र पुरुषका विकार होता है वह वास्तविक ही होता है; इससे पुरुषका भोग सिद्ध होता है!

सिद्धान्ती --नहीं, भोगकालमें तो प्रधान भी विकारयुक्त होता है, इससे उसके भी भोक्तृत्वका प्रसङ्ग आ जायगा । यदि कहो कि भोक्तृत्व विन्मात्रके ही विकारका नाम है तो उष्णता आदि असाधारण धर्मवाले अग्नि आदिके अभोक्तृत्वमें भी कोई कारण नहीं दिखलायी देता [क्योंकि जिस प्रकार चेतनता पुरुषका असाधारण धर्म है उसी प्रकार उष्णता आदि उनके असाधारण धर्म हैं ]।

मध्यस्थ-यदि प्रधान और पुरुष दोनोंका साथ-साथ भोक्तृस्व माना जाय तो !

पपत्तेः । न हि भोक्त्रोर्द्धयोरित-

रेतरगुणप्रधानभाव उपपद्यते

प्रकाशयोगिवेतरेतरप्रकाशने । भोगधर्मवति सस्व।ङ्गिनि चेतिस पुरुपस्य चैतन्यप्रतिविम्बो-दयोऽविक्रियस्य पुरुषस्य भोक्तृत्व-मिति चेत ।

विशेषाभावे पुरुषस्य भोक्तत्वकल्पनानर्थक्यात भोगरूपक्चेदनर्थः पुरुषस्य नास्ति सदा निर्विशेषत्वात्पुरुषस्य कस्य अपनयनार्थं मोक्षसाधनं ज्ञास्त्रं अविद्याध्यारोपिता-नर्थापनयनाय शास्त्रप्रणयनमिति चेत्परमार्थतः पुरुषो भोक्तव न

कर्ता प्रधानं कर्त्रेव न भोक्तु-

*मिद्धान्ती*—ऐसा नहीं हो सकता, प्रधानका पारार्ध्य (अन्यके लिये होना) सिद्ध नहीं जिस प्रकार एक-दूसरेको करनेमें दो प्रकाशोंका गीण-मुख्य भाव नहीं बन सकता उसी प्रकार दो भोक्ताओंका भी परस्पर गौण मृद्य भाव नहीं हो सकता। पूर्व०-यदि ऐसा मानें भोगधर्मवान् सत्त्वगुणप्रधान चित्तमें जो चैतन्यके प्रतिबिम्बका उदय होना है वही अविकारी पुरुषका भोक्तृत्व हैं तो ?

सिद्धान्ती-ऐसा कहना नहीं; क्योंकि इससे तो पुरुषकी कोई विशेषता न होनेके कारण उसके मोक्तलकी कल्पना ही वर्ग सिद्ध है। यदि सर्वदा निर्दिशेष कारण परपर्मे ही नहीं तो मोक्षका साधनरूप शास्त्र किस [दोप] की निवृत्तिके ठिये रचा गया है ! यदि कहो कि शास्त्रयनातो अविद्यासे आरोपित अनर्थकी निवृत्तिके छिये है तो 'पुरुप परमार्थतः भोक्ता ही है, कर्तानहीं तथा प्रधान कर्ता ही है, भोका नहीं और वह परमार्थत: परमार्थसद्धस्त्वन्तरं पुरुषाचेतीयं पुरुषसे મિન્ન कोई

कल्पनागमवाद्या व्यर्था निर्हे-तुका चेति नादर्तव्या मुमुक्षुभिः। एकत्वेऽपि शास्त्रप्रणयन।द्या-

# नर्थक्यमिति चेत्।

न, अभावात् । सत्सु

वात्मैक्यवेषे हि शास्त्रप्रणेत्रादिषु

शास्त्रामावाद

शास्त्रस्य प्रणयनमनर्थकं सार्थकं

वेति विकल्पना स्यात् । न

ह्यात्मैकत्वे शास्त्रप्रणेत्रादयस्ततो

भिन्नाः सन्ति तदभाव एवं

विकल्पनौवानुपपन्ना।

अभ्युपगत आत्मैकत्वे प्रमाणार्थश्चाभ्युपगतो भवता यदात्मैकत्वमभ्युपगच्छता, तदभ्युपगमे च विकल्पानुपपत्तिमाह
शास्त्रम् "यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत्तत्केन कं पश्येत्" ( बृ० उ०
२ । ४ । १४ ) इत्यादि ।

ऐसी कल्पना शास्त्रबाह्य, व्यर्थ और निर्हेतुका है; यह मुमुक्षुओंसे आदर की जानेयोग्य नहीं है।

मध्यस्थ-परन्तु शास्त्ररचना आदिकी व्यर्थता तो एकत्व माननेर्मेः भी है !

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंकि उस समय तो उन (शास्त्रादि) का भी अभाव हो जाता है । शास्त्र-प्रणेता आदि तथा उनके फलेब्द्धकोंके रहते हुए ही 'शास्त्ररचना सार्थक हे अथवा निरर्थक'—ऐसा विकल्प हो सकता है । आत्माका एकल्व सिद्ध होनेपर तो शास्त्रप्रणेता आदि भी उस ( आत्मतत्त्व ) से भिन्न नहीं रहते; तथा उनका अभाव हो जानेपर तो इस प्रकारका विकल्प ही नहीं बन सकता ।

इसके सिंगा आस्मैकलका निश्चय हो जानेपर जिस एकलका निश्चय करनेवाले तुमने उसके प्रतिपादक शास्त्रकी अर्थवता भी स्वीकार की हैं, उस (एकल्व) का निश्चय हो जानेपर भी शास्त्र "जहाँ इसे सब कुछ आत्मरूप ही हो जाता है वहाँ किसके द्वारा किसे देखे !" इत्यादिरूपसे विवल्यकी असम्भावना ही बतलाता है। तथा

शास्त्रप्रगयनाद्यपपत्ति चाहान्यत्र परमार्थवस्तस्वरूपादविद्याविषये । ''यत्र हि द्वैतमिव भवति" ( च० उ० २ | ४ | १४ ) इत्यादि विम्तरतो वाजमतेयके अत्र च विभक्ते विद्याविद्ये परापरे इत्यादावेव शास्त्रस्य । अतो न तार्किकवादभटप्रवेशो वेदान्तराजप्रमाणबाहुगुप्त इहा-त्मैकत्वविषय इति । एतेनाविद्याकृतनामरूपाद्य-पाधिकृतानेकशक्तिसाधनश्रुतभेद-सृष्ट्यादिकर्तत्वे वन्वाद्वह्यणः साधनाद्यभावो दोषः प्रत्यक्तो वेदितव्यः परैरुक्त आत्मानर्थ-कर्तत्वादिदोषश्च ।

यस्तु दृष्टान्तो राज्ञः सर्वार्थ
<sup>चर्षः</sup> कारिणि कर्तर्युप
<sup>चेतनपूर्वकर्ष-</sup> चाराद्राजा कर्तेति

<sup>स्वापनम्</sup> सोऽत्रानुपपन्नः "स

ईक्षांचक्रे" इति श्रुतेर्ग्रुख्यार्थवाध-

परमार्थवस्तुके स्वरूपसे अन्यत्र अविद्यासम्बन्धी विषयोंमें "जहाँ द्वैत-साहोता है" आदि बृहदारण्यक-श्रुतिमें शास्त्ररचना आदिकी उपपत्ति भी विस्तारसे बतलायी है।

यहाँ [अर्थवंदेदीय मुण्डकोपिन षद्में] तो शास्त्रके आरम्भमें ही परा और अपरारूप विद्या तथा अविद्याका विभाग किया है। अतः वेदान्त-रूगी राजाकी प्रमाणरूपिणी भुजाओंसे सुरक्षित इस आरमैकख-राज्यमें तार्किक-वादरूप योद्याओं-का प्रवेश नहीं हो सकता।

आदिके कर्तृत्वमें साधनादिका अभावरूप दोप भी निरस्त हुआ समझना चाहिये, क्योंकि अविद्याकृत नामरूप आदि उपाधिके कारण ब्रह्म अनेक राक्ति और साधनजनित भेदोंसे युक्त है; तथा इसीसे हमारे विपक्षियोंका बतलाया हुआ आसा-का अपना ही अनर्थ-कर्तृत्वरूप दोप भी निवृत्त हो जाता है।

और तुमने जो यह द्रष्टान्त दिया कि राजाका सारा कार्य करनेवाले सेवकमें ही 'राजा कर्ता है' ऐसा उपचार किया जाता है, सो यहाँ ठीक नहीं है, क्योंकि इससे ''स ईक्षांचके'' इस प्रमाणभूता नात्प्रमाणभूतायाः । तत्र हि यत्र मुख्यार्थी न सम्भवति । इह त्व-चेतनस्य मुक्तबद्धपुरुषविशेषापेक्षया कर्त कर्मदेशकालनिमित्तापेक्षया च बन्धमोक्षादिफलार्था नियता पुरुषं प्रति प्रवृत्तिर्नीपपद्यते । यथोक्तसर्वज्ञेश्वरकर्तृत्वपक्षे पन्ना।।३॥

श्रुतिका मुख्य अर्थ बाधित हो जाता है । जहाँ मुख्य अर्थ हेना सम्भव नहीं होता वहीं ःब्दकी गौणी कल्पना की जाती है। इस प्रसङ्गर्मे तो मुक्त-बद्ध पुरुषविशेषकी अपेक्षासे तथा कर्ता, कर्म, देश, काल और निमित्तकी अपेक्षासे पुरुषके प्रति अचेतन प्रधानकी नियत प्रवृत्ति सम्भव नहीं है, पूर्वोक्त सर्वज्ञ ईश्वरको कर्ता माननेके पक्षमें तो वह उचित ही है ॥ ३ ॥

#### स्र विक्रम

पुरुषेण सुज्यते कथम् ?

ईश्वरेणेव सर्वोधिकारी प्राणः । राजाके समान पुरुषने ही सर्वाधि-कारी प्राणकी रचना की है; किस षेण सुज्यते कथम् ? प्रकार ! [ सो बतलाते हैं—]

स प्राणमसूजत प्राणाच्छदां खं वायज्यीतिरापः पृथिवीन्द्रिय मनोऽज्ञमज्ञाद्वीर्यं तपो मन्त्राः कर्म लोका लोकेषु चनाम च॥ ४॥

उस पुरुषने प्राणको रचा; फिर प्राणसे श्रद्धा, आकाश, वाय, तेज, जल, पृथिवी, इन्द्रिय, मन और अन्नको तथा अन्नसे वीर्य, तप, मन्त्र, कर्म और लोकोंको एवं लोकोंमें नामको उत्पन्न किया ॥ ४ ॥

स पुरुष उक्तप्रकारेणेक्षित्वा । उस पुरुषने उपर्यक्त प्रकारसे ईक्षण कर हिरण्यगर्भसंज्ञक समष्टि प्राणं हिरण्यगर्माख्यं सर्वप्राणि- प्राणको अर्थात् सम्पूर्ण प्राणियोंकी करणाधारमन्तरात्मानमसुजत
सृष्टवान् । अतः प्राणाच्छद्धां
सर्वप्राणिनां ग्रभकर्मप्रवृत्तिहेतुभृताम् । ततः कर्मफलोपभोगसाधनाधिष्टानानि कारणभृतानि
महाभृतान्यसुजत ।

खं शब्दगुणम्, वायुं स्वेन स्पर्धेन कारणगुणेन च विशिष्टं द्विगुणम् । तथा ज्योतिः स्वेन पूर्वीभ्यां च विशिष्टं त्रिगणं शब्दस्पर्शाभ्याम् । तथापो रसेन गुणेनासाधारणेन पूर्वगुणानुप्रवेशेन च चतुर्गणाः । पूर्वगुणान-गन्धगुणेन प्रवेशेन च पश्चगुणा पृथिवी। तथा तरेव भूतैरारब्धमिन्द्रियं द्विप्रकारं बुद्धचर्थं कमीर्थं च दशमंख्याकं तस्य चेश्वरमन्तःस्थं संश्वसङ्करपलक्षणं मनः।

इन्द्रियोंके आधारखरूप अन्तरारमा-को रचा। उस प्राणसे समस्त प्राणियोंकी शुभ कर्मोंमें प्रवृत्तिकी हेतुभूता श्रद्धाकी रचना की। और उससे कर्मफलोपभोगके साधन [ शरीर ] के अधिष्टान अर्थात् कारणखरूप महाभूतोंकी सृष्टि की।

सबसे पहले शब्दगुणविशिष्ठ रचा, फिर निजगुण स्पर्श और अपने कारण 🗇 आकाश 🗋 के गुण [ शब्द ] से युक्त दो गगवाले वायुको, तदनन्तर खकीय गुण ख्य और पहले शब्द-स्पर्शसे दो गुण 平市 गुगवाले तेजको, તથા अवने असावारण गुण रसके सिंदत पूर्वगुणोंके अनुप्रवेशसे चार गुणवाले जलको और गन्धगुणके सहित पूर्वगुणोंके अनुप्रवेशसे पाँच गुर्णोवाली पृथिवीको रचा । इसी प्रकार विषयों के ज्ञान और कर्मके लिये उन भूतोंसे ही आरब्द संख्यावाले दो प्रकारके इन्द्रियप्रामकी तथा उसके खामी सङ्खल्पविकल्पादिहरूप अन्तः स्थित मनकी रचना की।

एवं प्राणिनां कार्यं करणं च मुष्ट्रा तत्स्थित्यर्थं ब्रीहियवादि-लक्षणस्त्रम् । ततश्रान्नादद्य-मानाद्वीर्यं सामध्यें बलं सर्वकर्म-प्रवृत्तिसाधनम् । तद्वीर्यवतां च प्राणिनां तपो विश्रद्धिसाधनं सङ्कीर्यमाणानाम् । मन्त्रास्तर्भे विश्वद्वान्तर्वहिः करणेभ्यः साधनभूताऋग्यजुःसामाथर्वाङ्ग-रसः ततः । कर्माग्निहोत्रादि-लक्षणम् । तपो लोकाः कर्मणां फलम् । तेषु च सृष्टानां प्राणिनां देवदत्तो यजदत्त इत्यादि ।

एवमेताः कलाः प्राणिनामिवद्यादिदोपवीजापेक्षया सृष्टाः
तैमिरिकदृष्टिसृष्टा इव द्विचन्द्रमशकमिक्षकाद्याः स्वप्नदृक्सृष्टा
इव च सर्वपदार्थाः पुनस्तस्मिन्नेव
पुरुषे प्रलीयन्ते हित्वा नामरूपादि
विभागम् ॥ ४ ॥

प्रःणियोंके [ विषय ] और करणों [ इन्द्रियों ] की रचनाकर उनकी स्थितिके लिये उसने बोहियवादिरूप अन उत्पन्न किया। फिर उसम्वाये हुए अनसे सब प्रकारके कर्मीको प्रवृत्तिका साधनभूत बीय-सामध्य यानी !क्या । तदनन्तर वर्णसंकरताको होते उन वीर्यवान हर प्राणियोंकी शब्दिके साधनभूत तपकी रचना की । फिर जिनके बाह्य और अन्त:करणोंकी तपसे शृद्धि हो गयी है उन प्राणियोंके लिये कर्मके साधनभूत ऋक, यजु:, साम और अथर्वाङ्गिरस् मन्त्रोंकी रचना की और तत्पश्चात् अग्निहोत्रादि कर्मोंके प्रजलकृत निर्माण किये। फिर इस प्रकार रचे हुए उन लोकोंमें प्राणियोंके देवदत्त. यज्ञदत्त आदि नाम बनाये ।

इस प्रकार तिमिर-रोगीकी दृष्टिसे रचे हुए द्विच-द्व, मशक ( मच्छर ) और मिक्षका आदि तथा खन्द्रण्डाके बनाये हुए सब पदार्थोंके समान प्राणियोंके अविधा आदि दोगरूप बीजकी अपेक्षासे रची हुई ये कलाएँ अयने नाम रूप आदि विभागको स्यागकर उस पुरुषमें ही लीन हो जाती हैं॥ ॥ ॥

नदीके ह्रष्टान्तसे सम्पूर्ण जगतका पुरुषाश्रयत्वप्रतिपादन

कथम--

किस प्रकार ?

स यथेमा नद्यः स्यन्दमानाः समुद्रायणाः समुद्रं प्राप्यारतं गच्छन्ति भिद्येते तासां नामरूपे समुद्र इत्येवं प्रोच्यते । एवमेवास्य परिद्रष्ट्रिमाः षोडश कलाः पुरुषा-यणाः पुरुषं प्राप्यास्तं गच्छन्ति भिद्येते चासां नामरूपे पुरुष इत्येवं प्रोच्यते स एषोऽकलोऽमृतो भवति तदेष उलोकः ॥ ५ ॥

वह [ दृष्टान्त ] इस प्रकार है—जिस प्रकार समुद्रकी ओर बहती हुई ये नदियाँ समुद्रमें पहुँचकर अस्त हो जाती हैं, उनके नाम-रूप नष्ट हो जाते हैं, और वे 'समुद' ऐसा कहकर ही पुकारी जाती हैं। इसी प्रकार इस सर्वद्रष्टाकी ये सोल्ड कलाएँ, जिनका अधिष्ठान पुरुष ही है. उस पुरुषको प्राप्त होकर लीन हो जाती हैं। उनके नाम-रूप नष्ट हो जाते हैं और वे 'पुरुष' ऐसा कहकर ही पुकारी जाती हैं। वह विद्वान कलाहीन और अमर हो जाता है । इस सम्बन्धमें यह उछोक प्रसिद्ध है ॥ ५ ॥

नद्यः स्वन्दमानाः समुद्रायणाः समुद्रोऽयनं गतिः जिनका अयन—मित आत्मभावो यासां ताः समुद्रायणाः निर्दयौ समुद्रको प्राप्त समुद्रं प्राप्योपगम्यास्तं नामरूप-तिरस्कार [अभाव ] को प्राप्त हो तिरस्कारं गच्छन्ति । तासां जाती हैं, तथा इस प्रकार इस्त

स दृष्टान्तो यथा लोक इमा | वह दृष्टान्त इस प्रकार है---स्वन्त्यः स्वन्त्यः स्वसे बहनेवाली तथा समुद्र ही आत्मभाव है ऐसी ये समुद्रायण

चास्तं गतानां भिद्येते विनन्ध्यतो नामरूपे गङ्गायम्रनेत्यादिलक्षणे । तदभेदे सम्रद्र इत्येवं प्रोच्यते तद्वस्तुदकलक्षणम् ।

एवं यथायं दृष्टान्तः. उक्त-लक्षणस्य प्रकृतस्यास्य पुरुषस्य परिद्रष्टुः परिसमन्तादु द्रष्टुर्दर्श-नस्य कर्तुः खरूपभृतस्य यथार्कः स्वात्मप्रकाशस्य कर्ता तद्वदिमाः षोडश कलाः प्राणाद्या उक्ताः कलाः प्ररुपायणा नदी-नामिव सम्रद्रः पुरुषोऽयनमात्म-भावगमनं यासां कलानां ताः पुरुषायणाः पुरुषं प्राप्य पुरुषातम-भावग्रुपगम्य तथैवास्तं गच्छन्ति। भिद्येते चासां नामरूपे कलानां प्राणाद्याख्या रूपं च यथास्वम् । मेदे च नामरूपयोर्यदनष्टं तत्त्वं पुरुष इत्येवं प्रोच्यते ब्रह्मविद्धिः।

हुई उन निदयोंके वे गङ्गा-यमुना आदि नाम और रूप नष्ट हो जाते हैं और उससे अभेद हो जानेके कारण वह जलमय प्रार्थ भी 'समुद्र' ऐसा कहकर ही पुकारा जाता है।

इसी प्रकार, जैसा कि यह उपर्यक्त **ळक्षणोंसे** युक्त परिद्रष्टा अर्थात् जिस प्रकार ओर अपने खरूपभृत कर्ता है उसी प्रकार ओर द्रष्टा — दर्शनके कर्ता खरूपभत ( जिसका प्रकरण चल रहा है ) पुरुषकी ये प्राण आदि सोल्ड् कलाएँ, जिनका आत्मभावकी प्राप्तिका स्थान वह परुष ही है जैसा कि नदियोंका समुद्र, अतः जो पुरुषायण कहलाती हैं, उस पुरुषको प्राप्त होकर---पुरुषरूपसे स्थित होकर प्रकार जिसे कि समुद्रमें नदियाँ ] **छीन हो जाती हैं** । तथा कलाओंके प्राणादिसंज्ञक नाम और अपने-अपने विभिन्न रूप नष्ट जाते हैं। इस प्रकार नाम-रूपका नाश हो जानेपर भी जिसका नाश नहीं होता उस तत्त्वको बहावेचा 'पुरुष' ऐसा कहकर पुकारते हैं।

य एवं विद्वानगुरुणा प्रदर्शित-कलाप्रलयमार्गः स एष विद्यया प्रविलापितास्वविद्याकामकर्म-जनितास प्राणादिकलास्वकलः अविद्याकृतकलानिमित्तो हि मृत्युः तदपगमेऽकलत्वादेवामृतो भवति

जिसे इस प्रकार कलाओं के प्रलयका मार्ग दिखलाया पुरुष इस तत्त्रको है ऐसा जो जाननेवाला है. वह उस विद्यको द्वारा अविद्या, काम और कर्मजनित प्राणादि कलाओंके छीप कर दिये जानेपर निष्फल हो जाता है: और मृत्यु भी अविद्याकृत कलाओंके कारण ही होती है इस्रिये उनकी निश्चित्त हो जानेपर वह निष्वल हो जानेके कारण ही अमर हो जाता है। इसी सम्बन्धमें तदेतस्मिन्नर्थ एप रलोकः ॥५॥ विह रहोक प्रसिद्ध है—॥ ५॥

मरणदुः तकी निवृत्ति ने परमात्मज्ञानका उपयोग

अरा इत्र रथनाभौ कला। यस्मिन्प्रतिष्ठिताः । तं वेद्यं पुरुषं वेद यथा मा वो मृत्यः परिव्यथा इति ॥६॥

जिसमें रथकी नाभिमें अरोंके समान सब कहाएँ आश्रित हैं उस ज्ञातव्य प्रस्पको तुम जानोः जिससे कि मृत्यु तुम्हें कष्ट न पहुँचा सके ॥६॥

रथचक्रपरिव≀रा इव रथनाभौ रथचक्रस्य नाभौ यथा प्रवेशितास्तदाश्रया भवन्ति तथेत्यर्थःः यथा कलाः प्राणाद्या प्रति-ष्ट्रिता

पहिरोके परिवारक्षप अरोंके समान-अर्थात जिस प्रकार वे रथके पहियेकी नाभिमें प्रतिष्ट यानी उसके आश्रित रहते हैं उसी प्रकार जिस प्ररूपमें प्राणादि कलाएँ अपनी उत्पत्ति, स्थिति और ल्यके उत्पत्तिस्थितिलयकालेषु । समय स्थित रहती हैं, कलाओंके तं परुषं पर्णत्वात पुरुषं पुरि शयनाद्वा वेद जानी-यातः यथा हे शिष्या मा परिव्यथा युष्मानमृत्युः परिच्यथयत् । न चेद्विज्ञायेत पुरुषो मृत्युनिमित्तां व्यथामापन्ना दुःखिन एव पूर्य स्थ । अतस्तन्मा | होगे । अतः तुम्हें वह दःख प्राप्त न भुद्यस्माकमित्यभित्रायः ॥ ६ ॥

कलानामारमभूतं । आरमभूत उस ज्ञातव्य पुरुषको, जो सर्वत्र पूर्ण अथवा शरीरह्नप पुरमें शयन करनेके कारण पुरुष कहलाता है, जानो; जिससे कि हे जिप्यो! तुम्हें मृत्यु सब ओ(से व्यथित न करे । यदि तुमने उस पुरुषको न तो तम मृत्युनिमित्तक व्यथाको प्राप्त होकर दुखी ही हो, यही इसका अभिप्राय है ॥६॥

उपरेजका उपसंहार

तान्होबाचैताबदेबाहमेतत्परं ब्रह्म वेद् । नातः परम-स्तीति ॥ ७ ॥

तब उनसे उस ( विपालाद मुनि ) ने कहा--इस परब्राको मैं इतना ही जानता हूँ । इसमें अन्य और कुछ [ ज्ञातटा ] नहीं है ॥ ७ ॥ तानेवमनुशिष्य शिष्यांस्तान होवाच पिष्पलादः किलैतावदेव वेद्यं परं ब्रह्म वेद विजानाम्य-नातोऽस्मात्परमस्ति | प्रकृष्टतरं वेदितव्यमित्येवमुक्त-वाञ्शिष्याणामविदितशेषास्ति-कृतार्थबुद्धि-त्वाशङ्कानिवृत्तये जननार्थे च ॥ ७ ॥

उन शिष्योंको इस प्रकार शिक्षा दे पिष्पलाद मुनिने उनसे कहा---'उस वेद्य ( ज्ञातव्य ) परब्रह्मको मैं इतना ही जानता हूँ। इससे पर-उत्कृष्ट और कोई वेदा नहीं है ।' इस प्रकार 'अभी कुछ विना जाना रह गया' ऐसी शिष्योंकी आशक्का-की निवृत्तिके लिये तथा उनमें कृतार्थबुद्धि उत्पन्न करनेके लिये पिपालादने तनसे कहा॥ ७॥

#### स्तातपूर्वक आचार्यकी वन्दना

ते तमर्चयन्तरत्वं हि नः पिता योऽस्माकमविद्यायाः परं पारं तारयसीति नमः परमऋषिभ्यो नमः ऋषिभ्यः ॥ ८ ॥

तज्ञ उन्होंने उनकी पूजा करते हुए कहा--आप तो इमारे पिता हैं जिन्होंने कि हमें अविद्याके दूसरे पारपर पहुँचा दिया है; आप परमर्षिको हमारा नमस्कार हो, नमस्कार हो ॥ ८ ॥

ततस्ते शिष्या गरुणानु-शिष्टास्तं गरुं कृतार्थाः सन्तो विद्यानिष्क्रयमपश्यन्तः कृतवन्त इत्युच्यते—अर्चयन्तः पुजयन्तः पादयोः पुष्पाञ्जलि-प्रकिरणेन प्रणिपातेन शिरसा । किम्रचुरित्याह-त्वं हि नोऽस्माकं पिता ब्रह्मशरीरस्य जनयितत्वान्नित्यस्या-विद्यया जरामरस्याभयस्य । यस्त्वमेव अस्माकमविद्याया विपरीतज्ञानात जन्मजरामरगरोगदःखादिग्रा-हादपारादविद्यामहोदधेर्विद्या-

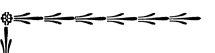
तब गुरुसे उपदेश पाये हुए उन शिष्योंने कृतार्थ हो, उस विद्यादानका कोई अन्य प्रतिकार न देखकर क्या किया सो बतलाते उन्होंने गुरुजीका अर्चन अर्थात् चरणोंमें पृष्पाञ्जलि प्रदान एवं शिर झुकाकर प्रणाम करके उनका पूजन करते हुए (कहा)। सो बतलाते हैं---क्या कहा. हमारे अजर, अमर एवं अभयरूप शरीरके जनयिता होनेके कारण आप तो हमारे पिता हैं; जिन आःने विद्याह्मप नौकाके हमें विपरीत ज्ञानरूप अविद्यासे अर्थात् जन्म, जरा, मरण, रोग और दुःख आदि प्राह्रोंके कारण जो अपार है उस परमपुनरावृत्तिलक्षुणं समुद्रसे उस ओर महासागरके मोक्षाख्यं महोदघेरिव पारं तारयस्यसानित्यतः पितृत्वं तवास्मान्
प्रत्युपपन्नमितरस्मात् । इतरोऽपि
हि पिता शरीरमात्रं जनयति ।
तथापि स प्रपूज्यतमो लोके
किम्रु वक्तव्यमात्यन्तिकाभयदातुरित्यभिप्रायः । नमः परम
ऋषिम्यो ब्रह्मविद्यासम्प्रदायकर्तृभयो नमः परमऋषिम्य इति
द्विर्वचनमादरार्थम् ॥ ८ ॥

पर पारके समान अपुनराधृत्तिरूप मोश्रसंज्ञक दूसरे पारपर पहुँचा दिया है; अतः आपका पितृत्व तो अन्य ( जनमदाता ) पिताकी अपेक्षा भी युक्ततर है; क्योंकि पिता भी केवल शरीरको ही उत्पन करता है, तो भी वह छोकमें सबसे अधिक पूजनीय होता है; फिर आत्यन्तिक अभयप्रदान भापके पूजनीयत्वके विषयमें तो कहना ही क्या है ? अतः ब्रह्मविद्या-सम्प्रदायके प्रवर्तक परमर्थिको नमस्कार हो। यहाँ 'नमः परम-ऋषिभ्यः' इसकी द्विरुक्ति प्रदर्शनके लिये है ॥ ८ ॥

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यश्रीमद्गोविन्दभगवत्पूष्यपाद-शिष्यश्रीमच्छङ्करभगवतः कृतौ प्रश्नोपनिषद्भाष्ये षष्ठः प्रश्नः ॥ ६ ॥

> इत्यथर्ववेदीया प्रक्नोपनिषत्समाप्ता ॥ इरिः ॐ तत्सत्





गान्तिपाठः

ॐ भद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवा

भद्रं पश्येमाक्षभिर्यजत्राः । स्थिरेरङ्गेरतुष्टुवाश्सस्तन्भि-

· · भ · ७ ७ · · · · · · ः । र्व्यशेम देवहितं यदायुः ॥

स्वस्ति न इन्द्रो वृद्धश्रवाः

स्वस्ति नः पूषा विश्ववेदाः।

स्वित्त नस्ताक्ष्योऽरिष्टनेमिः

स्वस्ति नो बृहस्पतिर्दधातु॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः ! शान्तिः !!!



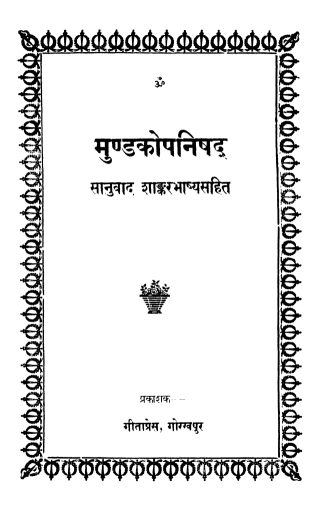
# <sub>श्रीहरिः</sub> मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिका

| म <i>न्त्र</i> प्रतीकानि          | я•             | मं ॰      | ५,                       |
|-----------------------------------|----------------|-----------|--------------------------|
| अत्रैष देवः स्वप्ने               | ٠ ٨            | ų         | ६६                       |
| अथ कवन्धी कात्यायनः               | ٠ ۶            | ₹         | १₹                       |
| अथ यदि द्विमात्रेण                | ۰۰۰ بر         | ¥         | ८५                       |
| अथ हैनं कौसल्यः                   | ₹              | १         | 33                       |
| अथ हैनं भार्गवः                   | ··· ə          | १         | ₹१                       |
| अथ हैनं शैब्यः                    | ۰۰۰ ۶          | ų         | <b>८</b> १               |
| अथ हैनं सुकेशा                    | ۰۰۰ ξ          | 9         | ९३                       |
| अथ हैनं सौर्यायणी                 | 8              | 2         | <b>પ</b> ૭               |
| अधादित्य उदयन्                    | ٠٠٠ و          | Ę         | १६                       |
| अथैकयोध्वे उदानः                  | ₹              | હ         | ५०                       |
| अथोत्तरेण तपसा                    | ۰۰۰ ۶          | १०        | २२                       |
| अन्नं वै प्रजापतिः                | ٠٠٠ و          | १४        | २७                       |
| अरा इव रथनाभौ                     | ۰۰۰ ۶          | Ę         | ₹€                       |
| ,, ,, ,,                          | ۰۰۰ ۾          | Ę         | १२२                      |
| अहोरात्रो वै प्रजापतिः            | ۰۰۰ ۶          | १३        | २६                       |
| आत्मन एष प्राणः                   | ٠ ١            | 3         | ४५                       |
| आदित्यो ह वै प्राणः               | ۰۰۰ ۶          | ų         | १५                       |
| आदित्यो इ वै बाह्यः               | ₹              | 6         | ų રૂ                     |
| इन्द्रस्तवं प्राण तेजसा           | ۰۰۰ ۶          | 9         | ३९                       |
| उ <b>त्पत्तिमा</b> यतिम्          | ҙ              | १२        | ५५                       |
| ॐसुकेशा च भा/द्वाजः               | ٠٠٠ و          | १         | १०                       |
| ऋगिमरेतं यजुर्भिः                 | ۰۰۰ و          | ৩         | ९१                       |
| एनो हि द्रष्टा स्प्रष्टा          | 8              | 9         | ૭૭                       |
| एषोऽग्रिम्तपति                    | २              | ų         | ३५                       |
| तद्ये ह वै तत्                    | १              | <b>શ્</b> | २८                       |
| तस्मै स होवाच                     | ٠٠٠ ۶          | 8         | १४                       |
| ,, ,, ,,                          | ٠٠٠ ۶          | <b>ર</b>  | <b>३</b> २               |
| " " "                             | ₹              | ર<br>૨    | ሄ <i>ሄ</i><br><b>६</b> ० |
| ,, ,, ,,                          | 8              |           | ५७<br>८२                 |
| ,, ,, ,,                          | ٠٠٠ ۶          | ب<br>ع    | ्र<br>९६                 |
| ः ः ।<br>तान्वरिष्ठः प्राणः       | ٠٠٠ ۾          | ₹         | 33                       |
| तान्दारकः प्राणः<br>तान्ह् स ऋषिः | ··· २<br>··· १ | ٠<br>٦    | <br>१३                   |
| 11.6 A 45141                      | `              | `         |                          |

| ( | १२८ | ) |
|---|-----|---|
|   |     |   |

|                               | ( ( < ) |        |                    |
|-------------------------------|---------|--------|--------------------|
| मन्त्रप्रतीकानि               | प्र०    | मं०    | đ٥                 |
| तान्होवाचैतावत्               | ۰۰۰ ۾   | ৬      | <b>२</b> ३         |
| तिस्रो मात्रा मृत्युमत्यः     | ٠٠٠ ५   | Ę      | ८९                 |
| तेजो इ वा उदानः               | ••• ₹   | 9      | ५२                 |
| ते तमर्चयन्तः                 | ۰۰۰ ۾   | 6      | <b>१</b> २४        |
| तेषामसौ विरजः                 | ٠٠٠ ۶   | १६     | २९                 |
| देवानामसि वह्नितमः            | ₹       | ۷      | ३८                 |
| पञ्चपादं पितरम्               | ٠٠٠ و   | ११     | २३                 |
| परमेवाक्षरम्                  | ۸       | १०     | ১৩                 |
| पृथिवी च पृथिवीमात्रा         | ۰۰۰ ۸   | 6      | ७५                 |
| <b>पायू</b> पस्थेऽपानम्       | ₹       | ų      | ४७                 |
| प्र <b>जापतिश्च</b> रसि       | ۰۰۰ ۶   | ৩      | ३७                 |
| प्राणस्पेदं वशे               | ··· ₹   | १३     | ४२                 |
| प्राणाग्नय एवैतस्मिन्         | ۰۰۰ ۸   | ₹      | ६२                 |
| मासो वै प्रजापतिः             | ٠٠٠ و   | १२     | २५                 |
| य एवं विद्वान्प्राणम्         | ₹       | ११     | 48                 |
| यचित्तस्तेनैष प्राणम्         | ३       | १०     | ५३                 |
| यथा सम्राडेव                  | ₹       | ¥      | ४६                 |
| यदा स्वमभिवर्षि               | ₹       | १०     | <b>३</b> ९         |
| यदु च्छ्रवासनिःश्वासौ         | ۸       | ¥      | ६४                 |
| यः पुनरेतं त्रिमात्रेण        | ٠٠٠ ५   | ų      | ८६                 |
| या ते तन्वीचि                 | ۰۰۰ ۶   | १२     | 88                 |
| विज्ञानात्मा सह               | ۸       | ११     | ७९                 |
| विश्वरूपं इरिणम्              | ٠ ۶     | ሪ      | 86                 |
| बात्यस्य प्राणैकर्षिरत्ता     | ٠٠٠ ۶   | ११     | 80                 |
| स ईक्षांचक्रे                 | ٠٠٠     | ₹      | १०७                |
| स एष वैश्वानरः                | ٠٠٠ و   | 9      | १८<br>१ <b>१७</b>  |
| स प्राणमसुजत<br>स यथेमा नद्यः | ۰۰۰ ۾   | 8      | १२७<br><b>१</b> २० |
| स यदा तेजधा                   | ४       | ų<br>Ę | ७३                 |
| स यदा सोम्य                   | ۰۰۰ ۴   | 9      | ७४                 |
| स यद्येकमात्रम्               | ٠٠٠ ٿ   | 3      | <b>۷</b> ۷         |
| संवत्सरो वै प्रजापतिः         | ··· ફે  | Š      | 88                 |
| सोऽभिमानादुर्ध्वम्            |         | 8      | ₹                  |
| इदि होष आत्मा                 | ₹       | Ę      | 46                 |
|                               |         |        |                    |

وجو



#### मुद्रक तथा प्रकाशक घनश्यामदास जालान गीनाप्रेस, गोरखपुर

सं १९९२ में २००४ तक १२,२५० सं २००९ पञ्चम संस्करण १०,००० सं २०१**३ पष्ठ** संस्करण ५,०००

### निवेदन

मुण्डकोपनिषद् अथर्ववेदके मन्त्रभागके अन्तर्गत है । इसमें तीन मुण्डक हैं और एक एक मुण्डकके दो-दो खण्ड हैं । ग्रन्थके आरम्भमें प्रन्थोक्त विद्याक्ती आचार्यपरम्परा दी गयी है । वहां बतलाया है कि यह विद्या ब्रह्माजीसे अथर्वाको प्राप्त हुई । और अथर्वासे कमशः अङ्गी और भारद्वाजके द्वारा अङ्गिराको प्राप्त हुई । उन अङ्गिरा मुनिके पास महागृहस्थ शौनकने विधिवत् आकर पूछा कि 'भगवन् ! ऐसी कौन-सी वस्तु है जिस एकके जान लेनेपर सब कुछ जान लिया जाता है ?' महर्षि शौनकका यह प्रश्न प्राणिमात्रके लिये बड़ा कुत्रहल्जनक है, क्योंकि सभी जीव अधिक-से-अधिक वस्तुओंका ज्ञान प्राप्त करना चाहते हैं ।

इसके उत्तरमें महर्षि अङ्गिराने परा और अपरा नामक दो विद्याओं-का निरूपण किया है। जिसकें द्वारा ऐहिक और आमुण्मिक अनात्म पदार्थोंका ज्ञान होता है उसे अपरा विद्या कहा है, तथा जिससे अखण्ड, अविनाशी एवं निष्प्रपञ्च परमार्थतत्त्वका बोध होता है उसे परा विद्या कहा गया है। सारा संसार अपरा विद्याका विषय है तथा संसारी पुरुषोंकी प्रवृत्ति भी उसीकी ओर है। उसीके द्वारा ऐसे किसी एक ही अखण्ड तत्त्वका ज्ञान नहीं हो सकता जो सम्पूर्ण ज्ञानोंका अधिष्ठान हो, क्योंकि उसके विषयभूत जितने पदार्थ हैं वे सब-के सब परिच्छिन ही हैं। अपरा विद्या वस्तुतः अविद्या ही है; व्यवहारमें उपयोगी होनेके कारण ही उसे विद्या कहा जाता है। अखण्ड और अव्यय तत्त्वके जिज्ञासुके लिये वह त्याज्य ही है। इसीलिये आचार्य अङ्गिराने यहाँ उसका

इस प्रकार विद्यांके दो भेद कर फिर सम्पूर्ण प्रन्थमें उन्हींका सविस्तर वर्णन किया गया है। ग्रन्थका पूर्वाई प्रधानतया अपरा विद्याका निरूपण करता है और उत्तरार्थमें मुख्यतया परा विद्या और उसकी प्राप्तिके साधनोंका विवेचन हैं। इस उपनिषद्की वर्णनरौंछो बड़ी ही उदात्त एवं हृदयहारिणी है, जिससे खभावत: ही जिज्ञासुओंका हृदय इसकी और आकर्षित हो जाता है।

उपनिपदोंका जो प्रचित्रत कम है उसके अनुसार इसका अध्युष्ट प्रश्नापनिषद्के पश्चात् किया जाता है। परन्तु प्रस्तुत पुस्तकके पृष्ठ १०९ पर भगवान् शङ्कराचार्य छिलते हैं.— पश्यित च "न येषु जिह्नामनृतं न माया च" इति अर्थात् जैसा कि आगं ( प्रश्नोपनिषद्में ) "जिन पुरुषोंमें अकुटिलता, अनृत और माया नहीं है" इत्यादि वाक्यद्वारा कहेंगे भी।" इस प्रकार प्रश्नोपनिषद्के प्रथम प्रश्नकं अन्तिम मन्त्रका भविष्यकालिक उन्लेख करके आचार्य सूचित करते हैं कि पहले मुण्डकका अध्ययन करना चाहिये और उसके पश्चात प्रश्नका। प्रश्नोपनिषद्का भाष्य आरम्भ करते हुए तो उन्होंन इसका स्पष्टतया उन्लेख किया है। अतः शाङ्करसम्प्रदायके वेदान्तिवयार्थियोंको उपनिषद्भष्यका इसी क्रमसे अध्ययन करना चाहिये। अस्तु, भगवान्षे प्रार्थना है कि इस प्रत्यके अनुशीलनद्वारा हमें ऐसी योग्यता प्रदान करें जिससे हम उनके सर्वान्धिष्ठानमृत परात्यर स्वस्त्यका रहस्य हदयङ्गम कर सकें।

अनुवादक



#### श्रीहरि:

| ,               |                                                  |            |
|-----------------|--------------------------------------------------|------------|
|                 |                                                  | ЯÃ         |
| • • •           |                                                  | •          |
|                 |                                                  | ·          |
|                 |                                                  |            |
|                 |                                                  | 40         |
|                 |                                                  |            |
|                 |                                                  | 9 &        |
|                 |                                                  | 86         |
|                 |                                                  | 9 0        |
|                 |                                                  | ٠.<br>ج    |
|                 |                                                  | ₹6         |
|                 |                                                  | <b>२</b> ६ |
| ••              |                                                  | 3/         |
|                 |                                                  |            |
|                 |                                                  | २९         |
|                 |                                                  | <b>३</b> २ |
|                 |                                                  | <b>``</b>  |
|                 |                                                  | ₹.         |
|                 |                                                  | ; <b>`</b> |
|                 |                                                  | ₹.         |
|                 |                                                  | ₹ •        |
| देलनेवाल पुरुषं | <b>F</b>                                         | ` .        |
|                 | •••                                              | XX         |
| • • •           |                                                  | 81.        |
|                 | <br><br><br><br><br><br><br><br>देखनेबाल पुरुषवं |            |

#### á8

## द्वितीय मुण्डक

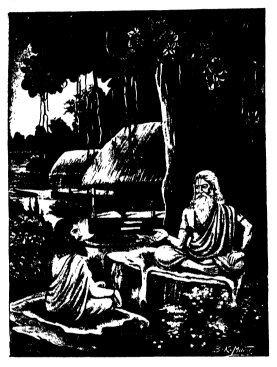
#### प्रथम खण्ड

| ₹0. | अग्निसे रफुलिङ्गोंके समान ब्रह्मसे जगत्की उत्पत्ति       | •••       | لې د |
|-----|----------------------------------------------------------|-----------|------|
| २१. | त्रहाका पारमार्थिक स्वरूप                                |           | ५३   |
| २२. | त्रद्यका सर्वकारणत्व                                     |           | ५४   |
| २३. | सर्वभृतान्तरात्मा ब्रह्मका विश्वरूप                      |           | ५७   |
| ₹૪. | अक्षर पुरुषसे चराचरकी उत्पत्तिका क्रम                    | • • •     | 46   |
| २५. | कर्म और उनके साधन भी पुरुपप्रसूत ही हैं                  | • • •     | ५९   |
| २६. | इन्द्रियः निपय और इन्द्रियस्थानादि भी ब्रह्मजनित ही हैं  | • • •     | ६२   |
| ২৩. | पर्वतः नदी और ओपधि आदिका ब्रह्मजन्यत्व                   |           | ६३   |
| २८. | बहा और जगत्का अभेद तथा ब्रह्मज्ञानमे अविद्या-ब्रह्मिका न | াহা · · · | ६४   |
|     | द्वितीय म्वण्ड                                           |           |      |
| २९. | त्रहाका म्बरूपनिर्देश तथा उसे जाननेके लिये आदेश          | •••       | ६६   |
| ₹0. | त्रहामें मनोनिवेश करनेका विधान                           |           | ६८   |
| ₹१. | त्रद्वांयधनकी विधि                                       |           | ६९   |
| ३२. | वेधनके लिये ग्रहण किये जानेवाले धनुपादिका स्पष्टीकरण     |           | ७०   |
| ₹₹. | आत्मसाक्षात्कारके लिये पुनः विधि                         |           | ७२   |
| ₹४. | ओङ्काररूपसे ब्रह्मचिन्तनकी विधि                          |           | ७३   |
| ३५. | अपर ब्रह्मका वर्णन तथा उसके चिन्तनका प्रकार              | •••       | હધ્  |
| ३६. | ब्रह्मसाक्षात्कारका फल                                   |           | 66   |
| ₹७. | ज्योतिर्मय ब्रह्म                                        | •••       | ७९   |
| ₹८. | ब्रह्मका सर्वप्रकाशकत्व                                  | • • •     | ८१   |
| ३९. | ब्रह्मका सर्वव्यापकत्व                                   | •••       | ሪ३   |
|     | तृतीय मुण्डक                                             |           |      |
|     | प्रथम खण्ड                                               |           |      |
| ¥0. | प्रकारान्तरसे ब्रह्मनिरूपण                               | •••       | ۷۲   |
|     | मागन बधाय उट्टोनाने हो तथी                               |           | 41.  |

| विषय                                              |                   |       | 9          |
|---------------------------------------------------|-------------------|-------|------------|
| ४२. ईश्वरदर्शनसे जीवकी शोकनिवृत्ति                | •••               |       |            |
| ४३. श्रेष्ठतम ब्रह्मज्ञ                           | •••               | •••   | 90         |
| ४४. आत्मदर्शनके साधन                              | •••               |       | 91         |
| ४५. सत्यकी महिमा                                  | • • •             | • • • | 98         |
| ४ <b>६. परमपदका स्वरू</b> प                       |                   | · • • | <b>ę</b> ( |
| <b>४७.</b> आत्मसाक्षात्कारका असाधारण साधन—चित्तः  |                   |       | 3          |
| ४८. शरीरमें इन्द्रियरूपमे अनुप्रविष्ट हुए आत्माका | चित्तशुद्धिद्वारा |       |            |
| साक्षात्कार                                       | • • •             | • • • | १०१        |
| ४९. आत्मज्ञका वैभव और उसकी पूजाका विधान           | •••               |       | १०२        |
| द्वितीय खण्ड                                      |                   |       |            |
| ५०. आत्मवेत्ताकी पूजाका फल                        |                   |       | १०३        |
| ५१. निष्कामतासे पुनर्जन्मनिवृत्ति                 | •••               |       | १०४        |
| ५२. आत्मदर्शनका प्रधान साधन—जिज्ञासा              | •••               |       | १०६        |
| ५३. आत्मदर्शनके अन्य साधन                         | •••               |       | १०८        |
| ५४. आत्मदर्शीकी ब्रह्मप्राप्तिका प्रकार           |                   | • • • | १०९        |
| ५५. ज्ञातज्ञेयकी मोक्षप्राप्ति                    | •••               | • • • | ११०        |
| ५६. मोक्षका खरूप                                  |                   | • • • | ११२        |
| ५७. ब्रह्मप्राप्तिमें नदी आदिका दृष्टान्तं        |                   | •••   | ११४        |
| ५८. ब्रह्मवेत्ता ब्रह्म ही है                     | • • •             | •••   | ११५        |
| ५९. विद्याप्रदानकी विधि                           | • • •             |       | ११७        |
| ६०. उपसंहार                                       | •••               |       | ११८        |
| ६१. ज्ञान्तिपाठः                                  | •••               |       | १२०        |



## मुण्डकोपनिपद् 🍑 🎏



अङ्गिरस और शीनकका संवाद

#### तत्सद्रहाणे नमः

## मुण्डकोपनिषद्

मन्त्रार्थ, शाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित

भावाभावपदातीतं भावाभावात्मकं च यत्। तद् वन्दे भावनातीतं स्वात्मभूतं परं महः॥

#### गान्तिपाठ

ॐ मद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवा भद्रं पश्येमाक्षभिर्यजनाः । स्थिरेरक्नेस्तुष्टुवा स्तरत्तन्भिर्वशेम देवहितं यदायुः ॥
ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

हे देवगण ! हम कानोंसे कल्याणमय वचन सुनें; यज्ञकमेंमें समर्थ होकर नेत्रोंसे ग्रुभ दर्शन करें; अपने स्थिर अङ्ग और शरीरोंसे स्तुति करनेवाले हमलोग देवताओंके लिये हितकर आयुका भोग करें। त्रिविध तापकी शान्ति हो।

स्वित्त न इन्द्रो दृद्धश्रवाः स्वित्ति नः पूषा विश्ववेदाः। स्वित्त नत्ताक्ष्यों अरिष्टनेमिः स्वित्तिनो वृहस्पतिर्द्धातु ॥ ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

महान् कीर्तिमान् इन्द्र हमारा कल्याण करे, परम ज्ञानवान् [अथवा परम धनवान् ] पूषा हमारा कल्याण करे, अरिष्टोंके [नाशके ] लिये चक्ररूप गरुड हमारा कल्याण करे तथा बृहस्पतिजी हमारा कल्याण करें त्रिविध तापकी शान्ति हो।

## APPER PROPERTY

#### मधम खण्ड

सम्बन्धमाष्यम्

ॐ ब्रह्मा देवानामित्याद्याथर्वणोपनिषत् । अस्याश्र

उपक्रमः विद्यासम्प्रदायकर्तृपारम्पर्यलक्षणसम्बन्धम् आदावेवाह
स्वयमेव स्तुत्यर्थम् । एवं हि
महद्धिः परमपुरुपार्थसाधनत्वेन
गुरुणायासेन लब्धा विद्यति
श्रोतवुद्धिप्ररोचनाय विद्यां महीकरोति । स्तुत्या प्ररोचितायां
हि विद्यायां सादराः प्रवर्तेरन्निति।

प्रयोजनेन तु विद्यायाः

त्रक्षविषयाः साध्यसाधनलक्षण
सम्बन्धप्रयोजन- सम्बन्धम् उत्तरत्र

निरूपणम् वस्त्यति 'मिद्यते

हृदयप्रन्थिः'(मु० उ० २। २।८)

इत्यादिना,अत्र चापरश्चदवाच्या
यामृग्वेदादिलक्षणायां विधिप्रति
वेधमात्रपरायां विद्यायां संसार-

'ॐ ब्रह्मा देवानाम्' इत्यादि ि वाक्यमे आरब्ध उपनिषद् अथर्ववेदकी इसकी स्तुतिके लिये इसके त्रिया-सम्प्रदायके कर्ताओंकी प्रम्परारूप सम्बन्धका सबसे पहले खयं ही वर्णन करती हें 1 इस प्रकार यह दिखळाकर कि 'इस विद्याको परमपुरुपार्थके साधनरूपसे परुपोंने अत्यन्त परिश्रमसे किया था' श्रुति श्रोताओंकी बुद्धिमें इसके छिये रुचि उत्पन्न करनेके ियं इसकी महत्ता दिखलाती है, जिससे कि छोग स्तृतिके कारण रुचिकर प्रतीत हुई विद्याके उपार्जनमें आदरपूर्वक प्रवृत्त हों।

अपने प्रयोजनके साथ ब्रह्म-विद्याका साध्यसाधनरूप सम्बन्ध आगे चलकर 'भियते हृदयप्रन्थिः' इत्यादि मन्त्रद्वारा वतलाया जायगा । यहाँ तो 'विधि-प्रतिषेधमात्रमें तत्पर अपर शब्दत्राच्य ऋग्वेदादिरूप विद्या संसारके कारणभूत अज्ञान आदि दोषकी निवृत्ति करनेत्राली नहीं है'—यह बात 'अविद्यायामन्तरे कारणाविद्यादिदोषनिवर्तकत्वं नास्तीति स्वयमेवोक्त्वा परापर-विद्याभेदकरणपूर्वकम् 'अविद्या-यामन्तरे वर्तमानाः'े ( म्र० उ० १ । २ । ८ ) इत्यादिना तथा परप्राप्तिसाधनं सर्वसाधनसाध्य-विषयवैराग्यपूर्वकं गुरुप्रसाद-ब्रह्मविद्यामाह-'परीक्ष्य लोकान'(म० उ०१।२।१२) इत्यादिना । प्रयोजनं चास**ः** कद्ववीति वेद ब्रह्मव भवति' (म्र॰उ॰३।२।९)इति परिमुच्यन्ति सर्वे' 'परामृताः (म्र०उ० ३।२।६) इति च। ज्ञानमात्रे यद्यपि सर्वाश्रमिणाम संन्यासनिष्ठैवअधिकारस्तथापि म**ह्यविद्या** संन्यासनिष्ठैव ब्रह्म-मोक्षसाधनम् विद्या मोक्षसाधनं

मेक्ष्साधनम् विद्या मोक्षसाधनं न कर्मसहितेति 'मैक्षचर्या चरन्तः' (ग्रु० उ० १ । २ । ११ ) 'संन्यासयोगात्' (ग्रु० उ० ३ । २ । ६ ) इति च ब्रुवन्दर्शयति। विद्याकर्मविरोधाच्च । न हि

<sub>शानकमंविरोध</sub> ब्रह्मात्मैकत्वदर्शनेन <sub>निरूपणम्</sub> सह कर्म स्वप्नेऽपि सम्पादयितुं शक्यम्

विद्यायाः कालविशेषामावाद-

वर्तमानाः शहरादि वाक्योंसे निषाके पर और अपर भेद करते हुए खयं ही बतलाकर फिर 'परीक्ष्य लेकान्' इत्यादि वाक्योंसे साधन-साध्यरूप सब प्रकारके विषयोंसे वैराम्यपूर्वक गुरुक्तपासे प्राप्य प्रक्षविधाको ही परमक्षकी प्राप्तिक साधन बतलाया है । तथा 'ब्रह्म वेट ब्रह्मैव भवति' 'परामृताः परिमुच्यन्ति साँ' इत्यादि वाक्योंसे लसका प्रयोजन तो बारवार बतलाया है ।

यथिंप ज्ञानमात्रमें सभी आश्रम-वालेंका अधिकार है तथापि ब्रह्मविद्या संन्यासगत होनेपर ही मोक्षका साधन होती है कर्म-सहित नहीं—यह वात श्रुति भौक्षचर्या चरन्तः? 'संन्यासयोगात्' इत्यादि कहती हुई प्रदर्शित करती है।

इसके सित्रा विद्या और कर्मका विरोध होनेके कारण भी यही सिद्ध होता है । ब्रह्मात्मैक्यदर्शनके साथ तो कर्मांका सम्पादन खप्नमें भी नहीं किया जा सकता, क्योंकि विद्यासम्पादनका कोई कालविशेष नहीं है और न उसका कोई नियत नियतनिमित्तत्वात्कालसङ्कोचातु-पपत्तिः ।

यत्तु गृहस्थेषु ब्रह्मविद्यासम्प्रदायकर्तृत्वादि लिङ्गं न
तित्थतन्यायं बाधितुमृत्सहते।
न हि विधिशतेनापि तमःप्रकाशयोरेकत्र सद्भावः शक्यते कर्तुं
किम्रुत लिङ्गंः केवलंगिति।

एवमुक्तसम्बन्धप्रयोजनाया

विकासः ग्रन्थिविवरणमारभ्यते ।

य इमां त्रक्षविद्यामुपयन्त्यात्म
मावेन श्रद्धामिकपुरःसराः

सन्तस्तेषां गर्भजन्मजरारोगा
ग्रन्थपूगं निशातयति परं वा

त्रक्षा गमयत्यविद्यादिसंसार
कारणं चात्यन्तमवसादयति

विनाञ्चयतीत्युपनिषत्, उपनिपूर्वस्य सदेरेवमर्थसरणात् ।

निमित्त ही हैं; अत: किसी काल-विशेषद्वारा उसका सङ्कोच कर देना उचित नहीं है।

गृहस्थोंमें जो ब्रह्मतियाका सम्प्रदायकर्तृत्व आदि लिङ्ग (अस्तित्व सूचक निदर्शन ) देखा गया है तह पूर्वप्रदर्शित स्थिरतर नियमको बाधित करनेमें समर्थ नहीं हो सकता, क्योंकि तम और प्रकाशकी एकत्र स्थिति तो सैकड़ों विधियोंमे भी नहीं की जा सकती, फिर केवल लिङ्गोंकी तो बात ही क्या है ?

इस प्रकार जिसके सम्बन्ध और प्रयोजनका निर्देश किया है उस [ मुण्डक ] उपनिषद्की यह संक्षित व्याख्या आरम्भ की जाती है । जो लोग श्रद्धा-भक्तिपूर्वक आत्मभावमे इस ब्रज्जिबाके समीप जाते हैं यह उनके गर्भ, जन्म, जरा और रोग आदि अनर्थसमृहका छेदन करती है, अथवा उन्हें पर्बद्धको प्राप्त करा देती है, या संसारके कारणरूप अविधा आदिका अस्पन्त असादन — विनाश कर देती है; इसीलिये इसे उपनिषद् कहते हैं, क्योंकि 'उप' और 'नि' पूर्वक 'सद' धातुका यही अर्थ माना गया है।।

आचार्यपरम्परा

## ॐ ब्रह्मा देवानां प्रथमः सम्बभूव विश्वस्य कर्ता भुवनस्य गोप्ता । स ब्रह्मविद्यां सर्वविद्याप्रतिष्ठाः

मथर्वाय ज्येष्ठपुत्राय प्राह ॥ १ ॥ सम्पूर्ण देवताओंमें पहले ब्रक्षा उत्पन्न हुआ । यह विश्वका रचयिता

संस्था प्रताजान यहरू प्रताज उत्तम हुआ । असने स्पर्त अर्थाको समस्त और त्रिमुवनका रक्षक था । उसने अपने त्र्येष्ट पुत्र अर्थ्याको समस्त विद्याओंकी आश्रयभूत ब्रह्मा द्याका उपदेश दिया ॥ १ ॥

ब्रह्मा परिवृद्धो महान्धर्मज्ञान-वैराग्यैश्वर्यैः मर्वानन्यानतिशेत इति । देवानां द्योतनवतामिन्द्रा-दीनां प्रथमो गुणैः प्रधानः सन प्रथमोऽग्रे वा सम्बभ्रवाभिच्यक्तः मम्यक्खातन्त्र्येणेत्यभिष्रायः । न तथा यथा धर्माधर्मवशात संसारिणोऽन्ये जायन्ते ''योऽसावतीन्द्रियोऽग्राह्यः ''' ( मनु० १ । ७ ) इत्यादिस्मृतेः । सर्वस्य जगत: कर्तीत्पाद्यिता । भुवनस्योत्प-त्रस्य गोप्ता पालयितेति विशेषणं

ब्रह्मा --परिवृद ( सत्रमे बढ़ा हुआ ) अर्थात् महान्, जो धर्म, ज्ञान, वैराग्य और ऐश्वर्यमें अन्य सबसे वदः हुआ था, देवताओं - - द्योतन करनेवालों ( प्रकाशमानों ), इन्द्रा-दिकोंमें प्रथम---शुणोंद्वारा प्रधान-रूपमे अथवा सम्यक् खतन्त्रता-पूर्वक सबसे पहले उत्पन्न हुआ था यह इसका तात्पर्य है; क्योंकि ''जो यह अतीन्द्रिय, अग्राह्य · · · · · है वह परमात्मा स्वयं उत्पन्न हुआ ]'' इत्यादि स्मृतिके अनुसार वह, जैसे अन्य संसारी जीव उत्पन्न होते हैं उस तरह धर्म या अधर्मके बशीभूत होकर उत्पन्न नहीं हुआ। 'त्रिश्व अर्थात् सम्पूर्ण ज**गत्**का कर्ता----उत्पन्न करनेवाला

उत्पन्न हुए भुवनका गोप्ता--पालन

करनेवाला' ये ब्रह्माके

विद्यास्ततये । स एवं प्रख्यातमहत्त्वो ब्रह्म-विद्यां ब्रह्मणः परमात्मनो विद्यां 'येनाक्षरं पुरुषं वेद ब्रह्मविद्यां सत्यम्' (म्र० उ० १ । २ । १३) इति विशेषणात्परमात्मविषया हि सा ब्रह्मणा वाग्रजेनोक्तेति ब्रह्म-विद्या तां सर्वविद्याप्रतिष्ठां सर्व-विद्याभिव्यक्तिहेतुत्वात्सर्वविद्या-श्रयामित्यर्थः: मर्वविद्या**वे**द्यं वा वस्त्वनयेव विज्ञायत इति. ''येनाश्चतं श्वतं भवति अमतं मतमविज्ञातं विज्ञातम्" ( छा० उ०६।१।३) इति श्रुतेः। सर्वविद्याप्रतिष्ठामिति च स्तौति । विद्यामथर्वाय ज्येष्ट्रपत्राय प्राह । ज्येष्ठश्रासौ पुत्रश्रानेकेषु ब्रह्मणः सृष्टिप्रकारेष्वन्यतमस्य सृष्टि-प्रकारस्य प्रमुखे पूर्वमथर्वा सृष्ट इति ज्येष्टस्तस्मे ज्येष्ठपुत्राय प्राहोक्तवान् ॥ १ ॥

[ उसकी उपदेश की हुई ] विद्याकी स्तुतिके लिये हैं। जिसका महत्त्व इस प्रकार प्रसिद्ध है उस ब्रह्माने ब्रह्म-विद्याको--- ब्रह्म यानी 'जिससे अक्षर और जो सत्य पुरुषको जानता विशेषणसे युक्त होनेके कारण परमात्मसम्बन्धिनी ਰੀ हੈ अथवा अग्रजन्मा ब्रह्माके द्वारा कड़ी जानेके कारण जो ब्रह्मिश्चा कहलाती है उस ब्रह्मित्रद्याको, जो समस्त विद्याओंकी अभिव्यक्तिकी हेत्रभत होनेसे, अथवा ''जिसके द्वारा अश्रत श्रत जाता है, अमत मत हो जाता है तथा अज्ञात ज्ञात हो जाता है'' इस श्रुतिके अनुसार इसीसे सर्वविद्यावेद्य वस्तुका ज्ञान हे. इसलिये जो सर्वविद्या-विद्याओं की प्रतिष्ठा यानी सम्पर्ण आश्रयमृता है, अपने ज्येष्ठ अथर्वासे कहा । 'सर्वविद्या-यहाँ पदसे इस स्तृति करते हैं। जो ज्येष्ठ ( सबसे बड़ा) पुत्र हो उसे ज्येष्ठ पुत्र कहते हैं। ब्रह्माकी सृष्टिके अनेकों प्रकारोंमें किसी एक सृष्टि प्रकारके आदिमें सबसे पहले अयर्वाको ही उत्पन्न किया गया था, इसलिये वह ज्येष्ठ है। उस ज्येष्ठ पुत्रसे कहा॥१॥

## अथर्वणे यां प्रवदेत ब्रह्मा-थर्वा तां पुरोवाचाङ्गिरो ब्रह्मविद्याम् ।

#### स भारद्वाजाय सत्यवहाय प्राह

भारद्वाजोऽङ्गिरसे परावराम् ॥ २ ॥

अथर्वाको ब्रह्माने जिसका उपदेश किया था गह ब्रह्माविद्या पूर्व-कालमें अथर्वाने अङ्गीको सिखार्था । अङ्गीने उसे भरद्वाजके पुत्र सत्यवहसे कहा तथा भरद्वाजपुत्र (स. ग्वह ) ने इस प्रकार श्रेष्ठसे किनष्ठको प्राप्त होती हुई वह विद्या अङ्गिरासे कही ॥ २ ॥

यामेतामधर्वणे प्रवदेतावदद्रह्मविद्यां ब्रह्मा तामेव ब्रह्मणः
प्राप्तामधर्वा पुरा पूर्वम्रुवाचोक्तवानङ्गिरेऽङ्गिर्नाम्ने ब्रह्मविद्याम् ।
स चाङ्गिर्भारद्वाजाय भरद्वाजगोत्राय सत्यवहाय सत्यवहनाम्ने
प्राह प्रोक्तवान् । भारद्वाजोऽङ्गिरसे
स्वशिष्याय पुत्राय वा परावरां
परसात्परस्मादवरेण प्राप्तेति
परावरा परापरसर्वविद्याविषयव्याप्तेर्वा तां परावरामङ्गिरसे
प्राहेत्यनुषङ्गः ॥ २ ॥

जिस ब्रह्मावेद्याको अथर्त्रासे कहा था, ब्रह्मासे प्राप्त हुई उसी ब्रह्मविद्याको पूर्वकालमें अथर्वाने अङ्गिर्से यानी अङ्गिर्-नामक मुनिसे कहा । फिर उस अङ्गिर् मुनिने उसे भारद्वाज सत्य-वहसे यानी भारद्वाजगोत्रमें उत्पन्न हुए सत्यवह नामक मुनिसे कहा। तथा भारद्वाजने अपने शिष्य अथवा पुत्र अङ्गिरासे वह परावरा---पर (उत्कृष्ट) से अवर (कनिष्ठ) को प्राप्त हुई, अथवा पर और अवर सव विद्याओंके विषयोंकी व्याप्तिके कारण 'परावरा' कही जानेवाली वह विद्या अङ्गिरासे कही । इस प्रकार 'परावराम्' इस कर्मपदका पूर्वीक्त 'प्राह' कियासे सम्बन्ध है ॥ २ ॥

#### शीनककी गुरूपसत्ति और प्रश्न

## शौनको ह वै महाशालोऽङ्गिरसं विधिवदुपसन्नः पप्रच्छ । कस्मिन्नु भगवो विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं भवतीति ॥ ३ ॥

शौनकतामक प्रसिद्ध महागृहस्थते अङ्गिराके पास विधिपूर्वक जाकर पूछा — भगवन् ! किसके जान ठिये जानेपर यह सब कुछ जान टिया जाता है ! ! । ३ ॥

शीनकः ग्रुनकस्यापत्यं महाशालो महागृहस्योऽङ्गिरसं
भारद्वाजशिष्यमाचार्य विधिवद्यथाशास्त्रमित्येततः उपसन्न
उपगतः सन्पत्रच्छ पृष्टवान् ।
शीनकाङ्गिरसोः सम्बन्धादवीग्
विधिवद्विशेषणादुपसदनविधेः
पूर्वेषामनियम इति गम्यते ।
मर्यादाकरणार्थं मध्यदीपिकान्यायार्थं वा विशेषणम्; अस्मदादिष्वप्युपसदनविधेरिष्टत्वात् ।

किमित्याह—कस्मिन्तु भगवो

विज्ञाते न इति वितर्के. भगवो

प्रारम्भ हुआ।

महाशाल महागृहस्थ शौनकशृनकके पुत्रने भारद्वाजके शिष्य
आचार्य अङ्गिराके पास विधिवत्
अर्थात् शास्त्रानुसार जाकर पूछा ।
शौनक और अङ्गिराके सम्बन्धसे
पश्चात् 'त्रिधिवत्' त्रिशेषण मिल्नेसे
यह जाना जाता है कि इनसे पूर्व
आचार्योमें [ गुरूपसदन ] कोई
नियम नहीं था । अतः इसकी
मर्यादा निर्दिट करनेके लिये अथवा
मध्यदीपिकान्यायके लिये यह
विशेषण दिया गया है, क्योंकि
यह उपसद्दाधि हमलोगोंमें भी
माननीय है।

शीनकने क्या पूछा, सो बत-ठाते हैं—भगतः—हे भगतन् ! 'कस्मिन्न' किस वस्तके जान छिये

<sup>\*</sup> देहलीपर दीपक रखनेसे उसका प्रकाश भीतर-बाहर दोनों ओर पड़ता है-इसीकां मध्यर्दिषका या देहलीदीपन्याय कहते हैं। अतः यदि यह कथन इस न्यायसे ही हो तो यह समझना चाहिये कि गुरूपसदन-विधि इपसे पूर्व भी थी और उससे पीछे हमलोगोंके लिये भी आवश्यक हैं। और यदि यह कथन मर्यादा निर्दिष्ट करनेके लिये हो तो यह समझना चाहिये कि यहाँसे इस पद्धतिका

हे भगवन्सर्वे यदिदं विज्ञेयं विज्ञातं विशेषेण ज्ञातमवगतं भव-तीति एकसिञ्जाते सर्वविद्धव-तीति शिष्टप्रवादं श्रतवाञ्शौनकस्त-द्विशेषं विज्ञातकामः सन्कस्मिन वितर्कयन्पप्रच्छ । न्विति लोकसामान्यदृष्ट्या ब्रात्वैव पप्रच्छ । सन्ति लोके सवर्णादिशकलभेदाः सवर्णत्वा-द्येकत्वविज्ञानेन विज्ञायमाना । तथा किंन्बस्ति सर्वस्य जगद्धेदस्यैकं कारणम् . यदेकसिन्विज्ञाते सर्वं विज्ञातं भवतीति । नन्त्रविदिते हि कस्मिन्निति

प्रश्नोऽनुपपन्नः । किमस्ति तदिति

तदा प्रश्नो युक्तः । सिद्धे ह्यस्तित्वे

त्रिज्ञेय पदार्थ यह सब विज्ञात — विशेषरूपसे ज्ञात अवगत हो जाता है ! यहाँ 'न' का प्रयोग त्रितर्क (संरू ) के लिये किया गया है 'एकहीको जान लेनेपर सर्वज्ञ हो जाता हैं ऐसी कोई पुरुपोंकी सभ्य कहावत थी । उसे त्रिशेषरूपसे जाननेकी इच्छासे ही उसने 'कस्मिन्त्' इत्यादि रूपसे त्रितर्क करते हुए पछा लोकोंकी सामान्य जान-बझकर ही पूछा । लोकमें सवर्णाद खण्डोंके ऐसे भेद हैं जो संवर्णरूप होनेके कारण लौकिक पुरुषोद्वारा [ खर्णदृष्टिते ] उनकी एकताका ज्ञान होनेपर जान लिये जाते हैं । इसी प्रकार प्रिश्न होता है कि ] 'सम्पूर्ण जगद्भेरका वह एक कारण कीन-सा है जिस एकके ही जान लिये जानेपर यह सब कळ जान लिया जाता है ??

शङ्का—जिस वस्तुका ज्ञान नहीं होता उसके विषयमें 'कस्मिन्' (किसको) \* इस प्रकार प्रश्न करना तो वन नहीं सकता। उस समय तो 'क्या वह है ?' ऐसा प्रश्न ही उचित है; फिर उसका अस्तित्व सिद्ध हो जानेपर ही

<sup>\*</sup> क्योंकि 'किस' या 'कौन' सर्वनामका प्रयोग वहीं होता है जहाँ अनेकों-की सत्ता स्वीकारकर उनमेंसे किसी एकका निश्चय करना होता है ।

धेयमिति ।

अक्षरबाहुल्यादायास

न्वेकस्मिन्यिज्ञाते सर्ववित्स्यादु

इति ॥ ३ ॥

किस्मित्रिति स्यात्, यथा किसािकि | 'किस्मिन्' ऐसा प्रश्न हो सकता है। जैसा कि [ अनेक आयारोंका ज्ञान होनेपर ] 'किसमें रक्खा ऐसा प्रश्न किया जाता है ।

*समाधान*—ऐसा मत क्योंकि [ तुम्हारे कथनानुसार प्रश्न भीरुत्वात्प्रश्नः सम्भवत्येव कस्मिन् वरनेसे ] अक्षरोंकी अधिकता होती हैं और अधिक आयासका भय रहता है, अत: 'किस एकके ही जान लनेपर मनुष्य सर्वज्ञ हो जाता है ?' ऐसा प्रश्न बन सकता है ॥ ३ ॥

अङ्गिराका उत्तर--विद्या दो प्रकारकी है

तस्मै स होवाच । द्वे विद्ये वेदितव्ये इति ह स्म यद्वह्मविदो वदन्ति परा चैवापरा च ॥ ४ ॥

उसमे उसने कहा--- 'ब्रह्मवेत्ताओंने कहा है कि दो विद्याएँ जानने-योग्य हैं---एक परा और दूसरी अपरा' ॥ ४ ॥

तस्मै शीनकायाङ्गिरा आह किलोवाच । किमित्युच्यते । द्वे विद्ये वेदितच्ये इत्येवं ह किल यहस्रविदो वेदार्थाभिज्ञाः। परमार्थदर्शिनो वदन्ति । ते इत्याह—परा च परमात्म-विद्या । अपरा च धर्माधर्मसाधन-तत्फलविषया ।

उस शौनकरो अङ्गिरानं कहा। क्या कहा ! सो बतलाते हैं---दो विद्याएँ वेदितव्य अर्थात् जानने-स्म | योग्य है ऐसा जो ब्रह्मिबद्-वेदके अर्थको जाननेवाले परमार्थदर्शी हैं वे कहते हैं। वे दो विद्याएँ कौन-सी हैं ! इसपर कहते हैं---परा अर्थात परमात्मित्रया और अपरा-धर्म. अधर्मके साधन और उनके फलसे सम्बन्ध रखनेवाली विद्या ।

> शङ्का-शौनकने तो यह पूछा था कि 'किसको जान लेनेपर पुरुष सर्वज्ञ हो जाता है। **उसके**

तस्मिन्वक्तव्येऽपृष्टमाहाङ्गिरा द्वे

#### विद्ये इत्यादिना ।

नैष दोषः; क्रमापेक्षत्वात् प्रतिवचनस्य । अपरा हि विद्या-विद्या सा निराकर्तव्या । तद्-विषये हि विदिते न किश्चित्तत्त्वतो विदितं स्थादिति । निराकृत्य हि पूर्वपक्षं पश्चात्सिद्धान्तो वक्तव्यो भवतीति न्यायात् ॥ ४ ॥ उत्तरमें जो कहना चाहिये था उसकी जगह 'दो तिबाएँ हैं' आदि बातें तो अङ्गिराने बिना पूछी ही कही हैं।

समाधान- यह बोड दोष नहीं है, क्योंकि उत्तर तो क्रमकी अपेक्षा रम्वता है । अपरा विद्या तो अविद्या ही है; अतः उसका निरा-करण किया जाना चाहिये । उसके विषयमें जान लेनेपर तो तत्त्वतः कुछ भी नहीं जाना जाता, क्योंकि यह नियम है कि 'पहले पूर्वपक्षका खण्डन कर पीछे सिद्धान्त कहा जाता है' ॥ ४॥

परा और अप्ररा विद्याका स्वरूप

तत्रापरा ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्ववेदः शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषमिति । अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यते ॥ ५ ॥

उनमें ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, अथर्ववेद, शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्द और ज्योतिप—यह अपरा है तथा जिसमे उस अक्षर परमात्माका ज्ञान होता है वह परा है ॥ ५ ॥

तत्र कापरेत्युच्यते — ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्ववेद इत्येते चत्वारो वेदाः शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिष-मित्यङ्कानि पडेषापरा विद्या । उनमें अपरा विद्या कौन-सी है, सो बतलाते हैं। ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद और अथर्ववेद—ये चार वेद तथा शिक्षा, कन्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्द और ज्योतिप—ये छ: वेदाङ्ग अपरा विद्या कहे जाते हैं।

अथेदानीमियं विद्या परा उच्यते यया तद्रक्ष्यमाणविशेषणम् कहे अक्षरमधिगम्यते प्राप्यतेः अधि-उस पूर्वस्य गमेः प्रायशः त्वात् । न च परप्राप्तेरवगमा-र्थस्य भेदोऽस्ति । अविद्याया अपाय एव हि परप्राप्तिर्नार्थान्तरम् । नन ऋग्वेदादि बाह्या तर्हि कथं परा विद्या विद्यायाः स्यानमोक्षसाधनं च परापरभेद-वेदबाह्याः ''ग्रा भीमामा स्मृतयो याश्र काश्र कुदृष्टयः। मर्वाम्ता निष्फलाः च्रेत्य तमो-निष्ठा हि ताः स्मृताः ॥" (मनु॰ १२।९) इति हि स्मरन्ति। कुदृष्टित्वान्निष्फलत्वादनादेया स्यात् । उपनिषदां च ऋग्वेदादि बाह्यत्वं स्थात । ऋग्वेदादित्वे त पृथकरणमनर्थकम् अथ परेति ।

अत्र यह परा विद्या बतलार्या जाती है, जिससे आगे (छठे मन्त्रमें) कहे जानेवाले विशेषणोंसे युक्त उस अक्षरका अधिगम अर्थात् प्राप्ति होती है, क्योंकि 'अधि'पूर्वक 'गम' धानु प्रायः 'प्राप्ति' अर्थमं प्रयुक्त होती है; तथा परमात्मा-की प्राप्ति और उसके ज्ञानके अर्थम कोई भेद भी नहीं है; क्योंकि अविद्या-की निश्चित ही परमात्माकी प्राप्ति है, इसमें मिन्न कोई अन्य वस्तु नहीं।

शङ्का--तव तो वह (ब्रह्मविद्या) ऋग्वेदादिसे बाह्य है। परा विद्या अथवा मोक्षकी साधनभूत सकती स्मृतियाँ तो कहर्ना है कि स्मृतियाँ और क्षिचार ) कुदृष्टियाँ और निष्फल साधन मानी गयी हैं।" अतः कुदृष्टि होनेसे निष्फल होनेके कारण ऋ ग्राह्य नहीं हो सकती । तथा इससे उपनिपद् भी ऋग्वेदादिसे बाह्य माने जायँगे और यदि इन्हें ऋग्वेदादिमे ही माना जायगा तो 'अथ परा' आदि वाक्यसे पृथक् बतलाया गया है वह व्यक्ष हो जायगा ।

नः वेद्यविषयविज्ञः नस्य विविश्वतत्वात् । उपनिषद्वेद्याक्षर-विषयं हि विज्ञानमिह परा विद्येति प्राधान्येन विविश्वतं नोपनिषच्छन्दराशिः । वेदशन्देन तु सर्वत्र शन्दराशिविवश्वितः । शन्दराश्यधिगमेऽपि यन्नान्तर-मन्तरेण गुर्वभिगमनादिलक्षणं वैराग्यं च नाक्षराधिगमः सम्भव-तीति पृथक्करणं ब्रह्मविद्यायाः परा विद्येति कथनं चेति ॥ ५॥

ममाधान-ऐसी बात नहीं है. क्योंकि परा विद्यासे त्रिपयक ज्ञान बनलाना अभीष्ट है। यहाँ प्रधानतासे यही वतलाना कि उपनिषदेध अ**क्षर**िषयक विज्ञान ही पराविद्या है, उपनिषदकी नहीं और 'बेर' शब्दराशि शब्द सर्गत्र शब्दराशि ही जाती है। शब्दसमुहका ज्ञान हो जानेपर भी गुरूपसत्ति आदिरूप प्रयतान्तर तथा वैराग्यके अक्षरब्रह्मका ज्ञान नहीं हो सकता: इसीलिये ब्रह्मशिद्याका पृथकरण और 'वह परा विद्या है' ेसा कहा गया

यथा विधिविषये कर्त्राधनेकपरिवण्या कारकोपसंहारद्वारेण
वाक्यार्थज्ञान- वाक्यार्थज्ञानकालाद्
जन्यत्वम् अन्यत्रानुष्ठेयोऽथोऽिस्त
अग्निहोत्रादिलक्षणो न तथेह
परिवद्याविषये; वाक्यार्थज्ञानसमकाल एव तु पर्यवसितो
भवति । केवलक्षञ्दप्रकाशितार्थज्ञानमात्रनिष्ठाच्यतिरिक्ताभावात्।

जिस प्रकार विचि ( कर्मकाण्ड ) के सम्बन्धमें [ उसका प्रतिपादन करनेवाले ] बाक्योंका अर्थ जाननेके समयपे भिन्न कर्ता आदि अनेकों कारकों ( क्रियानिष्पत्तिके साधनों ) के उपसंहारद्वारा अधिहोत्र आदि अनुष्ठेय अर्थ रह जाता है, उस प्रकार परा विद्याके सम्बन्धमें नहीं होता । इसका कार्य तो वाक्यार्थ- ज्ञानके समकालमें ही समाप्त हो जाता है, क्योंकि केवल शब्दोंके योगसे प्रकाशित होनेवाले अर्थ- ज्ञानमें स्थित कर देनेसे भिन्न इसका और कोई प्रयोजन नहीं है । अत:

तसादिह परां विद्यां सविशेषणेन | यहाँ 'यत्तदद्वेश्यम्' इत्यादि विशेषणों-से विशेषित अक्षरब्रह्मका निर्देश अक्षरेण विशिनष्टि यत्तदद्रेश्यम् करते हुए उस परा विधाको इत्यादिना । वक्ष्यमाणं बुद्धौ संहत्य सिद्धवत्परामृज्यते— स्वादिति । विशेषित करते हैं । आगे जो कुछ कहना है उमे अपनी बुद्धिमें विशेषत 'यत्तद्' इत्यादि नाक्यसे उसका सिद्ध नस्तुके समान उल्लेख करते हैं— यत्तदिति ।

परविधाप्रदर्शन

यत्तदद्वेश्यमग्राह्यमगोत्रमवर्णमचक्षःश्रोत्रं तद्पाणि-पादम् । नित्यं विभुं सर्वगतं सुसूक्ष्मं तद्वययं यद्भूतयोनिं परिपञ्चन्ति धीराः ॥ ६ ॥

वह जो अदृश्य, अप्राह्म, अगोत्र, अवर्ण और चक्षुःश्रोत्रादिहीन हैं, इसी प्रकार अवाणिपाट, नित्य, त्रिभु, मर्त्रगत, अत्यन्त सूक्ष्म और अध्यय है तथा जो सम्पूर्ण मृतोंका कारण है उसे विवेकी लोग सब ओर देखते हैं ॥ ६ ॥

अद्रेश्यमदृश्यं सर्वेषां बुद्धी-न्द्रियाणामगम्यमित्येतत् । दृशेर्ब-न हि तस्य मूलमस्ति येन अक्षर अक्षरमहा ] का कोई मूल नहीं है जिससे वह अन्तित हो; अन्वितं स्थात । वर्ण्यन्त इति जिनका वर्णन किया जाय वे

वह जो अद्रेश्य---अदृश्य अर्थात् समस्त ज्ञानेन्द्रियोंका अ-नियय है, क्योंकि बाहरको प्रकृत्त हुई हि:प्रवृत्तस्य पश्चेन्द्रियद्वारकत्वात्। दुनशक्ति पञ्चज्ञानेन्द्रियरूप द्वारवाली हैं; अग्राह्य अर्थात् कर्मेन्द्रियोंका अग्राह्यं कर्मेन्द्रियाविषयमित्येतत् । अत्रिपय हैं; अगोत्र—गोत्र अन्वय अगोत्रं गोत्रमन्वयो मूलमित्य- अर्थके वाचक नहीं हैं [ अर्थात नर्थान्तरमगोत्रमनन्वयमित्यर्थः । इनका एक ही अर्थ है ] अतः अगोत्र यानी अनन्वय है, क्योंकि उस

वर्णा दव्यधर्माः स्थलत्वादय: शक्कत्वादयो वा। अविद्यमाना तदवर्णमक्षरम् । यस्य अचक्षःश्रोतं चक्षश्र श्रोत्रं नामरूपविषये करणे सर्वजन्तनां ते अविद्यमाने यस्य तदचक्षः-श्रोत्रम् . 'यः सर्वज्ञः सर्ववित' इति चेतनावन्वविशेषणात प्राप्त संसारिणामिव चक्षःश्रात्रादिभिः करणैरर्थसाध कत्वं तदिहाचक्षुः-श्रोत्रमिति वार्यते ''पश्यत्यचक्षः स श्रणोत्यकर्णः" ( ३वे० उ० ३ । १९) इत्यादिदर्शनात् ।

कि चतदपाणिपादं कर्मेन्द्रिय-रहितमित्येतत् । यत् एवमग्राह्य-मग्राहकं चातो नित्यम्, अविनाशि, विश्वं विविधं ब्रह्मादि-स्थावरान्तप्राणिभेदेभैवति इति विश्वम् । सर्वगतं व्यापकमाकाश-

स्थुळलादि या शुक्ळलादि धर्महीवर्णहें—वे वर्णजिसमें त्रिद्यमान नहीं हैं वह अक्षर अवर्ण है: अचक्षुःश्रोत्र--चक्षु ( नेत्रेन्द्रिय ) और श्रोत्र (कर्णेन्द्रिय ) ये सम्पर्ण प्रागियोंकी गृहीत करनेत्राठी इन्द्रियाँ हैं. वे जिसमें नहीं है उसे ही 'अचक्ष:-है कहते सर्वेतित इस श्रतिमें पुरुपके लिये चेतनावत्त्व विशेषण दिया गया है अतः अन्य संसारी जीत्रोंके समान उसके छिये भी चक्षु:श्रोत्रादि इन्द्रियों-मे अर्थसाधकत्व प्राप्त होता है, यहाँ 'अचक्षुःश्रोत्रम्' कहकर उसीका निपंध किया जाता है, जैसा कि उसके विषयमें ''बिना नेत्रवाला होकर भी देखता है, बिना कान-वाला होकर भी सुनता है" इत्यादि कथन देखा गया है।

यही नहीं, वह अपाणिपाद अर्थात् कर्मेन्द्रियोंसे भी रहित है। क्योंकि इस प्रकार वह अप्राद्य और अप्राहक भी है, इसिलिये वह नित्य—अिवनाशी है। तथा बिमु-ब्रह्मासे लेकर स्थावरपर्यन्त प्राणिभेदसे वह विविध (अनेक प्रकारका) हो जाता है, इसिलिये विमु है, सर्वगत—व्यापक है और शब्दादि

शन्दादिस्थलत्त्र**ः** कारगरहितस्वात । शब्दादयो ह्याकाशवाय्वादीनाम्रत्तरोत्तरं स्थुलत्वकारणानि तदभावात सुरूमम् । किं च तद्व्ययमुक्तधर्म-त्वादेव न व्येतीत्यव्ययम् । न हि अनङ्गस्य खाङ्गापचयलक्षणो व्ययः सम्भवति शरीरस्येव ।नापि कोशा-पचयलक्षणो व्ययः सम्भवति इव । नापि गुणद्वारको व्ययः सम्भवत्यगुणत्वात्सर्वातम-कत्वाच ।

यदेवंरुक्षणं भूतयोनि भूतानां कारणं पृथिवीय स्थावरजङ्ग-मानां परिपञ्चन्ति सर्वत आत्म-भूतं सर्वस्थाक्षरं पञ्चन्ति धीरा धीमतो विवेकिनः । ईद्यामक्षरं यथा विद्ययाधिगम्यते सा परा विद्येति समुदायार्थः ॥ ६ ॥

स्थ्रलताके कारणोंसे रहित होनेके कारण आकाशके समान अत्यन्त सूक्ष है, राज्यादि गुण ही आकाश-वायु आदिकी उत्तरोत्तर स्थूलताके कारण हैं, उनसे रहित कारण वह [अक्षरब्रह्म] सुसूक्ष्म है। तथा उपर्युक्त धर्मत्राला होनेसे ही कभी उसका व्यय (हास) नहीं होता इसिलये वह अन्यय है; क्योंकि अङ्गहीन वस्तुका शरीरके अपने अङ्गोका क्षयरूप व्यय नहीं हो सकता, न राजाके समान कोशक्षयरूप व्यय ही सम्भव और न निर्गुण तथा सर्वात्मक 🕽 होनेके कारण उसका गुणक्षयद्वारा ही व्यय हो सकता है।

पृथिवी जैसे स्थावर-जङ्गम् जगत्का कारण है उसी प्रकार जिस ऐसे छक्षणोंवाले भृतयोनि— भ्तोंके कारण सबके आत्मभूत अक्षरब्रह्मको धीर—बुद्धिमान्— विवेकी पुरुप सब ओर देखते हैं ऐसा अक्षर जिस विद्यासे जाना जाता है वही परा विवा है—यह इस सम्पूर्ण मन्त्रका ताल्पर्य है ॥६॥

अञ्चरबद्धका विश्वकारणत्व

भृतयोन्यक्षरमित्युक्तम्।तत्कथं

पहले कहा जा चुका है कि अक्षरब्रह्म भूतोंकी योनि है। उसका भूतयोनित्त्र मित्पुच्यते प्रसिद्ध- वह भूतयोनित्व किस प्रकार है, सो दष्टान्तै:— प्रसिद्ध दष्टान्तोंद्वारा बतलाया जाता है--

यथोर्णनाभिः सृजते गृह्णते च

यथा पृथिव्यामोषधयः सम्भवन्ति ।

सतः पुरुषात्केशलोमानि यथा

> तथाक्षरात्सम्भवतीह विश्वम् ॥ ७ ॥

जिस प्रकार मकड़ी जालेको बनाती और निगल जाती जैसे पृथिवीमें ओपियाँ उलका होती हैं और जैसे सजीव परुषसे **केश** एवं लोग उत्पन्न होते हैं उसी प्रकार उस अक्षरसे यह विश्व प्रकट होता है।

यथा लोके प्रसिद्धम-ऊर्ण-नाभिर्लत्कीटः किश्चित्कारणा-न्तरमनपेक्ष्य स्वयमेव सजते स्व-श्वरीराव्यतिरिक्तानेव तन्त्रन्बहिः प्रसारयति पुनस्तानेव गृह्वते च गृह्णाति स्वात्मभावमेवापादयति । प्रथिव्यामोषधयो | **त्रीह्यादिस्थावरान्ता** इत्यर्थः । खात्माव्यतिरिक्ता एव प्रभवन्ति । यथा च सतो विद्यमानाञ्जीवतः पुरुषात्केशलोमानि केशाश्र लोमानि च सम्भवन्ति विल-क्षणांने ।

यथैते दृष्टान्तास्तथा विलक्षणं सलक्षणं च निमित्तान्तरानपे-श्वाद्यथोक्तलक्षण:दक्षरात्सम्भवति

जिस प्रकार खेकमें प्रसिद्ध है कि ऊर्णनामि---मकडी किसी अन्य उपकरणकी अपेक्षा न कर स्वयं ही अपने शरीरसे अभिन्न तन्तुओंको रचती अर्थात उन्हें वाहर फेंलाती है और फिर उन्हींको गृहीत भी कर लेती है, यानी अपने शरीरसे अभिन्न कर देती है, तथा जैसे प्रथिवीमें ब्रीहि-यव इत्यादिसे लेकर ब्रक्षपर्यन्त समस्त ओपियाँ उससे अभिन्न ही उत्पन्न होती हैं और जैसे सत्---विद्यमान अर्थात् जीवित पुरुपसे उससे विलक्षण केश और लोम उत्पन्न होते हैं।

जैसे कि ये दृष्टान्त हैं उसी प्रकार इस संसारमण्डलमें इससे विभिन्न और समान लक्षणों गला यह विश्व—समस्त जगत् किसी अन्य समुत्पद्यत इह ससारमण्डल जिन्न न प्रार्थनार उत्त उत्त होता है । ये अनेक दृष्टा- क्तोपादानं तु सुखार्थप्रबोध- किये ही लिये गये हैं ॥ ७ ॥ नार्थम् ॥ ७ ॥

संसारमण्डले | निमित्तकी अपेक्षा न करनेवाले उस

#### सृष्टिकम

सृष्टिकम

यद्ग्रह्मण उत्पद्यमानं विश्वं व्रह्मसे उत्पन्न होनेवाला जो जगत् है वह इस क्रमसे उत्पन्न तदनेन क्रमेणोत्पद्यते न युगप- होता है, वेरोंकी मुर्ठा फेंक टेनेके समान एक साथ उत्पन्न नहीं होता । इसी प्रकार उस क्रमके नियमको वतलानेकी इच्छावाले इस मन्त्रका आरम्भ किया जाता है—

चीयते ब्रह्म ततोऽन्नमभिजायते। अन्नात्प्राणो मनः सत्यं लोकाः कर्मसु चामृतम् ॥ ८ ॥

[ ज्ञानरूप ] तपके द्वारा श्रक्ष कुछ उपचय ( स्थूलता ) को प्राप्त हो जाता है, उसीपे अन्न उत्पन्न होता है। फिर अन्नसे क्रमशः प्राण, मन, सत्य, लोक, कर्म और कर्मसे अमृतसंज्ञक कर्मफल उत्पन्न होता है॥८॥

तपसा ज्ञानेनोत्पत्तिविधिज्ञतया भृतयोन्यक्षरं त्रह्म चीयत

उपचीयत उत्पिपादियपदिदं

जगदङ्करिमव वीजमुञ्छूनतां

उत्पत्तिविविका ज्ञाता होनेके कारण तप अर्थात् ज्ञानसे भूतोंका कारणरूप अक्षरब्रह्म उपवित होता है;
अर्थात् इस जगत्को उत्पन्न करनेकी
इच्छा करते हुए वह कुछ स्थूळताको
प्राप्त हो जाता है, जैसे अङ्कररूपमें परिणत होता हुआ बीज कुछ
स्थूळ हो जाता अथवा पुत्र उत्पन्न

गच्छति पुत्रमिव पिता हर्षेण।

एवं सर्वज्ञतया सृष्टिस्थितिसंहारशक्तिविज्ञानवत्तयोपचितात्
ततो ब्रह्मणोऽन्नमद्यते भ्रुज्यत

इत्यन्नमञ्याकृतं साधारणं संसारिणां ज्याचिकीर्षितावस्थारूपेण
अभिजायत उत्पद्यते । ततश्र
अञ्याकृताद्व्याचिकीर्षितावस्थातः
अन्नात्प्राणो हिरण्यगर्भो ब्रह्मणो
ज्ञानिकयाशक्त्यधिष्टितजगत्साधारणोऽविद्याकामकर्मभूतसमुदायबीजाङ्करो जगदात्माभिजायत
इत्यनुषङ्गः ।

तसाच प्राणान्मनो मनआरुयं
सङ्कल्पविकल्पसंज्ञयनिर्णयाद्यात्मकमभिजायते । ततोऽपि
सङ्कल्पाद्यात्मकान्मनसः सत्यं
सत्याख्यमाकाञ्चादि भृतपश्चकम्
अभिजायते । तसात्सत्याख्याद्धतपश्चकाद् अण्डकमेण सप्तलोका
भूरादयः । तेषु मनुष्यादिप्राणि-

करनेकी इच्छात्राला पिता हर्षसे उछसित हो जाता है ?

इस प्रकार सर्वज्ञ होनेके कारण मृद्रि, स्थिति और संहार-राकिकी विज्ञानवत्तासे वृद्धिको उस ब्रह्मसे अन्न---जो खाया किया वह सबका माधारण संसारियोंकी कारणारूप अभ्याकत व्याचिकीर्पित (व्यक्त की वाली 🖟 अवस्थारूपसे उत्पन्न होता है। उस अध्यक्तते यानी व्याचि-कीर्षित अवस्थावाले अन्नसे प्राण----हिरण्यगर्भ यानी ब्रह्मकी जान और क्रियाशक्तियोंसे **.** अधिप्रित. जीवोंका समष्टिरूप तथा अविद्या. काम, कर्म और भृतों के समुदायरूप बीजका अङ्कर जगदात्मा उत्पन्न होता है। यहाँ प्राण शब्दका 'अभिजायते' क्रियासे सम्बन्ध है।

उस प्राणसे मन यानी संकलप-विकलप-संशय-निर्णयात्मक अन्त:करण सङ्खल्पादिरूप हें उस भी सत्य--सत्यनामक भूतपञ्चककी आकाशादि है। फिर उस भूतपञ्चकरो ब्रह्माण्डक्रमसे आदि सात लोक उत्पन उनमें मनुष्यादि

वर्णाश्रमक्रमेण कर्माण । कर्मस | फलम्। यत्वत्कर्माणि कल्पकोटिः सौ करोड़ कल्पतक भी कर्मीका श्रतैरिप न विनञ्यन्ति तःवत्फलं नाश नहीं होता तबतक उनका फल भी नष्ट नहीं होता; इसलिये न विनञ्यति इत्यमृतम् ॥ ८ ॥ कर्मफलको 'अमृत' कहा है ॥ ८॥

और आश्रमके क्रमसे कर्म होते हैं तथा उन निमित्तम्त कमेरि अमृत--निमित्तभतेष्वमृतं कर्मजं कर्मजितित फल होता है। जबतक

उक्तमेवार्थम्रपसंजिहीपुर्मन्त्रो

्राच्या हा उपसंहार करनेकी इच्छावाला [यह नवम ] मन्त्र आगे कहा जानेवाला अर्थ कहता है— पूर्वोक्त अर्थका ही उपसंहार

वक्ष्यमाणार्थमाह-

प्रकरणका उपसंहार

## यः सर्वज्ञः सर्वविद्यस्य ज्ञानमयं तपः । तस्मादेतहस्र नाम रूपमन्नं च जायते ॥ ९ ॥

जो सबको समान्यरूपमे | जाननेवाटा और सबका विशेषज्ञ है तथा जिसका ज्ञानमय तप है उस [अक्षरब्रह्म] से ही यह ब्रह्म ( हिरण्यगर्भ ), नाम, रूप और अन उत्पन्न होता है ॥ ९ ॥

उक्तलक्षगोऽक्षराख्यः । सर्वज्ञः सामान्येन सर्वं जानातीति सर्वज्ञः । विशेषेण सर्वे वेत्तीति सर्ववत । यस्य ज्ञानमयं ज्ञान-विकारमेव सार्वज्यलक्षणं तपो नायासलक्ष्मां तसाद्यथोक्तात् सर्वज्ञादेतदुक्तं कार्यलक्षणं ब्रह्म हिरण्यगर्भाष्यं जायते । किं च संज्ञक कार्यब्रह्म उत्पन्न होता है ।

जो ऊपर कहे हुए लक्षणींत्राला ब्रह्म सर्वज्ञ—सबको अक्षरसंज्ञक सामान्यरूपसे जानता है, इसिंठेये सर्वज्ञ और विशेषरूपसे सब कुछ जानता है इसलिये सर्वत्रित् है, जिसका ज्ञानमय अर्थात् सर्वज्ञतारूप ज्ञानिशकार ही तप है---आयास-रूप तप नहीं है उस उपर्युक्त सर्वज्ञसे ही यह पूर्वोक्त हिरण्यगर्भ- नामासी देवदत्तो यज्ञदत्त इत्यादि-लक्षणम्, रूपिमदं शुक्लं नील-मित्यादि, अन्नं च त्रीहियत्रादि-लक्षणं जायते पूर्वमन्त्रोक्तक्रमेण, इत्यविरोधो दष्ट्यः ॥ ९ ॥

तथा उसीसे पूर्वोक्त मन्त्रके कमानु-सार यह देवदत्त-यज्ञदत्त इत्यादि नाम, यह शुक्क-नील इत्यादि रूप तथा व्रीहि-यवादिरूप अन्न उत्पन्न होता है। अतः पूर्वमन्त्रसे इसका अविरोध समझना चाहिये॥ ९॥

प्रथम: खण्ड: || १ ||

## हितीय खण्ड



साङ्गा वेदा अपरा विद्योक्ता ऋग्वेदो यजुर्वेद इत्या- | पुर्वापरसम्बन्ध-

्वापरसम्बन्धः दिना । यत्तदद्रेश्यम् <sub>निक</sub>्षणम

इत्यादिना नामरूपम्
अन्नं च जायत इत्यन्तेन ग्रन्थेन
उक्तलक्षणमक्षरं यया विद्यया
अधिगम्यत इति परा विद्या
सविशेषणोक्ता। अतः परमनयोविद्ययोर्विषयौ विवेक्तच्यौ संसारमोक्षावित्यक्तरो ग्रन्थ आरम्यते।

उपर 'ऋग्वेदां यजुर्वेदः' इत्यदि [पन्नम] मन्त्रमे अङ्ग्रीसिहत वेदोंको अपरा त्रिद्या बतलाया है। तथा 'यत्तद्रद्रेश्यम्' इत्यदिसे लेकर 'नामरूपमन्नं च जायते' यहाँतकके अन्यमे जिसके द्वारा उपर्युक्त लक्षणवाले अक्षरका ज्ञान होता है उस परा त्रिद्याका उसके विशेषणोंसहित वर्णन किया। इसके पश्चात् इन दोनों विद्याओंके विराय संसार और मोक्षका विवेक करना है; इसीलिये आगेका प्रन्य आरम्भ किया जाता है।

तत्रापरविद्याविषय: कर्त्रादि साधनक्रियाफलभेद-संसार मोश्रयो: रूपः संसारोऽनादिः म्बद्धपनितेशः अनन्तो दःखखरूप-प्रत्येकं शरीरिभिः त्वाद्वातव्य: सामस्त्येन नदीस्रोतोवदव्यवच्छे-दरूपसम्बन्धः, तद्वयश्चमलक्षणा मोक्षः परविद्याविषयोऽनाद्यनन्तो-**ऽजरोऽमरोऽमतोऽभयः** शद्धः म्वात्मप्रतिष्ठालक्षणः परमानन्दोऽद्वय इति । पूर्व नावदपरविद्याया विषय-प्रदर्शनार्थमारम्भः । नहर्शने हि तक्षिर्वेदोपपत्तेः तथा च वक्ष्यति 'परीक्ष्य लोकान्कर्म चितान'(मृ०उ०१।२।१२) इत्यादिना । ह्यप्रदर्शिते परीक्षोपपद्यत इति तत्प्रदर्शय-न्नाह---

उनमें अपरा विद्याका विषय 'संसार है, जो कर्ता-करण आदि साधनोंसे होनेवाले कर्म और उसके भेदवाला फलरूप अनादि. अनन्त और नदीके प्रवाहके समान अविच्छित्र सम्बन्धवाला है दःखरूप होनेके कारण प्रत्येक देहधारीके लिये सर्वथा त्याज्य है। उस ( संसार ) का उपशमरूप गोक्ष परा विद्याका विषय है और वह अनादि, अनन्त, अजर, अमर, अमृत, अभय, शुद्ध, प्रसन्न, खख-रूपमे स्थितिरूप तथा परमानन्द ण्यं अद्वितीय है ।

उन दोनोंमे पहलं अपरा
भिद्याका विषय दिख्लानेके लिये
आरम्भ किया जाता है, क्योंकि
उमे जान लेनेपर ही उससे विराग
हो सकता है। ऐसा ही 'परीक्ष्य लोकान्कर्मीचतान्' इत्यादि वाक्योंसे आगे कहेंगे भी। विना दिख्लाये हुए उसकी परीक्षा नहीं हो सकती; अतः उस (कर्मफल) को दिख्लाते हुए कहते हैं—

तदेतत्सत्यं मन्त्रेषु कर्माणि कवयो यान्यपश्यंस्तानि त्रेतायां बहुधा सन्ततानि । तान्याचरथ नियतं सत्यकामा एष वः पन्थाः सकृतस्य लोके ॥ १ ॥ बुद्धिमान् ऋषियोने जिन कर्मोका मन्त्रोमें साक्षाकार किया या वहीं यह सत्य है, त्रेतायुगमें उन कर्मोका अनेक प्रकार विस्तार हुआ । सत्य (कर्मफळ) की कामनासे युक्त होकर उनका नित्य आचरण करो: लोकमें वहीं तुम्हारे लिये सुकृत (कर्मफर्क्स प्राप्ति) का मार्ग है।। १॥

तदेतत्सत्यमवितथम् । किं तत ?मन्त्रेष्ट्रग्वेदाद्याख्येषु कर्माणि अग्निहोत्रादीनि मन्त्रैरेव एकाशि-तानि कवयो मेधाविनो वसिष्ठा-यान्यपश्यन्दृष्ट्वन्तः यत्तदेतत्सत्यमेकान्तपुरुषार्थसाध-तानि नत्वात विहितान्यविदृष्टानि कमोणि त्रयीसंयोगलक्षणायां हौत्राध्वर्यवौद्गात्रप्रकारायामधि-करणभूतायां बहुधा बहुप्रकारं कर्मिभि: सन्ततानि प्रवृत्तानि क्रियमाणानि त्रेतायां वा यगे प्रायशः प्रवृत्तानि ।

अतो यूयं तान्याचरथ निर्वर्तयत नियतं नित्यं सत्य-कामा यथाभृतकर्मफलकामाः सन्तः । एष वो युष्माकं पन्था मार्गः सुकृतस्य स्वयं निर्वतितस्य कर्मणो लोके, फलनिमित्तं लोक्यते दृश्यते सुज्यत इति कर्मफलं

वही यह सत्य अर्थात अभिध्या है। वह क्या ? ऋग्वेदादि मन्त्रोंमें ही मन्त्रोंदार। प्रकाशित अग्निहोत्रादि कर्माको कावयों अर्थात् मेधावियोंने वसिप्रादि वही पुरुषार्थका एकमात्र साधन होनेके कारण यह सत्य है। वे ही वेदविहित और ऋषिदृष्ट त्रेतामं--- ऋग्वेदविहित ो हौत्र, यज़र्वेदोक्त । आध्वर्यव सामवेदविहित । औद्गात्र जिसके प्रकारभेद हैं उस अधि-त्रयीसंयोगरूप करणभृत अनेक प्रकार सन्तत--प्रवृत्त हुए, अथवा कर्मठोंद्रारा किय प्रायशः त्रेतायुगमें प्रवृत्त हुए ।

अतः सत्यकाम यानी यथाभृत कर्मफलकी इच्छात्राल होकर तुम उनका नियत- नित्य आचरण करो । यही तुम्हारे सुकृत——स्वयं किये हुए कर्मोंके लोककी प्राप्तिके लिये मार्ग है । फलके निमित्तसे लोकित, दृष्ट अथवा भोगा जाता है इसलिये कर्मफल 'लोक' कहलाता है; उस लोक उच्यते; तदर्थं तत्राप्तया (कर्मफल) के लिये अर्थात् उसकी एष मार्ग इत्यर्थः । यान्येतानि प्राप्तिके छिपे यही मार्ग है । तात्पर्य अग्निहोत्रादीनि त्रय्यां विहितानि यह है कि वेदत्रयीमें विहित जो ये कर्माणि तान्येष पन्था अवश्य-फलप्राप्तिसाधनमित्यर्थः ॥ १ ॥ साधन हैं ॥ १ ॥

अग्निहोत्र आदि कर्म हैं वे ही यह मार्ग यानी अवस्य फलप्राप्तिका

#### अग्निहोत्रका वर्णन

तत्राग्निहोत्रमेव तावत्प्रथमं। उनमें सबसे पहले प्रदर्शित प्रदर्भ-ार्थमच्यते

करनेके लिये अग्निहोत्रका ही वर्णन सर्वकर्मणां किया जाता है, क्योंकि [अग्नि-साध्य कर्मोंमें ] उसीकी प्रधानता है । सो किस प्रकार ?

प्राथम्यात् । तत्कथम् ?

यदा लेलायते हार्चिः समिद्धे हन्यवाहने । तदाज्यभागावन्तरेणाहृतीः प्रतिपादयेत् ॥ २ ॥

जिस समय अग्निके प्रदीप होनेपर उसकी ज्वाला उठने लगे उस समय दोनों आज्यभागोंके\* मध्यमें [प्रात: और सायंकाल] आह़तियाँ डाले ॥ २ ॥

यदं वेन्धनैरभ्याहितैः सम्य-। गिद्धे समिद्धे हच्यवाहने लेलायते किये हुए ईंधनद्वारा सम्यक् प्रकार-चलत्यर्विस्तदा तिसन्काले अभिनसे उन्नाल उसने लो तत लेल:यमाने चलत्यर्चिष्याज्य-भागावाज्यभागयोरन्तरेण मध्य पर आज्यभागोंके अन्तर—मध्यमें

जिस समय सब और आधान समय जालाओंके चञ्चल हो उठने-

दर्शपौणंमास यज्ञमें आहवनीय अग्निके उत्तर और दक्षिण ओर 'अग्निये स्वाहा' तथा 'सोमाय स्वाहा' इन मन्त्रोंसे दो प्रताहतियाँ दी जाती हैं। उन्हें आज्यभाग कहते हैं। इनके बीचका भाग 'आवापस्थान' कहलाता है। शेष सब आहतियाँ उसीमें दी जाती हैं।

येत्प्रक्षिपेदेवतामुद्दिश्य । अनेकाह-प्रयोगापेक्ष्याहुतीरिति बहु-वचनम् ॥ २ ॥ किया गया है ॥ २ ॥

**आवापस्थान आहुतीः प्रतिपाद-**। आवापस्थानमें देवताओंके उद्देश्यसे

### विधिहीन कर्मका कुफल

एष सम्यगाहृतिप्रक्षेपादि- यह यथाविधि आहृतिप्रदानरूप कर्ममार्गो लोकप्राप्तये कर्ममार्गे [ स्वर्गादि ] लोकोंकी प्राप्तिका साधन है । उसका यथा-वत् होना वहा ही दुष्कर है । इसमें अनेकों विपत्तियाँ आ सकती

विपत्तयस्त्वनेका भवन्ति । कथम् १ | हैं । किस प्रकार १ [ सो वतलाते हैं--]

यस्यामिह।त्रमदर्शमपौर्णमास-

## मचातुर्मास्यमनाय्रयणमतिथिवर्जितं च । अहुतमवैश्वदेवमविधिना हुत-

## मासप्तमांस्तस्य लोकान्हिनस्ति ॥ ३ ॥

जिसका अग्निहोत्र दर्श, पौर्णमास, चातुर्मास्य और आप्रयण-इन कमेंसि रहित, अतिथि-पूजनसे वर्जित, यथासमय किये जानेवाले हवन और वैश्वदेवसे रहित अथवा अविधिपूर्वक हवन किया होता है, उसकी मानो सात पीढ़ियोंका वह नाश कर देता है।। ३।।

यस्याग्निहोत्रिणोऽग्निहोत्रमदर्शं । विशेषमिव भवति । तदक्रिय-

जिस अग्निहोत्रीका अग्निहोत्र पस्थाप्रहात्रभाराज्ञहात्रभद्यः अदर्श—दर्शनामक कर्मसे रहित होता हैं, क्योंकि अग्निहोत्रियोंको दर्शकर्म अवस्य करना चाहिये । अग्निहोत्रसम्बन्ध्यप्रहोत्र- क्ष्मेया करना चाहिये । अग्निहोत्रसम्बन्ध्यप्रहोत्र- होनेके कारण [ यह दर्शकर्म ] माणमित्येतत् । तथापौर्णमासम इत्यादिष्वप्यग्निहोत्रविशेषणत्वं चातुर्मास्यकर्मवर्जितम्, कर्तव्यं तच न क्रियते यस्य, तथातिथिवर्जितं चातिथिपूजनं चाहन्यहन्यक्रियमाणं यस्य. स्वयं सम्यगिनहोत्रकालेऽहुतम्, अदर्शादिवदवैश्वदेवं कर्मवर्जितम्, हूयमानमप्यविधिना दुःसम्पादितमसम्पादितम् अग्निहोत्राद्युपलिसतं कर्म कि करोतीत्युच्यते ।

प्रयुक्त हुआ है द्वारा इसका अनुष्ठान नहीं किया जाता । इसी प्रकार 'अपौर्णमासम्' आदिमें भी अग्निहोत्रका विशेषणत्व देखना चाहिये, क्योंकि अग्निहोत्रके अङ्ग होनेमें उन [ पौर्णमास आदि ] की दर्शसे समानता है [ अतः जिनका अग्निहोत्र ] अपीर्णमास— पीर्णमास कर्मसे रहित, अचा-तुर्मास्य—चातुर्मास्य कर्मसे रहित, अनाप्रयण—शरदादि ऋतुओंमें [ नवीन अन्नसे ] किया जा**नेवाला** जो आग्रयण कर्म है वह जिस ( अग्निहोत्र ) का नहीं किया जाता वह अनाप्रयण है, तथा अतिथि-वर्जित-जिसमें नित्यप्रति अतिथि-पूजन नहीं किया गया, ऐसा होता है और जो खयं भी, जिसमें विधिपूर्वक अग्निहोत्रकालमें नहीं किया गया, ऐसा है तथा जो अदर्श आदिके समान अवैश्वदेव-वैश्वदेवकर्मसे रहित है और यदि [ उसमें ] हवन भी किया गया है, तो अविधिपूर्वक ही किया गया है, यानी यथोचित रीतिसे जिसमें हवन नहीं किया ऐसा है; इस प्रकार अनुचित रीतिसे किया हुआ अथवा विना किया हुआ अग्निहोत्र आदिसे उपलक्षित कर्म क्या करता है ! सो बतलाया जाता है---

आसप्तमान्सप्तमस हितांस्तस्य कर्तर्लोकान्हिनस्ति हिनस्तीव आधासमात्रफलत्वात्सम्यक् क्रिय-माणेषु हि कर्मसु कर्मपरिणामा-नुरूपेण भूरादयः सत्यान्ताः सप्त लोकाः फलं प्राप्यन्ते । ते एवंभूतेनाग्निहोत्रादि-कर्मणा त्वप्राप्यत्वाद्धिस्यन्त इव । आयासमात्रं त्वव्यभिचारीत्यतो हिनस्तीत्युच्यते । पिण्डदानाद्यनुग्रहेण না पित्रपितामह-प्रपितामहाः पुत्रपौत्रप्रपौत्राः

प्रापतामहाः पुत्रपात्रप्रपात्राः स्वात्मोपकाराः सप्त लोका उक्त-प्रकारेणाग्निहोत्रादिना न भव-

न्तीति हिंखन्त इत्युच्यते ॥ ३

केवट फलवारा होनेके कारण उस कर्ताके सातों—सप्तम छोकसहित पम्पूर्ण नष्ट---विध्वस्त-अ देता है। कमींका यथावत् अनुष्रान किया जानेपर ही कर्नफलके अनसार भर्लोकसे ंटका सत्यहोकपर्यन्त सात लोक फलरूपसे प्राप्त होते हैं। वे लोक इस प्रकारके अग्निहोत्रादि कर्मसे तो अग्राप्य होनेके कारण मानो नष्ट ही कर दिये जाते हैं। हाँ, उसका परिश्रममात्र फल तो अन्यभिचारी--अनिवार्य है, इसी-लिये 'हिनस्ति' ि अर्थात ऋ अग्निहोत्र उसके सातों लोकोंको नष्ट कर देता है ] ऐसा कहा है।

अथना पिण्डदानादि अनुप्रहके द्वारा यजमानसे सम्बद्ध पिता, पितामह और प्रिपतामह [ ये तीन पूर्वपुरुष ] तथा पुत्र, पौत्र और प्रपौत्र [ ये तीन आगे होनेवाळी सन्ततियाँ ये ही अपने सहित ] अपना उपकार करनेवाले सात लोक हैं। ये उक्त प्रकारके अग्निहोत्र आदिसे प्राप्त नहीं होते; इसलिये 'नष्ट कर दिये जाते हैं' इस प्रकार कहा जाता है ॥ ३ ॥ अग्निकी सात जिहाएँ

## काली कराली च मनोजवा च सुलोहिता या च सुधूम्रवर्णा। स्फुलिङ्गिनी विश्वरुची च देवी

लेलायमाना इति सप्त जिह्वाः॥ ४ ॥

कार्या, करार्या, मनोजवा, सरोहिता, सुधुम्रवर्णा, स्फुलिङ्किनी और विश्वरुची देवी—ये उस (अग्नि) की लपलपाती हुई सात जिहाएँ हैं ॥ ४ ॥

सुलोहिता या च सुधुम्रवर्णी सुलोहिता, सुधुम्रवर्णा, स्फुलिङ्गिनी स्फुलिङ्गिनी विश्वरूची च देवी और विश्वरुची देवी-ये अग्निकी लेलायमाना इति सप्त जिह्नाः । लपलपाती हुई सात जिह्नाएँ हैं । कार्ला-काल्याद्या विश्वरुच्यन्ता लेलाय- से ठेकर विश्वरुचीतक-ये अग्निकी माना अग्नेहीवराहतिग्रसनाथी एताः सप्त जिह्वाः ॥ ४ ॥

काली कराली च मनोजवा च काली, कराली, मनोजवा, सात चञ्चल जिहाएँ हवि---आद्वति-का प्राप्त करनेके लिये हैं ॥ ४ ॥

विधिवत अग्निहोत्रादिसे स्वर्गप्राप्ति एतेष यश्चरते भ्राजमानेष यथाकालं चाह्तयो ह्याददायन् । तं नयन्त्येताः सूर्यस्य रइमयो

यत्र देवानां पतिरेकोऽधिवासः ॥ ५ ॥

जो पुरुष इन देदीप्यमान अग्निशिखाओंमें यथासमय आहुतियाँ देता हुआ [ अग्निहोत्रादि कर्मका ] आचरण करता है उसे ये सूर्य-की किरणें होकर वहाँ ले जाती हैं जहाँ देवताओंका एकमात्र खामी रहता है ॥ ५ ॥

एतेष्वग्निजिह्वाभेदेषु योऽग्नि-होत्री चरते कर्माचरत्यग्निहोत्रादि भ्राजमानेष दीप्यमानेष । यथा-च यस्य कर्मणो यः कालसत्कालं यथाकालं यजमा- करते हुए अग्निहोत्रादि कर्मका प्रापयन्त्येता आहृतयो या इमा अनेन निर्वर्तिताः सूर्यस रक्मयो भत्त्रा रिमडारेरित्यर्थः । यत्र यस्मिन्खर्गे देवानां पतिरिन्द्र एकः सर्वानुपरि अधि वसतीत्य-धिवास: ॥ ५ ॥

जो अग्निहोत्री इन भाजमान----दीप्तिमान् अग्निजिह्वाके भदोंमे यथा-वाल यानी जिस कर्मका जो काल है उस कालका अभिक्रमण न नमाददायन्नाददाना आहुतयो । आवरण करता है, उस यजनानको यजमानेन निर्वितितास्तं नयन्ति इसकी दी हुई वे आहुतियाँ सूर्यकी किरणें होकर अर्थात सूर्यकी किरणोंद्वारा वहाँ पहुँचा देती हैं जहाँ—जिस स्वर्गछोकमे देवताओंका एकमात्र पति इन्द्र सबके ऊपर अधिवास — अधिष्ठान करता है ।५।

वहन्तीत्युच्यते—

कथं सूर्यस्य रिम्मिभयंजमानं वे सूर्यकी किरणोंद्वारा यजमानको किस प्रकार छे जाती है, सो न्तीत्यच्यते— वतलाया जाता है—

एद्येहीति तमाहुतयः सुवर्चसः सूर्यस्य रिमभिर्यजमानं वहन्ति।

प्रियां वाचमभिवदन्त्योऽर्चयन्त्य

एष वः पुण्यः सुकृतो ब्रह्मलोकः ॥ ६॥

वे दीतिमती आहुतियाँ 'आओ, आओ, यह तुम्हारे सुकृतसे प्राप्त हुआ पत्रित्र ब्रह्मलोक हैं ऐसी प्रिय वाणी कहकर यजमानका अर्चन (सत्कार) करती हुई उसे ले जाती है।। ६॥

एहोहीत्याह्वयन्त्यः सुवर्च- | वे दीप्तिमती आहुतियाँ 'आओ, सो दीप्तिमत्यः किं च प्रियाम् । आओ इस प्रकार पुकारती तथा प्रिय

इष्टां वाचं स्तत्यादिलक्षणामिन । यानी स्तुति आदिरूप इष्टवाणी बोल-

पूजयः त्यश्चेष वो युष्माकं पुण्यः सकतः पन्था ब्रह्मलोकः फलरूपः। एवं प्रियां वाचमभिवदन्त्यो | वहन्तीत्यर्थः । ब्रह्मलोकः स्वर्गः प्रकरणात ॥ ६ ॥

उचारयन्त्योऽर्चयन्त्यः । कर उसका अर्चन--पूजन करती हुई अर्थात् 'यह तुम्हारे सुकृतका फरु-स्वरूप पवित्र ब्रह्मलोक हैं इस प्रकार प्रिय वाणी कहती हुई उसे ल जाती है । यहाँ खर्महीको ब्रह्मलोक कहा है, क्योंकि प्रक-रणसे यही ठीक माळूम होता है ॥ ६ ॥

ज्ञानरहित कर्मकी निन्दा

एतच्च ज्ञानरहितं कर्मेताव- इस प्रकार यह ज्ञानरहित कर्म न्फलमविद्याकामकर्मकार्यमतो-

इतने ही फलवाला है । यह अविद्या काम और कर्मका कार्य है; इसलिये असार और दु:खकी जड़ है, सो **ऽसारं दुःस्वमृलमिति निन्दाते** ः इसकी निन्दा की जाती है—

ह्येते अददा यज्ञरूपा अष्टादशोक्तमवरं येषु कर्म।

एतच्छेया येऽभिनन्दन्ति मूढा

जरामृत्युं ते पुनरेवापि यन्ति ॥ ७ ॥

जिनमें | ज्ञानवाह्य होनेसे ] अवर—निकृष्टकर्म आश्रित कहा गया है वे िसो वह ऋतिक तथा यजमान और यजमानपत्नी वे अठारह यज्ञरूप (यज्ञको साधन ) अस्थिर एवं नाशवान् वतलाये गये हैं। जो मृद्ध 'यही श्रेय हैं' इस प्रकार इनका अभिनन्दन करने हैं, वे फिर भी जरा-मरणको प्राप्त होते रहते हैं ॥ ७ ॥

हि यसादेतेऽदृढा अस्थिरा यज्ञ- वियोंिक सोटह ऋत्विक् तथा यजमान रूपा यज्ञस्य

प्लवा विनाशिन इत्यर्थः । 'प्रव' का अर्थ विनाशी है ! रूपाणि यज्ञरूपा और पत्नी-ये अठारह यज्ञरूप-यज्ञनिर्वतका अष्टादशाष्टादश- । यज्ञके रूप यानी यज्ञके सम्पादक, संख्याकाः पोडशित्वंजः पत्नी
यजमानक्षेत्यष्टादश, एतदाश्रयं
कर्मोक्तं कथितं शास्त्रेण, येष्वष्टादशस्त्रयं केवलं ज्ञानवर्जितं कर्मः,
अतस्तेषामवरकर्माश्रयाणामष्टादशानामदृदतया प्रवत्वात्प्रवते
सद्द फलेन तत्साध्यं कर्मः,
कुण्डविनाशादिवत्क्षीरद्ध्यादीनां
तत्स्थानां नाशः।

यत एवमेतत्कर्न श्रेयः श्रेयःकरणिमिति येऽभिनन्दन्त्यभिहृष्यन्त्यिवेकिनो मृदा अतस्ते
जरां च मृत्युं च जरामृत्युं किश्चित्कालं खर्मे स्थित्वा पुनरेवापि
यन्ति भूयोऽपि गच्छन्ति ॥७॥

जिनमें केवल ज्ञानरहित कर्म आश्रित है, अदह —अस्थिर हैं और शास्त्रोंमें उन्हींके आश्रित कर्म बतलाया है; अतः उस अवर कर्मके उन अठारह आश्रयोंके अदहतावश प्रव अर्थात् विनाशशील होनेके कारण उनसे निष्पन्न होनेवाल कर्म, कूँडेंके नाशसे उसमें रक्खे हुए दूध और दही आदिके नाशके समान नष्ट हो जाता है।

क्योंकि ऐसी बात है, इसल्प्रियं जो अभिवेकी मूट पुरुष 'यह कर्म श्रेय यानी श्रेयका साधन है' ऐसा मानकर अभिनन्दित—अस्पन्त हर्पित होते हैं वे इस (हर्ष ) के द्वारा जरा और मृत्युको प्राप्त होते है; अर्थात् कुछ समय खर्गने रहकर फिर भी उसी जन्म-मरणको प्राप्त हो जाते हैं ॥ ७ ॥

अविद्यायस्त कर्मठोंकी दुर्दशा

किञ्च---

तथा---

अविद्यायामन्तरे

वर्तमानाः

स्वयं धीराः पण्डितं मन्यमानाः ।

जङ्घन्यमानाः परियन्ति मूढा

अन्धेनैव नीयमाना यथान्धाः ॥ ८ ॥ अविद्याके मध्यमें रहनेवाले और अपनेको वड़ा बुद्धिमान् तथा पण्डित माननेवाले वे मृद पुरुष अन्धेसे ले जाये जाते हुए अन्धेके समान पीडित होते सब ओर भटकते रहते हैं।। ८ ॥

अविद्यायामन्तरे मध्ये वर्तमाना अविवेकप्रायाः स्वयं वयमेव
धीरा धीमन्तः पण्डिता विदितवेदितव्याश्चेति मन्यमाना आत्मानं
सम्भावयन्तस्ते च जङ्कन्यमाना जरारोगाद्यनेकानर्थवातेः
हन्यमाना भृशं पीड्यमानाः परियन्ति विश्रमन्ति मृदाः । दर्शनवर्जितत्वादन्धेनैवाचश्चष्केणेव
नीयमानाः प्रदर्शमानमार्गा यथा
लोकेऽन्धा अक्षिरहिता गर्तकण्टकादौ पतन्ति तद्वत् ॥ ८॥

अविद्याक मध्यमे रहनेवाले बहुधा अत्रिवेकी किन्तु वडे बुद्धिमान् पण्डित—श्चेय वस्तुको जाननेवाले हैं' ऐसा मानकर अपनेको सम्मानित करनेवाले वे मृढ पुरुष—जरा-रोग आदि अनेक अनर्थजालसे जङ्गन्यमान---- हन्यमान अर्थात अत्यन्त पीडित होते सब ओर वमते-भटकते रहते हैं । जिस प्रकार लोकम दृष्टिहीन होनेके कारण अन्धे अर्थात नेत्रहीनसे ले जाये जाते हुए -मार्ग प्रदर्शित किये जाने हुए अन्धे----नेत्रहीन पुरुष गड्ढे और काँटे आदिमें गिरते रहते हैं उसी प्रकार िवे भी पीडा-पर-पीडा उठाते रहते हैं। ॥८॥

किञ्च--

तथा---

अविद्यायां बहुधा वर्तमाना वयं कृतार्थो इत्यभिमन्यन्ति बालाः। यत्कर्मिणो न प्रवेदयन्ति रागा-

त्तेनातुराः क्षीणलोकाश्च्यवन्ते ॥ ९ ॥ बहुधा अविद्यामें ही रहनेवाले वे मूर्खलोग 'हम कृतार्थ हो गये हैं' इस प्रकार अभिमान किया करते हैं । क्योंकि कर्मठलोगोंको कर्मफल्प् विषयक रागके कारण तत्त्वका ज्ञान नहीं होता, इसलिये वे द:खार्त्त होकर ( कर्मफल क्षीण होनेपर ) खर्मसे च्युत हो जाते है ॥ ९ ॥

अविद्यायां बहुधा बहुप्रकारं वर्तमाना वयमेव कृतार्थाः कृत-प्रयोजना इत्येवमभिमन्यन्त्यभि-मानं कुर्वन्ति बाला अज्ञानिनः । यद्यसादेवं कर्मिणों न प्रवेदयन्ति | कर्मालोग रागवश यानी कर्मफल-तत्त्वं न जानन्ति रागात्कर्मफल- सम्बन्धा रागसे बुद्धिक अभिभूत रागाभिभवनिमित्तं तेन कारणेन हो जानेके कारण तत्वको नहीं आतरा दःखातीः सन्तः जान पाते इसिटिये वे आतर---क्षीणलोकाः क्षीणकर्मफलाः दुःखार्त्त होकर कर्मफल क्षीण हो स्वर्गलोकाच्च्यवन्ते ॥ ९ ॥

अविद्यामें बहुधा---अनेक प्रकारसे विद्यमान वे अज्ञानी पुरुष क्षेत्रल हम ही कृतार्थ - कृतकृत्य हो गये है' इसी प्रकार अभिमान किया करते हैं। क्योंकि इस प्रकार वे । जानेपर खर्गसे च्युत हो जाते हैं ॥९॥

इष्टापूर्तं मन्यमाना वरिष्ठं नान्यच्छ्रेयो वेदयन्ते प्रमूढाः। नाकस्य पृष्ठे ते सुकृतेऽनुभूत्वे-

मं लोकं हीनतरं वा विशन्ति ॥१०॥

इष्ट और पूर्त कमोंको ही सर्वोत्तम माननेत्राले वे महामूढ किसी अन्य वस्तको श्रेयस्कर नहीं समझते । वे खर्गलोकके उच्च स्थानमें अपने कर्मफलोंका अनुभव कर इस [ मनुष्य ] लोक अथवा इसले भी निकृष्ट लोकमें प्रवेश करते हैं ॥ १० ॥

हष्टं यागादि श्रौतं कर्म, इष्ट यानी यागादि श्रौतकर्म पूर्तं वापीक्रूपतडागादि स्मातं और पूर्त—वापी-क्रूप-तडागादि स्मार्तकर्म 'ये ही अधिकतासे पुरुषार्थके साधन हैं, अतः ये ही पुरुषार्थसाधनं वरिष्ठं प्रधानमिति सर्वश्रेष्ठ यानी प्रधान हैं इस

चिन्तयन्तोऽन्यदातमज्ञानाख्यं श्रेयःसाधनं न वेदयन्ते न जान-न्ति, प्रमुढाः पुत्रपशुबन्ध्वादिषु प्रमत्ततया मृढाः । ते च नाकस्य भोगायतनेऽनुभृत्वानुभूय कर्म-फलं पुनरिमं लोकं मानुपमस्माद्वीन-तरं वा तिर्यङ्नरकादिलक्षणं यथाकर्मशेषं विशन्ति ॥ १०॥

प्रकार मानते अर्थात चिन्तन हुए वे प्रमृह-—प्रमत्ततावश पशु और बान्धवादिमें मूढ किसी और लोग आत्मज्ञानसंज्ञक श्रेय:साधनको नहीं जानते नाक यानी स्वर्गके प्रष्ठ---- उच स्वर्गस्य पृष्ठ उपरिस्थाने सुकृते | स्थानमें अपने सुकृत—भोगायतन ( पुण्यभोगके छिये प्राप्त हुए दिन्य देह ) मे कर्मफलका अनुभव कर अपने अत्रशिष्ट कर्मानुसार इसी मनुष्यलोक अथवा इससे निकृष्टतर तिर्थङ्नरकादिरूप योनियों-म प्रवेश करते हैं ॥ १० ॥

> तपःश्रडे ये ह्यपवसन्त्यरण्ये शान्ता विद्वांसी भैक्ष्यचर्यां चरन्तः। सर्यद्वारेण ते विरजाः प्रयान्ति

> > यत्रामृतः स पुरुषा ह्यव्ययात्मा ॥११॥

कित्त जो शान्त और विद्वान् छोग वनमें रहकर भिक्षावृत्तिका आचरण करते हुए तप और श्रद्धाका से रन करते हैं वे पापरहित होकर सर्यद्वार ( उत्तरायणमार्ग ) से वहाँ जाते हैं जहाँ वह अमृत और अन्यय-खरूप पुरुष रहता है।। ११॥

ये पुनस्तद्विपरीता ज्ञानयुक्ता। अद्भा हिरण्यगर्भादिविषया विद्याः । 'श्रद्धा' कहते हैं, उन तप और

किन्तु इसके विपरीत वानप्रस्थाः संन्यासिनश्च तपःश्रद्धे होग तप और श्रद्धाका—अपने आश्रमविहितं कर्म और हिरण्यगर्भादिविषयक विद्याको और हिरण्यगर्भादिविषयक विद्याको ते तपःश्रद्धे उपवसन्ति सेवन्ते-ऽरण्ये वर्तमानाः सन्तः शान्ता उपरतकरणग्रामाः. विद्वांसो इत्यर्थः । गृहस्थाश्च ज्ञानप्रधाना मेक्ष्यचर्या चरन्तः परिग्रहाभा-बादपवसन्त्यरण्य इ.ति सम्बन्धः सूर्यद्वारेण सूर्यापलक्षितेनोत्तराय-णेन पथा ते विरजा विरजसः क्षीणपुण्यपापकर्माणः इत्यर्थः, प्रयान्ति प्रकर्पेण यान्ति यस्मिन्सत्यलोकादावमृतः स पुरुषः प्रथमजो हिरण्यगर्भो ह्यव्ययातमाच्ययस्वभावो यावत्सं-सारस्थायी । एतदन्तास्तु संसार-गतयोऽपरविद्यागम्याः

ननु—एतं मोक्षमिच्छन्ति केचित्।

... ... न, ''इहैव सर्वे प्रविलीयन्ति

कामाः"(ग्रु० उ० ३ । २ । २ ) "ते सर्वगं सर्वतः प्राप्य धीरा युक्तात्मानः सर्वमेवाविश्चन्ति" (ग्रु० उ० ३ । २ । ५) इत्यादि-श्वतिस्योऽप्रकरणाच्च । अपर-

रहकर सेवन करते हैं: जो शान्त---जिनकी इन्द्रियाँ त्रिपयोंसे निवृत्त हो गयी हैं ऐसे विद्वान लोग तयः ज्ञानः प्रधान गृहस्थ लोग परिप्रह न करनेके कारण भिक्षाचर्याका आचरण करते हुए बनमें रहते हैं वे विरज अर्थात् जिनके पाप-पुण्य क्षीण हो गये है ऐसे होकर सूर्यद्वारसे-सुर्योप रक्षित उत्तरमार्गवे प्रयाण करते---प्रकर्गतः गमन करते है जहाँ — जिस सत्यलोकादिमें वह अमृत और अञ्ययातमा — संसारकी स्थि तिपर्यन्त रहनेवाला अन्यय-खभाव पुरुप अर्थात् सबसे पहले उत्पन्न हुआ हिरण्यगर्भ रहता है। विद्यामे होनेवाली अपरा प्राप्त सांसारिक गतियाँ तो वस यहीं-तक है।

समाधान-ऐसा समझना उचित नहीं है ''उसकी सम्पूर्ण कामनाएँ यहीं छीन हो जाती हैं'' ''वे संयतिचत्त धीर पुरुष उस सर्वगत ब्रह्मको सत्र ओर प्राप्त कर सभीमें प्रवेश कर जाते हैं'' इत्यादि कृतियोंसे [ब्रह्म-वेत्ताको इसी लोकमें सम्पूर्ण कामना-ओंसे मुक्ति और सर्वात्मभावकी प्राप्ति बतलयी गयी है ] । इसके सिवा

सान्मोक्षप्रसङ्गोऽस्ति । विरज-स्त्वं त्वापेक्षिकम् । समस्तमपर-विद्याकार्यं साध्यसाधनलक्षणं क्रियाकारकफलभेदभिन्नं द्वेतम् एतावदेव यद्धिरण्यगर्भप्राप्त्यव-सानम् । तथा च मनुनोक्तं स्था-संसारगतिमनुक्रामता वराद्यां "ब्रह्मा विश्वस्रजो धर्मा महान-व्यक्तमेव च। उत्तमां साचि-कीमेतां गतिमाहुर्मनीषिणः" ( मनु० १२। ५० ) इति ॥११॥

विद्याप्रकरणे हि प्रवृत्ते न ह्यक- | यह मोक्षका प्रकरण भी नहीं है । अपरा विद्याके प्रकरणके रहते हुए अकस्मात् मोक्षका असङ्ग नहीं आ सकता । और उसकी विरजस्कता ( निष्पापता ) तो आपेक्षिक हैं । अपरा साध्य-साधनरूप, क्रिया-कारक और फल्रुप भेदोंने भिन्न तथा द्वेतरूप समस्त कार्य इतना ही है जिसका कि हिरण्यगर्भकी प्राप्तिमें पर्यवसान होता है । स्थावरोंसे लेकर क्रमश: मंसारगतिकी गणना करते हुए मनुजीने भी ऐसा ही कहा है--- 'ब्रह्मा, मरीचि आदि प्रजापतिगण, यमराज, महत्तत्त्र और अन्यक्त [ इनके लोकोंको प्राप्त होना ] --यह विद्वानोंने उत्तम सात्त्विकी गति बतलायी है"।। ११॥

774 HELER.

ऐहिक और पारलौकिक भोगोंकी असारता देखनेवाले पुरुषके लिये संन्यास और गुरूपसदनका विधान

अथेदानीमसात्साध्यसाधन-रूपात्सर्वेसात्संसाराद्विरक्तस्य**ः** नार्थमिदमुच्यते-

तत्पश्चात अब इस साध्य-साधनरूप सम्पूर्ण संसारमे विरक्त विद्यायामधिकारप्रदर्श-पुरुषके परा विद्यामें अधिकार पुरुषके — दिखानेके लिये यह कहा जाता है—

परीक्ष्य लोकान्कर्मचितान्ब्राह्मणो निर्वेदमाया<del>न्नारत्यकृतः</del>

# तद्विज्ञानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत्

समित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठम् ॥ १२ ॥

कर्मद्वारा प्राप्त हुए छोकोंकी परीक्षा कर ब्राह्मण निर्वेदको प्राप्त हो जाय, [क्योंकि संसारमें ] अकृत ( नित्य पदार्थ ) नहीं है, और कृतसे [हमें प्रयोजन क्या है ? ] अतः उस नित्य वस्तुका साक्षात् ज्ञान प्राप्त करनेके छिये तो हाथमें समिधा लेकर श्रोत्रिय और ब्रह्मनिष्ठ गुरुके ही पास जाना चाहिये ॥ १२ ॥

यदेतदृग्वेदाद्यपर-विद्याविषयं स्वाभाविक्यविद्या-कामकर्मदोषवत्प्ररुषानुष्ठेयम-विद्यादिदोषवन्तमेव पुरुषं प्रति विहितत्वात्तदनुष्टानकार्यभूताश्र लोका ये दक्षिणोत्तरमार्गलक्षणाः फलभूताः ये च विहिताकरण-प्रतिषेधातिकर्मदोपसाध्या नरक-तिर्यक्प्रेतलक्षणास्तानेतान्परीक्ष्य प्रत्यक्षानुमानोपमानागमैः सर्वतो याथात्म्येनावधार्य लोकान संसारगतिभूतान् अव्यक्तादि-स्थावरान्तान्व्याकृताव्याकृत-लक्षणान् बीजाङ्करवदितरेतरोत्प-न्तिनिमित्ताननेकानर्थशतसहस्र-

यह जो ऋग्वेदादि अपरविद्या-विषयक, तथा अविद्यादि दोपयुक्त पुरुपके लिये ही विहित होनेके कारण स्वभावमे ही अविद्या काम और कर्मरूप दोपसे युक्त पुरुषोंद्वारा अनुष्ठान किये जानेयोग्य कर्म है तथा उसके अनुष्ठानके कार्यभूत अर्थात फलखरूप दक्षिण उत्तरमार्गरूप लोक हैं और विहित कर्मके न करने एवं प्रतिपिद्धके करनेके दोपसे प्राप्त होनेवाली जो नरक, तिर्यक् तथा प्रतादि योनियाँ हैं उन इन सभीकी परीक्षा कर अर्थात प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान और आगम---इन चारों प्रमाणोंसे सब प्रकार उनका यथावत निश्चय कर जो बीज और अङ्करके समान एक-दूसरेकी उत्पत्तिके कारण अनेकों--सैकड़ों-हजारों व्याप्त हैं, केलेके भीतरी भागके

मायामरीच्यदकगन्धवनगराकार-खमजलबुदुबुदफेनसमान्प्रति-कृत्वाविद्या-श्वणप्रध्वंसान्प्रप्रतः कामदोषप्रवर्तितकर्मचितान्धर्मा-धर्मनिर्वर्तितानित्येतः । ब्राह्मण-स्यैव विशेषतोऽधिकारः सर्वत्या-गेन ब्रह्मविद्यायामिति बाद्यण-ब्रहणम् । परीक्ष्य लोकान्कि कुर्यात निर्वेदम । निःपूर्वी विदिरत्र वैराग्यार्थे वैराग्य-मायात्क्रर्यादित्येतत् ।

स वैराग्यप्रकारः प्रदर्शते ।
इह संसारे नास्ति कश्चिद्प्यकृतः
पदार्थः । सर्व एव हि लोकाः
कर्मचिताः कर्मकृतत्वाचानित्याः,
न नित्यं किश्चिदस्तीत्यभिप्रायः ।
सर्व तु कर्मानित्यस्यैव साधनम् ।
यसाचतुर्विधमेव हि सर्व कर्म
कार्यग्रत्याद्यमाप्यं संस्कार्य

समान सारहीन हैं, माया, मृगजल गन्धर्वनगरके समान भ्रमपूर्ण तथा स्वप्न, जलबदबद और फेनके क्षग-क्षगमें नष्ट हैं और अबिद्या एवं कामरूप दोषसे कमों से प्राप्त यानी धर्मा-धर्मजनित हैं उन न्यक्त-अन्यक्तरूप तथा संसारगतिभूत अन्यक्तारे लेकर स्थावरपर्यन्त समस्त मोड़कर ओरमे मख [ उनसे बिरक्त हो जाय ] **। स**र्व-ब्रह्मणका विशेषरूपसे अधिकार इसलिये यहाँ 'ब्राह्मण' पदका प्रहण किया गया है। इस प्रकार लोकोंकी परीक्षा कर वह क्या करे, सो बत-टाते हैं--- 'निर्वेद करे' । यहाँ 'नि' पूर्वक 'त्रिद्' धातु वैराग्य अर्थमें हैं; अतः तात्पर्य यह है कि 'वैराग्य करे'।

अव बह वैराग्यका प्रकार दिखलाया जाता है। इस संसारमें कोई भी अकृत (नित्य) पदार्ष नहीं है। सभी लोक कर्मये सम्पादन किये जानेवाले हैं और कर्मकृत होनेके कारण अनित्य हैं। तात्पर्य यह कि इस संसारमें नित्य कुछ भी नहीं है। सारा कर्म अनित्य फलका ही साथन है। क्योंकि सारे कर्म, कार्य, उत्पाद्य, आप्य और क्रिकार्य अथवा संस्कार्य चार ही प्रकारके

विकार्यं वा, नातः परं कर्मणो विशेषोऽस्ति । अहं च नित्येन अमृतेनाभयेन क्टस्थेनाचलेन धुवेणार्थेनाथीं न तद्विपरीतेन । अतः किं कृतेन कर्मणायासबहु-लेनानर्थसाधनेनेत्येवं निर्विण्णो-ऽभयं शिवमकृतं नित्यं पदं यत्तद्विज्ञानार्थं विशेषणाधिगमार्थं स निर्विण्णो ब्राह्मणो गुरुमेवाचार्यं शमदमदयादिसम्पन्नमभिगच्छेत् । शास्त्रज्ञोऽपि स्वातन्त्र्येण ब्रह्मज्ञानान्वेषणं न कुर्यादित्येतद्वं गुरुमेवेत्यवधारणफलम् ।

समित्पाणिः समिद्धारगृहीतहत्तः श्रोत्रियमध्ययनश्रुतार्थे
सम्पन्नं ब्रह्मनिष्ठं हित्वा सर्वकर्माणि केत्रलेऽद्वये ब्रह्मणि निष्ठा
यस्य सोऽयं ब्रह्मनिष्ठो जपनिष्ठस्तपोनिष्ठ इति यद्वत् । न हि
कर्मिणो ब्रह्मनिष्ठता सम्भवति

हैं. इनसे भिन्न कर्मका और कोई प्रकार नहीं है। किन्त मैं तो एक नित्य, अमृत, अभय, कृटस्थ, अचल और ध्रव पदार्थकी इच्छा करनेवाला उससे विपरीत स्वभाववालेकी मझे आवश्यकता नहीं है। अतः इस श्रमबहल एवं अनुर्थके साधन-भूत कृत — कर्मसे मुझे क्या प्रयो-जन है ? इस प्रकार विरक्त होकर जो शिव. अकृत और नित्य-पद है उसके विज्ञानके लिये विशेषतया जाननेके लिये वह विरक्त ब्राह्मण राम-दमादिसम्पन्न गुरु यानी आचार्यके पास ही जाय । शास्त्रज्ञ होनेपर भी खतन्त्रतापूर्वक ब्रह्मज्ञान-का अन्वेषण न करे — यही 'गुरुमेव' इस पदसमूहमें आये हुए निश्वयात्मक 'एव' पदका अभिप्राय है ।

समित्पाणि: अर्थात समिधाओंका भार लेकर श्रोत्रिय यानी अध्ययन और श्रवण अर्थसे ब्रह्मनिष्र मम्पन्न िगरुके जाय ी---सम्पर्ण पास कर्मीको त्यागकर जिसकी अदितीय ब्रह्ममें ही निष्ठा है ब्रह्मनिष्ठ हं∶ कहलाता आदिके समान ही यह तपोनिष्ठ 'ब्रह्मनिष्ठ' शब्द है । कर्मठ पुरुषको ब्रह्मनिष्ठा कभी नहीं हो सकती.

कर्मात्मज्ञानयोविरोधात् । स तं गुरुं विधिवदुपसन्नः प्रसाद्य प्रच्छेदक्षरं पुरुषं सत्यम् ॥ १२ ॥

क्योंकि कर्म और आत्मज्ञानका परस्पर विरोध है। इस प्रकार उन गुरुदेवके पास विचिपूर्वक जाकर उन्हें प्रसन्न कर सत्य और अक्षर पुरुषके सम्बन्धमें पूछे॥ १२॥

गुरुके लिये उपदेशप्रदानकी विधि

तस्मै स विद्वानुपसन्नाय सम्य-क्प्रशान्तचित्ताय शमान्विताय। येनाक्षरं पुरुषं वेद सत्यं प्रोबाच तां तत्त्वतो ब्रह्मविद्याम्॥ १३॥

वह विद्वान् गुरु अपने समीप आये हुए उस पूर्णतया शान्तचित्त एवं जिनेन्द्रिय शिप्यको उस ब्रह्मविद्याका तस्त्रतः उपदेश करे जिससे उस सत्य और अक्षर पुरुषका ज्ञान होता है ॥ १३॥

तस्मै स विद्वान गुरुर्बक्षविद् उपसन्नायोपगताय सम्यग्यथा-शास्त्रमित्येतत्, प्रशान्तचित्ताय उपरतदर्पादिदोषाय शमान्विताय बाह्येन्द्रियोपरमेण च युक्ताय सर्वते। विरक्तायेत्येतत येन विज्ञानेन विद्यया यया परयाक्षरमद्रेश्यादिविशेषणं तदे-वाक्षरं पुरुषशब्दवाच्यं पूर्णत्वात् परि शयनाच सत्यं तदेव परमार्थ-स्वामाव्यादक्षरं चाक्षरणादक्षत-त्वादक्षयन्वाच वेद विजानाति तां ब्रह्मविद्यां तत्त्वतो यथावत

वह विद्वान् — ब्रह्मवेत्ता गुरु अपने समीप आये हुए उस सम्पक् — यथाशास्त्र प्रशान्तिचित्त— गर्व आदि दोशों ते रहित तथा शमसम्पन्न — नगर्य इन्द्रियोंकी उपरित्ते युक्त और सब ओर से विद्वान अथवा जिस परा विद्याने उस अद्रेश्यादि विशेषणवाले तथा पूर्ण होने या शरीररूप पुरमे शयन करनेके कारण 'पुरुप' शब्दा अक्षरको, जो क्षरण (च्युत होना) क्षत (ब्रण) और क्षय (नाश) से रहित होनेके कारण 'अक्षर' कहलाता है, जानता है उस ब्रह्मविद्याका

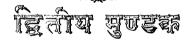
प्रोवाच प्रत्न्यादित्यर्थः । आचार्य-स्याप्ययं नियमो यन्न्याय-प्राप्तसच्छिष्यनिस्तारणमविद्या-महोदधेः ॥ १३॥

तत्त्रतः — यथावत् उपदेश करे — य ः इसका भागर्थ है । आचार्यके ित्ये भी यही नियम है कि न्याया-नुसार अपने समीप आये हुए सच्छिष्यको अविद्यामहासमुद्रसे पार कर दे ॥ १३॥

इत्यथर्ववेदीयम्ण्डकोपनिषद्भाष्ये प्रथमम्ण्डके

द्वितोय: खण्ड: ॥ २ ॥

समाप्तमिदं प्रथम मुण्डकम्



अपरविद्यायाः सर्वे कार्य-<sub>वक्ष्यमाणग्रन्थस्य</sub> मुक्तम् । स च सम्भवति यस्मिश्र प्रलीयते तद-**क्षरं पुरुषारूयं सत्यम् । यस्मिन् |** सत्य है, जिसका ज्ञान होनेपर यह विज्ञाते सर्विमिदं विज्ञातं भवति सब कुछ जान लिया जाता है, तत्परस्या ब्रह्मविद्याया विषयः वह परा विद्याका विषय है। उसे स वक्तव्य इत्युत्तरो ग्रन्थ आरभ्यते-

यहाँतक अपरा विद्याफा सारा कार्य कहा । यही संसार है; यत्सारो उसका जो सार है, जिस अपने यस्मान्मृलादश्वरात् म्लभूत अक्षरते वह उत्पन्न होता है वह पुरुपसंज्ञक अक्षरब्रह्म ही बतलाना है, इसलिये आगेका प्रन्थ आरम्भ किया जाता है---

अग्निसे स्फुलिङ्गोंके ममान बहासे जगत्की उत्पत्ति

तदेतत्सत्यं यथा सुदीप्तात्पावकाद्विरफुलिङ्गाः

सहस्रशः प्रभवन्ते सरूपाः ।

सोम्य तथाक्षराद्विविधाः

प्रजायन्ते तत्र चैवापि यन्ति ॥ १ ॥

वह यह ( अक्षरब्रह्म ) सत्य है । जिस प्रकार अत्यन्त प्रदीप्त अग्निसे उसीके समान रूपवाले हजारों स्फुलिङ्ग ( चिनगारियाँ ) निकलते हैं, हे सोम्य ! उसी प्रकार उस अक्षरसे अनेकों भाव प्रकट होते हैं और उसीमें लीन हो जाते है ॥ १ ॥

यदपरविद्याविषयं कर्मफल- । लक्षणं सत्यं तदापेक्षिकम् । इदं त परविद्याविषयं परमार्थसह्रक्षण-त्वात् । तदेत्सत्यं यथाभृतं विद्याविषयम, अविद्याविषय-त्वाचानृतमितरत् । अत्यन्तपरो-क्षत्वात्कथं नाम प्रत्यक्षवत्सत्य-मक्षरं प्रतिपद्येरन्निति दृष्टान्तमाह⊸ यदा सुदीप्तात्सुष्ट् दीप्ताद इद्धात्पावकादग्नेर्विस्फ्रलिङ्गा सहस्रशोऽनेकशः अग्न्यवयवाः प्रभवन्ते निर्गच्छन्ति सरूपा अग्नि-सलक्षणा एव तथोक्तलक्षणात अक्षराद्विविधा नानादेहोपाधि- ब्रह्मसे विविध-अनेक

जो अपरा वि**द्या**का कर्मफलरूप सत्य है वह आपेक्षिक है; परन्तु यह परा विद्याका विषय परमार्थसस्बन्हप होनेके [ निरपेक्ष सत्य है ] । वह यह भिद्यानिपयक सत्य ही यथार्थ सत्य है: इसमें इतर तो होनेके कारण मिध्या है । उस सत्य अक्षरको अत्यन्त प**रोक्ष** होनेके कारण किस प्रकार प्रत्यक्षवत जानें? इसके लिये श्रतिने यह दृष्टान्त दिया है-

जिस प्रकार सुदीप---अच्छी तरह दीप्त अर्थात् प्रज्वलित हुए अग्निते उसीके-से रूपवाले सहस्रों— विस्फुलि**ङ्ग —अिनके** अनेकों अत्रयव निकलते हैं उसी प्रकार है सोम्य ! उक्त लक्षणवाले अक्षर-

भेदमनुविधीयमानत्वाद्विविधा हे
सोम्य भावा जीवा आकाशादिव
घटादिपरिच्छिन्नाः सुपिरभेदा
घटाद्यपाधिप्रभेदमनुभवन्ति,
एवं नानानामरूपकृतदेहोपाधिप्रभवमनुप्रजायन्ते तत्र चैव
तिस्मिन्नेवाक्षरेऽपि यन्ति देहोपाधिविलयमनुलीयन्ते घटादिविलयमन्विव सुपिरभेदाः।

यथाकाशस्य सुषिरभेदोत्पत्ति-प्रलयनिमित्तत्तं घटाद्युपाधि-कृतभेव तद्वदक्षरस्यापि नामरूप-कृतदेहोपाधिनिमित्तमेव जीवो-त्पत्तिप्रलयनिमित्तत्वम् ॥१॥

नामरूपवीजभृतादच्याकृताख्यात्स्वविकारापेक्षया परादक्षरात्परं यत्सर्वीपाधिभेदवर्जितमक्षरस्यैव स्वरूपमाकाशस्येव
सर्वमृर्जितवर्जित नेति नेतीत्यादिविशेषणं विवक्षकाह—

उपाधिभेदके अनुसार बिहित होनेके अनेक प्रकारके कारण जन्मके साथ प्रकार उत्पन्न हो जाते उपाधि भेदके आकाशसे उन वटादिसे परिच्छित्र छिद्र । घटाकाशादि ) । त्रकार घटादिके नष्ट होनेपर वे [ घटाकाशादि ] छिद्र जाते हैं उसी प्रकार देहरूप उपाधिके ठीन होनेपर वे सब उस अक्षरमें ही लीन हो जाते हैं।

जिस प्रकार छिद्रभेदोंकी उत्पत्ति और प्रलयमें आकाशका निमित्तत्व घटादि उपाधिके ही कारण है उसी प्रकार जीगोंकी उत्पत्ति और प्रलयमें नामरूपकृत देहोपाधिके कारण ही अक्षरमझका निमित्तत्व है ॥ १ ॥

अपने विकारोंकी अपेक्षा महान तथा नामरूपके बीजभूत अन्याकृत-संज्ञक अक्षरसे भी उत्क्रष्ट जो परमात्माका आकाशके अक्षर प्रकारके आकारोंसे सब रहित 'नेति नेति' इत्यादि वाक्योंसे एवं सम्पूर्ण औपाधिक भेदोंसे रहित खरूप है उसे बतलाने-की इच्छासे श्रुति कहती है----

#### बहाका पारमार्थिक स्वरूप

दिन्यो ह्यमूर्तः पुरुषः सबाह्याभ्यन्तरो ह्यजः । अप्राणो ह्यमनाः शुभ्रो ह्यक्षरात्परतः परः ॥ २ ॥

[ बह अक्षरब्र म ] निश्चय ही दिव्य, अमृत्तं, पुरुष, बाहर-भीतर बिद्यमान, अजन्मा, अत्राण, मनोहीन, बिशुद्ध एवं श्रेष्ट अक्षरसे भी उत्कृष्ट है ॥ २ ॥

द्योतनत्रान्खपंज्या-स्वातमनि भवोऽलांकिको वा । हि यसाद-मूर्तः सर्वपूर्तिवर्जितः पुरुषः पूर्णः पुरिशयो वा. दिव्यो सह सवाद्याभ्यन्तरः बाह्याभ्यन्तरेण वर्तत इति अजो न जायते कुतश्चितस्वतो-ऽन्यस्य जन्मनिमित्तस्य चाभावातः जलबुद्बुदादेवाय्वादि, यथा नभःसुषिरभेदानां घटादि । सर्वभावविक.र.णां जनिमुलत्वात प्रतिषिद्धा भवन्ति । सबाह्याभ्यन्तरो ह्यजो-**ऽतोऽजरोऽमृतोऽक्षरो** ध्रवोऽभय इत्यर्थः ।

िवह अक्षरब्रह्म | स्वयंप्रकाश कारग होनेके िडव्य---प्रकाशित हो ने ग्राला स्बरूपमें ही स्थित अपने अलौकिक हैं; क्योंकि वह अमूर्त---प्रकारके आकारमे पुरुप--पूर्ण अथवा शरीरह्रप पुरमें शयन करनेवाला, सवाद्याभ्यन्तर-वाहर और भीतरके सहित सर्वेत्र वर्तमान और अज---जो उत्पन्न न हो-ऐसा है: क्योंकि अपनेम भिन्न कोई उसके जन्मका निभित्त है ही नहीं: जिस प्रकार कि जलसे उत्पन्न होनेवाले बुद्बुदों-का कारग वायु आदि है घटाकाशादि भेदोंका हेत् घट आदि िउसी प्रकार अजन्माके जन्मका कोई भी कारण नहीं है । वस्तुके सारे विकारींका मूल जन्म ही है; अत: उस ( जन्म ) का प्रतिषेध कर दिये जानेपर वे सभी प्रतिषिद्ध हो जाते हैं: क्योंकि वह परमात्मा सन्नाह्याभ्यन्तर अज है इसलिये वह अजर, अमर, अक्षर, ध्रुव और भयशून्य है--यह इसका तात्पर्य है।

देहाद्यपाधि भेद दृष्टी नामविद्यावशाद् देहभेदेषु सप्राणः समनाः सेन्द्रियः सविषय इव प्रत्यवभासते तलमलादिमदिव आकाशं तथापि तु स्वतः परमार्थ-दृष्टीनामप्राणोऽविद्यमानः क्रिया-शक्तिभेदवांश्रलनात्मको वायुर्य-सिन्नसावप्राणः। तथामना अनेक-ज्ञानशक्तिभेदवत्सङ्कल्पाद्यात्मकं मनोऽप्यविद्यमानं यस्मिन्सोऽय-ममनाः । अप्राणो ह्यमनाइचेति प्राणादि वायुभेदाः कर्मेन्द्रियाणि तद्विषयाश्र तथा च बुद्धिमनसी बुद्धीन्द्रियाणि तद्विषयाश्च प्रति-षिद्धा वे दितच्याः । तथा श्रुत्य-न्तरे—''ध्यायतीव लेलायतीव'' ( चृ० उ० ४।३।७ ) इति । यसाचैवं प्रतिषिद्धोपाधिद्वयः

तसाच्छुभ्रः शुद्धः । अतोऽक्ष-रान्नामरूपनी जोपाधिलक्षितस्ब-रूपात्सर्वकार्यकरणबीजस्वेनोप-

**हिष्टिरो**पसे 1 जिस प्रकार आकारा तल-मलादियक्त भासता है उसी प्रकार देहादि उपाधिभेटमें दृष्टि रखनेवालोंको यद्यपि विभिन्न देहोंमें [ वह अक्षर ब्रह्म ] प्राण. मन, इन्द्रिय एवं विषयपे यक्त-सा तो भी परमार्थस्वरूप-दर्शियोंको तो वह अत्राण---जिसमें भेदवाला क्रियाशक्ति वाय न रहता हो तथा अमना-जिसमें ज्ञानशक्तिके अनेकों भेदवाळा सङ्खल्पादिरूप भीनहो ि इस प्रकार प्राण और मनसे रहि<del>त</del> ही भासता है ो 'अत्राणः' और इन दोनों 'अमनाः' विशेषणोंसे वायुभेद, कर्मेन्द्रियाँ और विषय तथा बद्धि, ज्ञानेन्द्रियाँ और प्रतिपिद्ध हुए समझने चाहिये: जैसा कि एक दूसरी शृति उसे 'मानो ध्यान करता हुआ सा, मानो चेष्टा द्धअ:-सा'---ऐसा करता बतलाती है ।

इस प्रकार क्योंकि वह [प्राण और मन इन ] दोनों उप वियोंसे रहित है इसलिये वह ग्रुम्न — ग्रुद्ध है । अतः नामरूपकी बीजभूत उपाधिसे जिसका खरूप लक्षित होना है उस अक्षरसे—सम्पूर्ण कार्य-करणके बीजरूपसे उपलक्षित

लक्ष्यमःणत्वात्परं तद्वपाधिलक्षण-मन्याकृताख्यमक्षरं सर्वविकारेभ्यः तस्मात्परतोऽक्षरात्परे। निरु-पाधिकः पुरुष इत्यर्थः। यसिस्तदाकाञाख्यमक्षरं संव्यवहारविपयमोतं च कथं पुनरप्राणादिमन्त्वं तस्येत्यु-च्यते । यदि हि प्राणादयः प्रागु-त्पत्तेः पुरुष इव स्वेनात्मना सन्ति तदा पुरुपस्य प्राणादिना विद्यमानेन प्राणादिमच्वं भवेन्न प्राणादयः प्रागुत्पत्त<u>े</u>ः पुरुष इव स्वेनात्मना सन्ति अतोऽप्राणादिमान्परः पुरुषः; यथानुत्पन्ने पुत्रेऽपुत्रो देवदत्तः ॥ २ ॥

होनेके उन उपाधियोंवाला अञ्याकृतसंज्ञक वह अक्षर सम्पूर्ण विकारसे श्रेष्ठ है; उस सर्वेत्कृष्ट अक्षरसे भी वह निरुपाविक पुरुष उत्कृर है---ऐसा इसका तात्पर्य है । कित्त जिसमें सम्पर्ण व्यवहार-का विषयभूत वह आकाशसंज्ञक ओत ग्रीत अक्षरतस्त्र प्राणादिसे रहित कैंपे हो है ! ऐसी शङ्का होनेपर कहते हैं यदि प्राणादि अपनी उत्पत्तिमे पर्व भी पुरुपके समान खुखरूपमे विद्यमान रहते तो उन विद्यमान प्राणादिके कारण पुरुषका प्राणादि-युक्त होना माना जा सकता था। किन्तु उस समय वे अपनी उत्पत्तिसे पूर्व पुरुपके समान खरूपतः हैं नही इसलिये, जिस प्रकार पत्र उत्पन्न न होनेतक देवदत्त पुत्रहीन कहा जाता उसी प्रकार परम पुरुष भी अत्राणादिमान है ॥ २ ॥

#### बह्मका सर्वकारणस्य

कथं ते न सन्ति प्राणादय ने प्राणादि उस अक्षरमें क्यों इत्युच्यते, यसात्— नहीं हैं शे बतळते हैं; क्योंकि— एतस्माउजायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च । खं वायुज्योंतिरापः पृथिवी विश्वस्य धारिणी ॥ ३ ॥ इस ( अक्षर पुरुष ) से ही प्राण उपन्न होता है तथा इससे ही मन, सम्पूर्ण इन्द्रियाँ, आकाश, वायु, तेज, जल और सारे संसारको धारण करनेवाली पृथ्मी [ उत्पन्न होती है ] ॥ ३ ॥

पुरुषान्नामरूप-बीजोपाधिलक्षिताज्जः यत उत्प-द्यतेऽविद्याविषयविकारभूतो नाम-धेयोऽनुतात्मकः प्राणः "वाचा-रम्भणं विकारो नामधेयम'' ( छा० उ०६।१।४) "अन-तम्" इति श्रत्यन्तरात । न हि तेनाविद्याविषयेणानतेन सप्राणत्वं सादपुत्रस परस्य स्वमदृष्टेनेव पुत्रेण सपुत्रत्वम् । एवं मनः सर्वाणि चे न्दियाणि विषयाङ्गेतसादेव जायन्ते तसात्सिद्धमस्य निरुपचरित-मप्राणादिमत्त्वमित्यर्थः । यथा च प्रागत्पत्तेः परमार्थतोऽसन्तस्तथा प्रलीनाञ्चेति द्रष्टव्याः । यथा करणानि मनक्वेन्द्रियाणि तथा शरीरविषयकारणानि भूतानि

नाम रूपकी बीजभूत [अविद्या-रूप ] उपाधिसे उपलक्षित\* पुरुषप्ते ही विकारभूत केवल नाममात्र मिध्या प्राण उत्पन्न होता है: जैसा कि ''रिकार वाणीका विलास नाममात्र है'' ''वह मिध्या है'' ऐसी अन्य श्रुतिसे सिद्ध होता है । उस अत्रिद्यात्रिषयक मिथ्या सप्राणत्व सिद हो सकता, जैसे कि खप्रमें देखे हुए पुत्रसे पुत्रहीन व्यक्ति नहीं हो सकता।

इस प्रकार मन, सम्पूर्ण इन्द्रियाँ और उनके त्रिपय भी इसीसे उत्पन्न होते हैं। अतः उसका मुख्यरूपसे अप्राणादिमान् होना सिद्ध हुआ। वे जिस प्रकार अपनी उत्पत्तिसे पूर्व वस्तुतः असत् ही ये उसी प्रकार छीन होनेपर भी असत् ही रहते हैं — ऐसा समझना चाहिये। जिस प्रकार करण—मन और इन्द्रियाँ [ इससे उत्तन्न होते हैं ] उसी प्रकार शरीर और इन्द्रियाँके करणखरूप भूतवर्ग

अ निरुगायिक विशुद्ध ब्रह्ममें कि नी भी विकारका उत्पत्ति सम्भव नहाँ है। इसिलये जब उनसे कि नीकी उत्पत्तिका प्रनिपादन किया जायगा तो उसमें अविद्या या मायाके सम्बन्धका आरोप करके ही किया जायगा।

स्वमाकाशं वायुरन्तवीद्य आघ-हादिभेदः. ज्योतिरग्निः. आप धरित्री विश्वस्य सर्वस्य धारिणी एतानि च । गुणके सहित उत्तरोत्तर क्रमशः शब्दस्पर्शरूपरसगन्धोत्तरोत्तर-गणानि पूर्वपूर्गगुणसहितान्ये-तस्मादेव ज.यन्ते ॥ ३ ॥

आवहादि आकारा, बाह्य, वायु, अग्नि, जल और विश्व ्यानी सबको धारण कर**ने**वाली पृथिवी—ये पाँच भूत, जो **पूर्व-पू**र्व शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध इन गुणोंसे युक्त हैं, उत्पन होते हैं ॥ ३ ॥

संक्षेपतः परिद्याविषयमक्षरं। निर्विशेषं पुरुषं सत्यं द्यमूर्त इत्यादिना मन्त्रेणांक्त्वा पुनस्तदेव सविशेषं विस्तरेण वक्तव्यमिति प्रवष्टतेः संक्षेपविस्त-रोक्तो हि पदार्थः सुखादिगम्यो सूत्रभाष्योक्तिवदिति । भवति ये.ऽपि प्रथमजात्प्राणाद्धिरण्य-गर्माज्जायतेऽण्डस्यान्तर्विराट स तस्वान्तरितत्वेन लक्ष्यमाणोऽप्ये-तसादेव पुरुषाज्जायत एतन्मय-इचेत्येतदर्थमाह। तं च विश्विन हि-

परविद्याके विषयभूत निर्विशेष पुरुषका 'दिव्यो ह्यमूर्तः' सत्य इत्यादि मन्त्रसे संक्षेपतः वर्णन कर अत्र उसी तत्त्वका सविशेषरूपसे विस्तारपूर्वक वर्णन करना है--इसीके लिये यह श्रुति प्रवृत्त होती है; क्योंकि सूत्र और उसके भाष्यके समान [ पहले ] संक्षेपमें ि फिर ] विस्तारपूर्वक कहा हुआ पदार्थ सुगमतासे समझनें आ है । जो ब्रह्माण्डान्तर्वर्ती विराट् प्रथम उत्पन्न हुए प्राण यानी हिरण्यगर्भसे उत्पन्न होता है वह अन्य तत्त्ररूपसे लक्षित जानेपर भी इस पुरुपसे ही उत्पन होता है और पुरुषरूप ही है---यही बात यह मन्त्र बतलाता है उसके विशेषणींका

सर्वभूतान्तरात्मा बह्यका विश्वरूप

अग्निर्मूर्घा चक्कुषी चन्द्रसूर्यौ

दिशः श्रोत्रे वाग्विवृताश्च वेदाः।

वायुः प्राणो हृद्यं विश्वमस्य

पद्भन्तां पृथिवी होष सर्वभूतान्तरात्मा ॥ ४ ॥

अग्निमं ( शुलोक ) जिसका मस्तक है, चन्द्रमा और सूर्व नेत्र हैं, दिशाएँ कर्ण है, प्रसिद्ध वेद वाणी हैं, वायु प्राण है, सारा विश्व जिसका हृदय है और जिसके चरणाये पृथिवी प्रकट हुई है वह देव सम्पूर्ण भूतोंका अन्तरात्मा है ॥ ४ ॥

अग्निर्घलोक: "असी वाव लोको गौतम.ग्रिः" ( छा० उ० ५।४।१) इति श्रुतेः, मुर्घा यस्योत्तमाङ्गं शिर: चक्षषी सर्यश्चेति चन्द्रश्च चन्द्रसूर्यो यस्येति सर्वत्रातुषङ्गः कर्तव्यः, अस्यत्यस्य पदस्य वक्ष्यमाणस्य विपरिणामं कत्वा । दिशः श्रोत्रे यस्य । वाग्वि-बृता उद्घाटिताः प्रसिद्धा वेदा प्राणो यस्य । वायुः हृद यमन्तः करणं विश्वं समस्तं जगदस्य तस्येत्येतत् ह्यन्तः करणविकार मेव जगन्मन-स्येव सुपुप्ते प्रलयदशनात् । जागरितेऽपि एवाग्नि-तत विस्फलिङ्गवद्विप्रतिष्ठानात् । यस्य

अग्नि अर्थात् "हे गौतम ! यह [स्तर्ग] लोक ही अग्नि है'' इस श्रुतिके अनुसार चुलोक ही जिसका मूर्घा उत्तमाङ्ग यानी शिर है, चन्द्र-सूर्य यानी चन्द्रमा और सूर्य ही नेत्र हैं। इस मन्त्रमें आगे कहे हुए 'अस्य' पदको 'यस्य' परिणत कर उसकी सर्वत्र अनुवृत्ति करनी चाहिये । दिशाएँ जिसके कर्ण हैं, बिवृत --- उद्घाठित यानी प्रसिद्ध वेद जिसकी वाणी हैं, वायु जिसका प्राण है, विश्व--समस्त जगत् जिसका हृदय-अन्तःकरण है; सम्पूर्ण ही त्रिकार अन्त:करणका क्योंकि सुप्रप्तिमें मनहीमें प्रलय होता देखा जाता है और जाप्रत् अवस्थामें अग्निसे स्फूलिङ्गके समान उसे उसीसे निकलकर स्थित

च पद्भ्यां जाता पृथिवी । एष | होता देखते हैं । तथा जिसके चरणों-देवो विष्णुरनन्तः प्रथमशरीरी से पृथिवी उत्पन्त हुई है यह त्रैछोक्य-देहोपाधिक प्रथम शरीरी अनन्तदेव विष्णु ही समस्त भूतोंका अन्तरात्मा नामन्तरात्मा ॥ ४ ॥

स हि सर्वभृतेषु द्रष्टा श्रोता

सबका कारणरूप वह परमात्मा स । इ. सव भूत ५ १८। श्राला ही समस्त प्राणियोंने द्रष्टा, श्रोता, मन्ता विज्ञाता सर्वकारणात्मा मन्ता और विज्ञाता है तथा प्रश्नामिन पश्चाग्रिद्वारेण च याः संसरन्ति संसरको प्राप्त होती हैं वे भी अज्ञास्ता अभि तस्मादेव पुरुषा- यह वात अगले मन्त्रसे बतलायी जाती हैं— जाती हैं—

अक्षर परुपंग चराचरकी उत्पत्तिका क्रम

तसादिमः सिमधो यस्य सर्यः सोमात्पर्जन्य ओषधयः पृथिव्याम् ।

पुमानरेतः सिञ्चति योषितायां

बह्वीः प्रजाः पुरुषात्सम्प्रसूताः ॥ ५ ॥

उस प्ररुपसे ही, सूर्य जिसका समिधा है वह अग्नि उत्पन्न हुआ हैं। [ उस द्युशेकरूप अग्निसे निष्पन्न हुए ] सोमसे मेघ और [ मेघसे ] प्रियवीतलमें ओपियाँ उत्पन्न होती हैं । पुरुप स्त्रीमें िओपियोंसे उत्पन्न हुआ ] वीर्य सींचता है; इस प्रकार पुरुपमे ही यह बहुत-सी प्रजा उत्पन्न हुई है ॥ ५ ॥

स्वर्गः मेघः पृथियो और पुरुषः स्त्री—इन पाँचींका छान्दोग्योपनिषदके पञ्चम प्रपाठकके तृतीय खण्डमें पञ्चाग्निरूपसे वर्णन किया है।

तस्मात्परसात्प्ररुषात्प्रजावस्थान विशेषरूपोऽग्निः । स विशेष्यतेः समिधी यस्य सर्यः समिध इत्र समिधः। सूर्येण हि चुलोकः समि-ध्यते । ततो हि घुलोकानिष्पनात मोमान्पर्जन्यो द्वितीयोऽग्निः सम्भवति । तसाच पर्जन्यःद ओषधयः पृथिव्यां सम्भवन्ति । ओषधिभ्यः पुरुषात्री हृत:भ्य उपादानभूताभ्यः। प्रमानग्री रेतः सिञ्जति योपितायां योपिति योषात्री स्त्रियामिति। एवं क्रमेण प्रजा त्राह्मगाद्याः **पुरुषात्परस्मात्सम्प्र**युताः समु-त्पन्नाः ॥ ५ ॥

पुरुषसे उस परम अवस्थः विशेषरूप अग्नि उत्पन्न हुआ । उसकी विशेषता हैं--सूर्य जिसका समिधा (इन्धन) है—ि अग्निहोत्रके ] समिधाके समान ही सनिवा है, क्योंकि सूर्यसे ही युटोक समिद्ध (प्रदीप्त ) होता है। उस चुलोकरूप अग्निसे निष्यन्न हुए सोमसे (पञ्चानियोंने) दूसरा अग्नि मेघ उत्पन्न होता है। फिर उस मेघपे प्रथित्रीतलमें ओषधियाँ उत्पन्न होती हैं। पुरुषरूप अग्निमें हवन की हुई वीर्यकी कारणरूप ओषवियों में िवीर्य होता है । उस वीर्यको पुरुषरूप अग्नि योषित्---योपिद्रप अग्नि यानी श्रीमें सींचता है। इस क्रमसे यह ब्राह्मग दिख्रप बहुत-सी प्रजा परम पुरुपसे ही उत्पन्न हुई है ॥ ५ ॥

कर्म और उनके साधन भी पुरुषप्रसूत ही हैं कि च कर्मसाधनानि फरुःनि | यही नहीं, कर्म

च तसादेवेत्याहः; कथम् ?

यही नहीं, कर्मके साधन और फल भी उसीसे उत्पन्न हुए हैं, ऐसा श्रुति कहती हैं—सो किस प्रकार ?

तस्माद्दः साम यज्रंषि दीक्षा यज्ञाश्च सर्वे क्रतवो दक्षिणाश्च। संवत्सरश्च यजमानश्च लोकाः सोमो यत्र पवते यत्र सूर्यः ॥ ६॥ उस पुरुषे ही ऋचाएँ, साम, यद्यः, दीक्षा, सम्पूर्ण यद्भ, कृतु, दक्षिणा, संग्रसर, यजमान, लोक और जहाँतक चन्द्रमा पित्रत्र करता है तथा सूर्य तपता है वे लोक उत्पन्न हुए हैं।। ६।।

गायत्र्यादिच्छन्दो मन्त्राः । सःप्रभक्तिकं स्तोभादिगीतविशिष्टम अनियताक्षरपादावसानानि बाक्यरूपायेवं त्रिविधा मन्त्राः। मोञ्ज्यादिलक्षणा कर्त-नियमविशेषाः । यज्ञाश्च सर्वेऽग्नि-होत्रादयः सयुपाः क्रतवः दक्षिणाञ्चेकगवाद्यपरिमितसर्व-संवत्सरश्च काल: यजमानश्र कर्ता। कर्मफलभूतास्ते विशेष्यन्ते; सोमो यत्र येषु लोकेषु येष

उस परुषसे ही ऋचाएँ-जिनके पाद नियत अक्षरोंने समाप्त होनेवाले हैं वे गायत्री आदि छन्दों-मन्त्र. माप्रभक्तिक. गानविशिष्ट मन्त्र तथा पादोंका अन्त अक्षरोंमें नहीं होता ऐवे वाक्यरूप मन्त्र --इस प्रकार ये तीनों प्रकारके उत्पन्न हुए हैं उसीते ] दीक्षा---मौक्की-बन्धन आदि यज्ञकर्ताके नियमित्रशेष, अग्निहोत्रादि सम्पूर्ण यज्ञ, ऋतु—यूपसहित यज्ञ, दक्षिणा---एक गौसे लेकर अपने सर्वद्धानपर्यन्त. अपि मित संबत्सर---कर्मका अङ्गभूत -यज्ञकर्ता. कर्मके फलखरूप लोक उत्पन्न हए लोकोंकी बतलाते हैं---जिन होकोंमें तपता त्रिद्वान और अविद्वान

क जिस मन्त्रमे हिंकार, प्रस्ताव, उद्गीय, प्रतिहार और निधन—ये वाँच अवयव गहते हैं उसे 'पाञ्चमक्तिक' और जिसमें उपद्रव तथा आदि—ये दो अवयव और होते हैं उसे 'साप्तमक्तिक' कहते हैं। 'हुं फट्' आदि अर्थशून्य वर्णोका नाम 'स्तोभ' है।

सूर्यस्तपति च ते च दक्षिणाय- | कर्मफलभूत दक्षिणायन-उत्तरायण नोत्तरायणम ग्रीयगम्या विद्वद्- इन दो मार्गसे प्राप्त होनेवाले लोक विद्वत्कर्तृफलभूताः ॥ ६ ॥

उलन होते हैं ॥ ६ ॥

#### तस्माच देवा बहधा सम्प्रसूताः साध्या मनुष्याः पश्वो वयांसि । प्राणापानो ब्रीहियवौ तपश्च

श्रद्धाः सत्यं ब्रह्मचर्यं विधिश्र ॥ ७ ॥ उसपे ही [ कर्मके अङ्गभूत ] बहुत-से देवता उत्पन्न हुए । तथा साध्यगण, मनुष्य, पुरा, पुक्षी, प्राण-अपान, ब्रीहि, यत्र, तप्, श्रद्धा, सस्य, ब्रह्मचर्य और निचि विसे सब भी उसीसे उत्पन्न हुए हैं है है।। ७॥

पुरुषात्क्रमीङ्गभूता । देवा बहुधा वस्वादिगणभेदेन सम्प्रस्ताः सम्यक्प्रस्ताः । साध्याः देवविशेषाः । मनुष्याः कर्माधि-कताः । पश्चत्रो ग्राम्यारण्याः वयांसि पक्षिणः । जीवनं च मनुष्यादीनां प्राणापानौ त्रीहि-यवी हतिरथीं । तपश्च कर्माङ्गं पुरुषसंस्कारलक्षणं स्वतन्त्रं च फलसाधनम् । श्रद्धा यत्पूर्वकः सर्वपुरुषार्थसाधनप्रयोगश्चित्त-प्रसाद आस्तिक्यबुद्धिस्तथा सत्य-यथाभृतार्थवचनं चापीडाकरम् । ब्रह्मचर्यं मैथुना-

उस पुरुषते ही वस आदि गणके भेदसे कर्मके अङ्गभूत बहुत-से देवता उत्पन्न हुए हैं । तथा देवताओंकी साध्यगण विशेष, कर्मके अधिकारी मनुष्य, गाँव और जंगलमें रहनेवाले पद्म, वयस् —पक्षी, मनुष्यके जीवनरूप प्राण-अपान ( श्वासोच्छ्त्रास ) हविके लिये त्रीहि और यत्र, पुरुषका संस्कार करनेवाला तथा स्वतन्त्रतासे फल देने गला कर्मका अङ्गभूत तप, श्रद्धा--- जिसके कारण पुरुपार्थसाधनोंका प्रयोग प्रसाद और आस्तिक्यबुद्धि होती है, तथा सत्य---मिध्याका स्याग एवं यथार्थ और किसीको पीडा न देनेवाला वचन, ब्रश्चर्य-मैथन

समाचारः । विधिरचेतिकर्तव्यता | न करना और ऐसा करना चाहिये-इस प्रकारकी भिन्न [ ये सब भी ॥ ७॥ उस पुरुषते ही उत्पन्न हुए हैं]॥ ७॥

इन्द्रिय, विषय और इन्द्रियस्था गारि भी बह्मजनित ही है किंच---

प्राणाः प्रभवन्ति तस्मात सप्त सप्तार्चिषः समिधः सप्त होमाः ।

सप्त इमे लोका येप चरन्ति प्राणा

गुहाशया निहिताः सप्त सप्त ॥ ८ ॥

उस पुरुषपे ही सान प्राण ( मस्तकस्थ सात इन्द्रियाँ ) उत्पन्न हुए हैं । उसीसे उनकी सात दीप्तियाँ, सात समिया ( विपय ), सात होम ( शिपयज्ञान ) और जिनमें ने सम्रार फरते हैं ने सात स्थान प्रकट हुए हैं। [इस प्रकार] प्रति देहमे स्थापित ये सात-सात पदार्थ [ **उस** पुरुषसे ही इए हैं 🛚 ॥ ८ ॥

सप्त शीर्षण्याः प्राणास्तरमा- [ दो नेत्र, दो श्रवण, दो प्राण और एक रसना—ये ] सात मस्तकस्य प्राण उसी पुरुषि उत्पन्न सप्तार्चिषो दीप्तयः स्वविषयाव- होते हैं । तथा अपने-अपने विषयों- को श्रकाशित करनेवाली उनकी ध्यन्ते प्राणाः । सप्त होमास्तद्धि- | षयविज्ञानानि ''यदस्य विज्ञानं तज्जुहोति"(महानारा० २५।१) इति श्रुत्यन्तरात् ।

द्योतनानि । तथा सप्तसमिधः | सात दीप्तियाँ, सात समिध---सप्त विषयाः, विषयैहि समि- उनके सात विषय, क्योंकि प्राण (इन्द्रियवर्ग) अपने विषयोंसे ही समिद्र ( प्रदीत ) हुआ करते हैं। सात होम अर्थात् अपने विषयोंके विज्ञान, जैसा कि "इसका जो त्रिज्ञान है उसीको हवन करता है'' इस अन्य श्रुतिसे सिद्ध होता है, [ये सब इस पुरुषसे ही प्रकट हुए हैं]।

किं च सप्तमे लोका इन्द्रिय-! स्थानानि येष चरन्ति सञ्चरन्ति प्राणाः । प्राणा येषु चरन्तीति प्राणानां विशेषणमिदं प्राणापा-नादिनिवृत्त्यथम् । गुहायां शरीरे हृदये वा स्वापकाले शेरत इति गुहाश्याः, निहिताः स्थापिता धात्रा सप्त सप्त प्रतिप्राणिभेदम्। यानि चात्मयाजिनां विद्वां कर्माणि कर्मफलानि चाविदयां पुरुषात्सर्वज्ञात्प्रस्तत्वि । प्रक-रणार्थः ॥ ८ ॥

तथा ये सात लोक-इन्द्रिय-स्थान, जिनमें कि ये प्राण सञ्चार करते हैं । 'जिनमें प्राण सञ्चार करते हैं' यह प्राणींका विशेषण ि उनके प्रसिद्ध अर्थ । प्रा गापानादि-की आशंका निवृत्त करनेके लिये है। जो सुष्ति अवस्थामें गृहा---शरीर अथवा हृदयमें शयन करते हैं वे गृहाशय तथा विधाताद्वारा प्रत्येक प्राणीमें निहित--स्थापित ये सात-सात पदार्थ | इस पुरुषमे ही उत्पन्न हुए हैं है।

इस प्रकार जो भी आत्मयाजी विद्वानोंके कर्म और कर्मफल तथा च कमीणि तत्साधनानि कर्म- अज्ञानियोंके कर्म, कर्मकल और फलानि च सर्वं चैतत्परस्मादेव | उनके साधन हैं वे सब उस परम पुरुषमे ही उत्पन्न हुए हैं- यह इस प्रकरणका अर्थ है ॥ ८ ॥

पर्वतः नदी और ओपधि आदिका बह्यजन्यत्व

समद्रा गिरयश्च सर्वे-अतः ऽस्मात्स्यन्दन्ते सिन्धवः सर्वरूपाः ।

अतश्च सर्वा ओषधयो रसइच येनैष भूतैस्तिष्ठते ह्यन्तरात्मा ॥ ९ ॥

इसीसे समस्त समुद्र और पर्वत उत्पन्न हुए हैं; इसीसे अनेक रूपोंत्राली नदियाँ बहती हैं; इसीसे सम्पूर्ण ओपियाँ और रस प्रकट हुए हैं, जिस (रस) से भूतोंसे परिवेष्टित हुआ यह अन्तरात्मा स्थित होता है ॥ ९ ॥

अतः पुरुषात्समुद्राः सर्वे क्षारा-। द्याः, गिरयश्च हिमनदादयोऽस्मा-देव पुरुषात्सर्वे । स्यन्दन्ते स्रवन्ति गङ्गाद्याः सिन्धवो नद्यः सर्व-रूपा बहरूपा अस्मादेव पुरुषात सर्वा ओपधयो त्रीहियवाद्याः । रसञ्च मधुरादिः पडविधो येन रसेन भूतैः पश्चभिः स्थुलैः परिवे हितस्तिष्ठते तिष्ठति ह्यन्त-रात्मा लिङ्गं सक्ष्मं शरीरम्। तद्भचन्तराले शरीरस्थात्मनश्चा-त्मबद्धतेत इत्यन्तरात्मा ॥ ९ ॥

इस पुरुषसे ही क्षारादि सात समृद्र और इसीसे हिमालय आदि समस्त पर्वत उत्पन्न हुए हैं। गङ्गा आदि अनेक रू ों ग्रेली नदियाँ भी इसीसे प्रवाहित होती हैं । इसी पुरुषसे बीहि, यत्र आदि सम्पूर्ण ओपवियाँ तथा मधरादि छ: प्रकारका रस उत्पन्न हुआ है, जिस रससे कि पाँच स्थाल भूतोंद्वारा परिवेष्टित हुआ अन्तरात्मा——लिंगदेह यानी सक्म शरीर स्थित रहता है। यह शरीर और आत्माके मध्यमें आत्मा-के समान स्थित है, इसलिये अन्तरात्मा कहलाता है ॥ ९ ॥

एवं पुरुषात्सर्विमदं सम्प्रस्-। सत्यम् । अतः ---

बद्ध और जगतका अभेद तथा बद्धज्ञानसे अवियायन्थिका नाश इस प्रकार यह सब पुरुषसे ही तम् । अतो वाचारम्भणं विकारो का आरम्म और नाममात्रके छिये तथा मिथ्य ही है. केवल एक्स की का आरम्भ और नाममात्रके लिये तथा मिथ्या ही है, केवल पुरुष ही सत्य है। इसलिये—

पुरुष एवदं विश्वं कर्म तपो बह्म परामृतम्। एतद्यो वेद निहितं गुहायां सोऽविद्याग्रन्थि विकिरतीह मोम्य ॥ १०॥

यह सारा जगत, कर्म और तप (ज्ञान) पुरुप ही है। वह पर और अमृतरूर ब्रज्ञ है। उसे जो सम्पूर्ग प्रागियों के अन्त:करगमें स्थित जानता है, हे सोम्य ! वह इस छोकमें अविद्याकी प्रन्थिका छेदन कर देता है ॥ १०॥

पुरुष एवेदं विश्वं सर्वम् । | पुरुष ही यह विश्व-सारा न विक्वं नाम पुरुषादन्यतिक- जगत् है; पुरुषसे भिन्न 'शिश्व' कोई **श्चिदित्त । अतो यदुक्तं तदेवेदम् ।** वस्तु नहीं है । अतः 'हे भगवन् !

अभिहितं 'कस्मिन्तु भगवो विज्ञाते सर्वेमिदं विज्ञातं भवतीति'। एतस्मिन्हि परस्मिन्नात्मिनि सर्व-कारणे पुरुषे विज्ञाते पुरुष एवेदं विक्वं नान्यदस्तीति विज्ञातं भवतीति।

कि पुनिरदं विश्वमित्युच्यते ।
कर्मामिहोत्रादिरुक्षणम् । तपो
ज्ञानं तत्कृतं फरुमन्यदेतावद्धीदं
सर्वम् । तच्चेतद्वह्मणः कार्यम् ।
तस्मात्सर्वं ब्रह्म परामृतं परममृतम्
अहमेवेति यो वेद निहितं स्थितं
गुहायां हृदि सर्वप्राणिनां स एवं
विज्ञानादविद्याप्रन्थि प्रन्थिमिव
दृढीभूतामविद्यावासनां विकिरति
विक्षिपति नाञ्चयतीह जीवन्नेव
न मृतःसन् हे सोम्य प्रियदर्शन१०

किसको जान लेनेपर यह सब कुछ जान लिया जाता है ?' ऐसा जो प्रश्न किया गया था उसीका यहाँ उत्तर दिया गया है कि 'सबके कारण-खरूप इस परमात्माको जान लेनेपर ही यह ज्ञान हो जाता है कि यह विश्व पुरुष ही है; उससे मिन्न नहीं है।'

किन्त यह निश्व है क्या ? ऐसा प्रभ होनेपर कहते हैं----अग्रिहोत्रादिरूप कर्म, ज्ञान, उसका फल तथा प्रकारका यह और सब भी [ विश्व कहराता है । यह सब ब्रह्मका ही कार्य है। इसलिये यह सब पर अमृत ब्रह्म है और परामृत ब्रह्म में ही हँ-ऐसा जो पुरुष सम्पूर्ण प्राणियोंके हृदयमें स्थित उस ब्रह्मको जानता है हे सोम्य-हे प्रियदर्शन ! वह अपने ऐसे विज्ञानसे अविद्या-प्रनियको यानी प्रनिथ (गाँठ) के समान दृढ़ हुई अर्त्रियाकी वासनाको इस लोकमें जीवित रहते ही काट डाएतः है---मरकर नहीं ॥ १०॥

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिपद्भाष्ये द्वितीयमुण्डकं

प्रथमः खण्डः ॥ १ ॥

# हिनिष खण्ड

बह्मका स्वरूपनिर्देश तथा उसे जाननेके लिये आदेश

अरूपं सदक्षरं केन प्रकारेण रूपहीन होनेपर भी उस अक्षर-को किस प्रकार जानना चाहिये— यह बतलाया जाता है—

आविः संनिहितं गृहाचरं नाम महत्पद्मत्रैतत्सम-र्पितम् । एजत्र्राणन्निमिषच यदेतज्जानथ सदसद्वरेण्यं परं विज्ञानाद्यद्वरिष्ठं प्रजानाम् ॥ १ ॥

यह ब्रह्म प्रकाशखरूप सबके हृदयमें स्थित, गृहाचर नामवाल और महत्पद है। इसीमें चलनेवाले, प्राणन करनेवाले और निमेषोन्मेप करनेवाले ये सब समर्पित हैं। तुम इसे सदसद्र्य, प्रार्थनीय, प्रजाओंके ज्ञानसे परे और सर्वोत्कृष्ट जानो ॥ १ ॥

प्रकाशं संनिहितं वागाद्मपाधिमिर्ज्वलति भ्राजतीति श्रत्यन्तराच्छब्दादीनुपलभमान-वदवभासते । दर्शनश्रवणमनन-विज्ञानाद्युपाधिधर्मेराविर्भृतं सल्लक्ष्यते हृदि सर्वप्राणिनाम् । यदेतदावित्रीक्ष संनिहितं सम्यक् स्थितं हृदि तद्गुहाचरं नाम। गुहायां चरतीति दर्शनश्रवणा-

आत्रि:-प्रकाशस्त्ररूप, संनिहित-समीपस्थित; वागादि उपाधियोंद्वारा प्रज्वलित होता है, प्रकाशित होता है--ऐसी एक अन्य श्रतिके अनुसार वह शब्दादि त्रिपर्योको उपलब्ब करता-सा जान पड़ता है अर्थात सम्पूर्ण प्राणियोंके हृदयमें दर्शन. श्रवण, मनन और विज्ञान आदि उपाधिके धर्मोंसे आविर्मूत हुआ दिखायी देता है [ अत: संनिहित है ]। इस प्रकार जो प्रकाशमा**न ब**ह्म हृदयमें संनिहित—सम्यक् स्थित है वह गुहाचर—दर्शन-श्रवणादि

दिप्रकारैर्गुहाचरमिति प्रख्यातम्।

महत्सर्वमहत्त्वात् । पदं पद्यते

सर्वेणेति सर्वेपदार्थास्पदन्वात् ।

तन्महत्पदमित्युच्यते ।

यतोऽत्र।स्सिन्त्रझण्येतत्सर्वं समर्पितं
प्रवेशितं रथनाभावित्राराः ।
एजच्चलत्पक्ष्यादि, प्राणत्प्राणितीति प्राणापानादिमन्मनुष्यपश्चादि, निमिषच यन्निमेषादिक्रियावद्यचानिमिषचशब्दात्सम-

एतद्यदास्पदं सव जानथ हे
शिष्या अवगच्छथ तदात्मभूतं
भवतां सदसत्स्वरूपम् । सदसतोमूर्तामृर्तयोः स्थृलद्यक्ष्मयोस्तद्वचिरेकेणाभावात् । वरेण्यं
वरणीयं तदेव हि सर्वस्य नित्य-

स्तमेतदत्रीव ब्रह्मणि समर्पितम् ।

प्रकारोंसे गुहा ( बुद्धि सञ्चार करता है इसलिये गृहाचर नामसे त्रिस्यात है । ि वही महत्पद है ] सबसे बड़ा होनें. कारण वह 'महत्' है और सबसे प्राप्त किया जाता है अथवा सारे गदार्थी-का आश्रय है, इसलिये 'पद' है। वह 'महत्पद' किस प्रकार है ! सो वतलाते हैं-- क्योंकि इस ब्रह्ममें ही रथकी नाभिमें अरोंके समान यह सब कुछ सम्पित अर्थात भली प्रकार प्रवेशित है। एजत् - -चलने-फिरनेवाले पक्षी आदि, प्राणत्---प्राणन करते हैं वे प्राणा-पानादिमान् मनुष्य और पशु आदि, च--जो क्रियावाले और च शब्दके सामर्थ्यसे जो निमेष नहीं करनेवाले हैं वे भी इस प्रकार ये सब इस ब्रह्ममें ही समर्पित हैं ।

हे शिष्यगण ! ये सव जिस [ ब्रह्मरूप ] आश्रयत्राले हैं उमे तुम जानो—-समझो; वह सदसन्स्वरूप तुम्हारा आत्मा है, क्योंकि उसमे भिन्न कोई सत् या असत्—मूर्न या अमूर्त अर्थात् स्थूल या सूक्ष्म हे ही नहीं । और वही नित्य होनेके कारण सबका वरेण्य—वरणीय—प्रार्थनीय

त्वात्प्रार्थनीयम् । परं व्यतिरिक्तं | है । तथा प्रजाओंके विज्ञानसे परे त्वात्प्रार्थनीयम् । परं व्यातारक्त विश्वानात्प्रज्ञानामिति व्यवहितेन [ पर शब्द ] का व्यवधानयुक्त सम्बन्धः यल्लौकिकविज्ञानागोच- [ प्रजानाम् ] पदसे सम्बन्ध है । रमित्यर्थः । यद्वरिष्ठं वरतमं त्रात्यर्थं यह िक जो लौकिक विज्ञानका अविषय है, और वरिष्ठ यानी सम्पूर्ण श्रेष्ठ पदार्थोमें श्रेष्ठतम है, क्योंकि सम्पूर्ण दोरोंसे रहित होनेके करण एक वह ब्रह्म ही अस्यन्त श्रेष्ठ है। १॥

बह्ममें मनोनिवेश करनेका विधान

किं च--

. यदर्चिमद्यदणुभ्योऽणु च यस्मिँछ्रोका निहिता लोकिनश्च । तदेतद्क्षरं ब्रह्म स प्राणस्तद् बाङ्मनः । तदेतत्सत्यं तदमृतं तद्वेद्धव्यं सोम्य विद्धि ॥ २ ॥

जो दीप्तिमान् और अणुसे भी अणु है तथा जिसमें सम्पूर्ण छोक और उनके निवासी स्थित हैं वही यह अक्षर ब्रह्म है, वहीं प्राण है तथा वर्हा वाक और मन है। वहीं यह सत्य और अमृत है। हे सोम्प ! उसका 🏿 मनोनिवेशद्वारा 🗎 वेधन करना चाहिये; त् उसका वेधन कर ॥२॥ ह्यादित्यादि दीप्यत इति दीप्ति-मह्रह्म । किं च यदणुभ्यः स्थामा-कादिभ्योऽप्यणु च सक्ष्मम् । च-शन्दात्स्थूलेभ्योऽप्यतिशयेन स्थूलं<sub>। है । 'च' शन्दसे यह समझना</sub> पृथिव्यादिभ्यः । यसिंग्लोका चाहिये कि जो पृथित्री आदि स्थूल भूरादयो निहिताः स्थिताः, ये पदार्थासे भी अत्यन्त स्थूल है।

यदर्चिमदीप्तिमत्, दीप्त्या | जो अर्चिमत् यानी दीप्तिमान्

च लोकिनो लोकिनिवासिनो मनुष्यादयश्चैतन्याश्रया हि सर्वे प्रसिद्धाः। तदेतत्सर्वाश्रयमश्चरं ब्रह्म स प्राणस्तदु वाष्ट्यनो वाक्च मनश्च सर्वाणि च करणानि तदन्तश्चै-तन्यं चैतन्याश्रयो हि प्राणेन्द्रि-यादिसर्वसंघातः''प्राणस्य प्राणम्'' ( बृ० उ० ४ । ४ । १८ ) इति श्चरयन्तरात् ।

यत्प्राणादीनामन्तः चेतन्यमक्षरं तदेतत्सत्यमित्रवथमतोऽमृत-मित्रनाशि तद्वेद्धव्यं मनसा ताडियतव्यम् । तस्मिन्मनः समा-धानं कर्तव्यमित्यर्थः । यसादेवं हे सोम्य विद्वयक्षरे चेतः समाधत्स्त्व ॥ २ ॥

जिसमें भूलोंक आदि सम्पूर्ण लोक तथा उन लोकोंके निवासी मनुष्यादि स्थित हैं, क्योंकि सारे पदार्ध चैतन्यके ही आश्रित गसिद्ध है. वही सबका आश्रयमृत यह अक्षर ब्रह्म है, वहीं प्राण है तथा वहीं वाणी और मन आदि समस्त इन्द्रिय-वर्ग हैं; उन समीने चैतन्य ओतग्रोत है: क्योंकि प्राण और इन्द्रिय आदिका सारा संघात चैतन्यके ही आश्रित है, जैसा कि ''बह प्राणका प्राण है'' इत्यादि एक अन्य श्रृतिये सिद्ध होता है।

[ इस प्रकार ] प्राणादिके भीतर रहनेबाला जो अक्षर चैतन्य है बही यह सत्य यानी अधितय है; अतः वह अमृत—अधिनाशी है । उसका वेधन यानी मनसे ताड़क करना चाहिये । वर्षों समाहित करना चाहिये । हे सोम्य ! क्योंकि ऐसी बात हैं, इसलिये तू वेधन कर यानी अपने चित्तको उस अक्षरमें लगा है ॥ २॥

बह्मवेधनकी विधि

कथं वेद्धव्यमित्युच्यते-

उसका किस प्रकार वेधन करना चाहिये, सो बतलाया जाता है——

धनुर्गृहीत्वौपनिषदं महास्त्रं शरं ह्युपासानिशितं सन्धयीत ।

## आयम्य तद्भावगतेन चेतसा लक्ष्यं तदेवाक्षरं सोम्य विद्धि ॥ ३ ॥

हं सोभ्य ! उपनिषद्वेद्य महान् अल्लरूप धनुप लेकर उसपर उपासनाद्वारा तीक्ष्ण किया हुआ वाण चढ़ा; और फिर उसे खींचकर ब्रह्म-भावानुगन चित्तमे उस अक्षररूप लक्ष्यका ही वेधन कर ॥ ३॥

धनुरिष्वासनं गृहीत्वादायी-पनिषद्ग्रपनिषत्सु भवं त्रसिद्धं महास्रं महच्च तदस्रं च महास्त्रं किविशिष्टम धनुस्तस्मिञ्शरमः इत्याह -- उपासानिशितं सन्तताः भिध्यानेन तनुकृतं संस्कृतमित्ये-तत्, सन्धयीत सन्धानं क्रयीत । सन्धाय चायम्याकृष्य सेन्द्रियम् अन्त:करणं स्वविषय।द्विनिवरये लक्ष्य एवावर्जितं कृत्वेत्यर्थः। न हि हस्तेनेव धनुष आयमनमिह सम्भवति । तद्भावगतेन तस्मिन् ब्रह्मण्यक्षरे लक्ष्ये भावना भावः तद्वतेन चेतसा लक्ष्यं तदेव यथो-क्तलक्षणमक्षरं सोम्य विद्धि॥३॥

औपनिषद-उपनिषदों में उपनिषद्मसिद्ध यानी महान् अस्ररूप धनुप---शरासन उसपर लेकर बाग किस प्रकारका वाण चढ़ावे ? इसपर कहते हैं-उपासनासे निशित यानी करनेसे पैनाया ध्यान हुआ — संस्कार किया हुआ वाण फिर बाग उमे खींचकर इन्द्रियोंके. सहित अन्त:करणको उनके विपयोंसे हटा अपने लक्ष्यमें ही जोड़कर--क्योंकि इस धनुषको हाथसे धनुप चढ़ानेके समान नहीं खींचा जा सकता-तद्भावगन अर्थात् अपने लक्ष्य उस अक्षरब्रह्ममें जो उस भावमें गये हुए भावना है चित्तसे हे सोम्य ! ऊपर कहे हुए लक्षगोंत्राले अपने उसी लक्ष्य अक्षर-ब्रह्मका वेधन कर ॥ ३ ॥

वेधनकं तिये घहण किये जानेवाले धनुपादिका स्पष्टीकरण **यदुक्तं धनुरादि तदुच्यते**— जपर जो धनुष आदि बत**न्त्र**ये गये हैं उनका उल्लेख किया जाता है— प्रणवो धनुः शरो ह्यात्मा ब्रह्म तल्लक्ष्यमुच्यते । अप्रमत्तेन वेद्धव्यं शरवत्तन्मयो भवेत् ॥ ४ ॥

प्रणव धनुष है, [सोपाधिक ] आत्मा बाण है और ब्रह्म उसका रुक्ष्य कहा जाता है । उसका सावधानतापूर्वक वेधन करना चाहिये और बाणके समान तन्मय हो जाना चाहिये ॥ ४॥

यथेष्वासनं लक्ष्ये शरस्य प्रवेश-कारणं तथात्मशरस्याक्षरे लक्ष्ये प्रवेशकारणमोङ्कारः । प्रणवेन द्यभ्यस्यमानेन संस्क्रियमाणस्तदा-लम्बनोऽप्रतिबन्धेनाक्षरेऽवतिष्ठते. यथा धनुषास्त इषुर्रुह्ये । अंतः प्रणवा धनुरिव धनुः ह्यात्मोपाधि लक्षणः एव जले सूर्यादिवदिह प्रविष्टो देहे **सर्वबौद्ध**प्रत्ययसाक्षितया इव स्वात्मन्येवार्पितोऽक्षरे ब्रह्मण्यतो ब्रह्म तल्लक्ष्यग्रच्यते । इव मनःसमाधित्सुभिः आत्मभावेन लक्ष्यमाणत्वात् ।

प्रणव यानी ओङ्कार धनुष है। जिस प्रकार शरासन (धनुष) छक्ष्यमें बाणके प्रवेश **कर जानेका** साधन है उसी प्रकार [ सोपाधिक ] आत्मारूप बाणके प्रवेश करनेका ओङ्कार है । अभ्यास द्वारा ही संस्कृत होकर वह उसके आश्रयसे बिना किसी अक्षरब्रह्ममें इस प्रकार श्यित होता है, जैसे धनुषसे छोड़ा हुआ वाण अपने लक्ष्यमें । अतः समान होनेसे प्रणव ही धनुप है। तथा आत्मा ही बाण है, जो कि जलमें प्रतिबिम्बित हुए सूर्य आदिके समान इस शरीरमें सम्पूर्ण बौद्ध प्रतीतियोंके साक्षीरूपसे प्रविष्ट हो रहा है। वह बाणके समान अपने ही आत्मा (खरूपमृत) अक्षरब्रह्ममें अनुप्रविष्ट है । इसलिये ब्रह्म उसका लक्ष्य कहा जाता है, क्योंकि समाहित करनेकी इच्छावाले पुरुषों-को वही आत्मभावसे लक्षित होता है

तत्रैवं सत्यप्रमत्तेन बाह्यविष-योपलब्धितष्णाप्रमादवर्जितेन मर्वतो विरक्तेन जितेन्द्रियेणैकाग्र-चित्तेन वेद्वव्यं ब्रह्म लक्ष्यम् । ततस्तद्वेधनादर्धं शरवत्तनमयो भवेत । यथा शरस्य लक्ष्येकारम-त्वं फलं भवति तथा देहाद्यानम-प्रत्ययतिरस्करणेनाक्षरेकात्मत्वं फलमापादयेदिन्यर्थः ॥ ४ ॥

अतः ऐसा होनेके अप्रमत्त---वाह्य विपयोंकी उपलब्धि-की तृष्णारूप प्रमादसे रहित होकर अर्थात सव ओरसे विरक्त यानी जितेन्द्रिय होकर एकाम्रचित्तसे ब्रह्मरूप अपने लक्ष्यका वेधन करना चाहिये। और फिर उसका वेधन करने-के अनन्तर बाणके समान तन्मय हो जाना चाहिये । तासर्य यह कि जिस प्रकार वाणका अपने उक्ष्यमे एकरूप हो :जाना ही फल है उसी प्रकार देहादिमें आत्मत्वकी प्रतीति-का तिरस्कार कर उस अक्षरब्रह्मसे एकात्मत्वरूप फल प्राप्त करे।। ४।।

आत्मसाक्षात्कारके लिये पुनः विधि

**दर्रुस्यत्वारपुनः।** कठिनतासे लक्षित होनेवाला होनेके कारण उस अक्षरका ही, भठी प्रकार ठक्य करानेके ठिय बार-बार वर्णन किया जाता है—

पुनर्वचनं सुलक्षणार्थम्--

यस्मिन्द्योः पृथिवी चान्तरिक्ष-

मोतं मनः सह प्राणेश्च सर्वैः।

तमेवैकं जानथ आत्मानमन्या

वाचो विमुख्यामृतस्यैष सेतः॥ ५॥

जिसमें युरोक, पृथिवी, अन्तरिक्ष और सम्पूर्ण प्राणोंके सहित मन ओतप्रोत है उस एक आत्माको ही जानो, और सब बार्तोको छोड़ दो यही अमृत ( मोक्षप्राप्ति ) का सेत् ( साधन ) है ॥ ५ ॥

यसिनक्षरे पुरुषे द्यौः पृथिवी चान्तरिक्षं चोतं समर्पितं मनश्र सह प्राणै: करणैरन्यै: सर्वेस्तमेव सर्वाश्रयमेकमद्वितीयं जानीत हे शिष्याः। आत्मानं प्रत्यक्खरूपं युष्माकं सर्वप्राणिनां ज्ञात्वा चान्या वाचोऽपर-विद्यारूपा विमुश्रथ विम्रश्चत परित्यज्ञत तत्प्रकाइयं च सर्वं कर्म ससाधनम्ः यतोऽमृतस्यैष सेत्ररेतदात्मज्ञानममृतस्यामृतत्वस्य मोक्षस्य प्राप्तये सेतुरिव सेतुः संसारमहोदधेः उत्तरण-हेत्तत्वात्तथा श्रुत्यन्तरं विदित्वातिमृत्युमेति विद्यतेऽयनाय" नान्यः पन्था ( खे॰ उ॰ ३।८,६।१५) इवि ॥ ५ ॥

जिस शिष्यगण ! पुरुषमें चुलोक, पृथिवी, अन्तरिक्ष और प्राणों यानी इन्द्रियोंके सहित ओत --समर्पित है उस एक--- अद्विर्त!य आत्माको ही जानो; तथा इस प्रकार आत्माको अपने और समस्त प्राणियों-के प्रत्यक्षरूपको जानकर अपर-विद्यारूप अन्य वाणीको तथा प्रकाशित होनेवाले समस्त कर्मको उसके साधनसहित छोड उसका सब प्रकार त्याग कर दो, क्योंकि यह अमृतका सेतृ हैं---यह आत्मज्ञान संसार-महासागरको पार करनेका साधन होनेके कारण अमृत--अमरत्व यानी प्राप्तिके लिये [ नदीके पार जानेके साधनभूत ] सेतुके समान सेतु हैं। जैसा कि---''उसीको पुरुष मृत्युको पार कर जाता है, उसकी प्राप्तिका [ इसके सित्रा ] और कोई मार्ग नहीं है'' इत्यादि एक अन्य श्रुति भी कहती है ॥५॥

ओङ्काररूपसे बहाचिन्तनकी विधि

किं च

तथा----

अरा इव रथनाभौ संहता यत्र नाड्यः स एषोऽन्तश्चरते बहुघा जायमानः ।

## ओमित्येवं ध्यायथ आत्मानं

स्वस्ति वः पाराय तमसः परस्तात् ॥ ६ ॥

रथचक्रकी नाभिमें जिस प्रकार अरे लगे होते हैं उसी प्रकार जिसमें सम्पूर्ण नाडियाँ एकत्रित होती हैं उस (हृदय) के भीतर यह अनेक प्रकारसे उत्पन्न हुआ सश्चार करता है। उस आत्माका ५ॐ०० इस प्रकार ध्यान करो। अज्ञानके उस पार गमन करनेमें तुम्हारा कल्याण हो अर्थात् तुम्हें किसी प्रकारका विन्न प्राप्त न हो ]॥ ६॥

रथनाभौ यथा समर्पिता अरा एवं संहताः सम्प्रविष्टा यत्र यस्मिन्हद्ये सर्वतो देहच्यापिन्यो नाड्यम्तस्मिन्हद्ये बद्धिप्रत्ययसाक्षिभृतः प्रकृत आत्मान्तर्मध्ये चरते चरति पश्यव्शृष्वनमन्दानो विजानन्बहुधानेकधा क्रोधहर्षादि-प्रत्यये**जीयमान** इव जायमा-नोऽन्तःकरणोपाध्यनुविधायित्वा-द्वदन्ति लीकिका हृष्टो जातः क्रद्धो जात इति । तमात्मानम् ओमित्येवमोङ्कारालम्बनाः सन्तो यथोक्तकल्पनया ध्यायथ चिन्त-यत ।

उक्तं वक्तव्यं च शिष्येभ्य आचार्येण जानता । शिष्याश्च ब्रह्मविद्याविविदेषुत्वाश्चिष्ट्त-

अरोंके समान अर्थात् जिस प्रकार रथकी नाभिमें अरे समर्पित रहते हैं उसी प्रकार शरीरमें सर्वत्र व्याप्त नाडियाँ जिस हृदयमें संहत अर्थात् प्रक्रिष्ट हैं उसके भीतर यह बौद्ध प्रतीतियों-का साक्षीमृत और जिसका प्रकरण चल रहा है वह आत्मा देखता, सनता, मनन करता और जानता अन्त:करणरूप उपाधिका अनुकरण करनेवाला होनेसे उसके हर्ष-कोधादि प्रत्ययोंसे मानो [ नवीन-नवीनरूपसे ] उत्पन्न होता हुआ करता—वर्तमान मध्यमें सञ्चार रहता है। इसीसे लोकिक पुरुष 'वह इर्पित हुआ, वह कोधित हुआ। ऐसा कहा करते हैं। उस आत्माको 🗫 इस प्रकार अर्थात् उपर्युक्त कल्पनासे ओंकारको आलम्बन बनाकर ध्यान यानी चिन्तन करो ।

निद्वान् आचार्यको शिष्योसे जो कुछ कहना था वह कह दिया। इससे ब्रह्मनिद्याके जि**ज्जा**स कर्माणो मोक्षपथे प्रवृत्ताः । तेषां । होनेके कारण शिष्यगण भी सब निवि घतया ब्रह्मप्राप्तिमाञास्त्या-चार्यः स्वस्ति निर्विष्ठमस्तु वो उन्हें निर्विध्नतापूर्वक ब्रह्मप्राप्तिका परस्तात् ऋसाद विद्यातमसः अविद्यारहितब्रह्मात्मस्वरूपगम-नायेत्यर्थः ॥ ६ ॥

कमोंसे उपरत होकर मोक्षमार्गमें गये । अतः जुट आशीर्वाद देते हैं--- 'पार अर्थाद युष्माकं पाराय परक्लाय। | पर तीरपर जानेके लिये तुम्हें लिस्त ---निर्विनता प्राप्त हो।' किसके पार जानेके लिये ! अति**द्या**-रूप अन्धकारके पार जानेके लिये अर्थात् अशिवारहित ब्रह्मातम-खरूपकी प्राप्तिके लिये ॥ ६ ॥

अपर बहाका वर्णन तथा उसके चिन्तनका प्रकार योऽसौ तमसः परस्तात्संसार- । महोद्धं तीर्त्वा गन्तन्यः पर-जाने योग्य परिवधाका प्रदेश हैं विद्याविषय इति स कस्मिन्वर्ततं इत्याह ---

यह जो अज्ञानान्धकारके परे कहते हैं---

यः सर्वज्ञः सर्वविद्यस्यैष महिमा भुवि । दिव्ये ब्रह्मपरे होष व्योम्न्यात्मा प्रतिष्ठितः॥ मनोमयः प्राणशरीरनेता

प्रतिष्ठितोऽन्ने हृदयं सन्निधाय । तद्विज्ञानेन परिपश्यन्ति धीरा आनन्दरूपममृतं यद्विभाति ॥ ७ ॥

जो सर्वज्ञ और सर्ववित् है और जिसकी यह महिमा भूर्लोकर्मे स्थित है वह यह आत्मा दिव्य ब्रह्मपुर आकाश (हृदयाकाश) में स्थित है। वह मनोमय तथा प्राण और [सूक्ष्म] शरीरको [एक देहसे दूसरे देहमें ] ले जानेवाला पुरुष हृदयको आश्रित कर अन्न (अन्नमय देह ) में स्थित है। उसका विज्ञान (अनुभव) होनेपर ही विवेकी पुरुष, जो आनन्दस्वरूप अमृत ब्रह्म प्रकाशित हो रहा है, उसका सम्यक् साक्षात्कार करते हैं॥ ७॥

यः सर्वज्ञः सर्वविद्वयाख्यातः तं पुनर्विशिनष्टिः यस्यैप प्रसिद्धो महिमा विभूति:। कोऽसौ महिमा ? यस्येमे द्यावापृथिव्यौ शासने मुर्याचन्द्रमसौ तिप्रतः शासनेऽलातचक्रवदजस्रं भ्रमतः। यस्य शासने सरितः सागराश्च खगोचरं नातिकामन्ति। तथा स्थावरं जङ्गमं च यस्य शासने नियतम् । तथा चर्तवो-ऽयने अन्दाश्च यस्य शासनं नाति-क्रामन्ति । तथा कर्तारः कर्माणि फलं च यच्छासनात्स्वं स्वं कालं नातिवर्तन्ते स एष महिमा भुवि लोके यस्य स एव सर्वज्ञः एवं महिमा देवो दिव्ये द्योतनवति सर्वबीद्ध प्रत्ययकृतद्योतने ब्रह्म-परे. ब्रह्मणोऽत्र चैतन्यस्वरूपेण

'जो सर्वज्ञ और सर्ववित् हैं' इसकी व्याख्या पहले (मृ० १ । १।९में)की जाचुकी है। उसीके फिर और विशेषण बनलान है---जिसकी यह प्रसिद्ध यानी विभूति हैं; वह महिमा क्या है ? ये दुखोक और पृथित्री जिसके शासनमें धारण किये हुए (यानी स्थिरतापूर्वक ) स्थित है, जिसके शासनमें सूर्य और चन्द्रमा अलात-चक्रके समान निरन्तर चुमते ग्हते हैं, जिसके शासनमें नदियाँ और समुद्र अपने स्थानका अतिक्रमण नहीं इसी प्रकार स्थावर-जङ्ग जगत जिसके शासनमें नियमित रहता है; तथा ऋतु, अयन और –ये भी जिसके शासनका उल्लङ्घन नहीं करते एवं कर्ता, कर्म और फल जिसके शासनमे कालका अतिक्रमण -ऐसी यह महिमा संसारमं जिसकी है वह ऐसी महिमाशाया सर्वज्ञ देत्र दिव्य--- द्युतिमान् यानी बौद्ध ब्रह्मपुरमें--क्योंकि चैतन्यखरूपसे इस (हृदयकमलस्थित

नित्याभिन्यक्तत्वाद्वसणः पुरं हदयपुण्डरीकं तस्मिन्यद्व्योम तस्मिन्व्योम्न्याकाशे हत्पुण्डरीक-मध्यस्थे, प्रतिष्ठित इवोपलभ्यते। न द्याकाशवत्सर्वगतस्य गतिरा-गतिः प्रतिष्ठा वान्यथासम्भवति।

ह्य:तमा तत्रस्थो मनोवत्ति-भिरेव विभाव्यत इति मनोमयो मनउपाधित्वात्र्राणशरीरनेता प्राणश्च शरीरं प्राणशरीरं तस्यायं नेता स्थलाच्छरीराच्छ-रीरान्तरं प्रति । प्रतिष्रितोऽव-स्थितोऽन्ने भ्रज्यमानान्नविपरिणा-मे प्रतिदिनमुपचीयमानेऽपचीय-माने च पिण्डरूपान्ने हृदयं बुद्धि पुण्डरीकच्छिद्रे संनिधाय समव-म्याप्य । हृदयावस्थानमेव ह्यात्मनः स्थितिन ह्यात्मनः स्थितिरस्ते । विज्ञानेन नदात्मतत्त्वं विशिष्टेन शास्त्राचार्योपदेशजनि-

में होती है अभिव्यक्ति इसलिये हृदयकमल ब्रह्मपुर है, उसमें जो है ह ,यपुण्डरी-उस कान्तर्गन प्रतिष्रित आकाशमें ( स्थित ) हुआ-सा उपलब्ध होता इसके सित्रा आकाशवत ब्रह्मका होना और किसी स्थित प्रकार सम्भव नहीं है।

( हृदयाकाशमें ) वहाँ स्थित वही आत्मा मनोवत्तिसे ही अनुभव किया जाता है, इसलिये मनरूप उपाधिवाला होनेसे वह मनोमय है । वागशरीरनेता — प्राण शरीरका नाम प्राणशरीर है, उसे यह एक स्थूल शरीरसे दूसरे शरीरमें ले जानेवाला है । यह हृदय अर्थात् पुण्डरीकाकाशमें बद्धिको उसके आश्रित कर अन यानी खाये इए अन्नके परिणामरूप और निरन्तर बह्रने-घरनेवाले विण्डस्दव अन्न ( अन्नमय देह ) में स्थित है, क्योंकि हृदयमें स्थित होना ही आत्माकी स्थिति है, अन्यथा अन्नमें आत्माकी स्थिति नहीं है।

धीर—विवेकी पुरुप शास्त्र और आचार्यके उपदेशसे प्राप्त तथा

तेन ज्ञानेन शमदमध्यानसर्व-। शम, दम, ध्यान, सर्वत्याग एवं त्यागवैराग्योदभूतेन परिपञ्यन्ति सर्वतः पूर्णं पश्यन्त्युपलभनते धीरा विवेकिन आनन्दरूपं । भाति सर्वदा ॥ ७ ॥

वैराग्यसे उत्पन्न हुए विशेष ज्ञानद्वारा उस आत्मतत्त्वको सर्वत्र परिपूर्ण देखते यानी अनुभव करते हैं, जो आनन्दस्वरूप--सम्पूर्ण अनर्थ, दुःख सर्वानर्थदुःखायासप्रहीणममृतं और आयाससे रहित, सुखखरूप एवं अमृतमय सर्वदा अपने अन्तः-करणमें ही विशेषरूपसे भास

#### बह्मसाक्षात्कारका फल

अस्य परमात्मज्ञानस्य फल-। मिदमभिधीयते-

भिद्यते हृद्यग्रन्थिश्छिद्यन्ते सर्वसंशयाः। क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्दृष्टे परावरे ॥ ८ ॥

उस परावर (कारणकार्यरूप) ब्रह्मका साक्षात्कार कर लेनेपर इस जीवकी हृदयप्रन्थि ट्रट जाती है; सारे संशय नष्ट हो जाते हैं और इसके कर्म क्षीण हो जाते हैं ॥ ८ ॥

हृदयग्रन्थिरविद्या-वासनाप्रचयो बुद्धचाश्रयः कामः | (क॰ उ॰ २।३।१४, बृ० उ० ४ । ४ । ७ ) इति श्रुत्यन्त-रात् । हृदयाश्रयोऽर्सा नात्माश्रयः

''इसके हृदयमें जो कामनाएँ आश्रित हैं'' इत्यादि अन्य श्रुतिके अनुसार 'हृदयप्रन्थि' बुद्धिमें स्थित "कामा येऽस्य हृदि श्रिताः" अतिधात्रासनामय कामको कहते हैं । यह हृदयके ही आश्रित सहनेवाळी है आत्माके आश्रित नहीं । ि उस आत्मतत्त्रका साक्षात्कार होनेपर यह ] अर्थात् नाशको प्राप्त हो जानी है। भिद्यते भेदं विनाशमायाति । तथा लौकिक पुरुषोंके ज्ञेय पटार्थ-

छिद्यन्ते सर्वज्ञेयविषयाः संग्रया | विषयक सम्पूर्ण सन्देह, जो उनके **लौकिकानामामरणा**त्तु स्रोतोवत्त्रवृत्ता विच्छेदमायान्ति । अस्य विच्छिन्नसंशयस्य निवृत्ता-विज्ञानोत्पत्तेः प्राक्तनानि जन्मान्तरे चाप्रवृत्त-ज्ञानोत्पत्तिसहभावीनि च क्षीयन्ते कर्माणि। न त्वैत-जनमारम्भकाणि प्रवृत्तफलत्वात् । तस्मिन्सर्वज्ञेऽसंसारिणि कारणात्मनावरं कार्यात्मना तस्मिन्परावरे साक्षा-दहमसीति दृष्टे संसारकारणो-च्छेदानमुच्यत इत्यर्थः ॥ ८ ॥

मरणपर्यन्त गङ्गाप्रवाहवत् प्र**इत्त** होते रहते हैं, विच्छित हो जाते हैं। जिसके संशय नष्ट हो गये हैं और जिसकी अविधा निवृत्त हो चुकी है ऐसे इस पुरुषके जो पूर्व जन्मान्तरमे विज्ञानोत्पत्तिसे किये हुए कर्म फलोन्मुख नहीं हुए हैं और जो ज्ञानीत्पत्तिके साथ-साथ किये जाते हैं; वे सभी नष्ट हो जाते हैं; किन्तु इस (वर्तमान) जन्मको आरम्भ करनेवाले कर्म क्षीण नहीं होते; क्योंकि उनका फल देना आरम्भ हो जाता है। तात्पर्य यह है कि उस सर्वज्ञ परावर---कारणरूपमे पर और कार्यरूपसे अवर ऐसे उस परावरके 'यह साक्षात् मैं ही हूँ' इस प्रकार देख लिये जानेपर संसारके कारणका उच्छेर हो जानेसे यह पुरुष मुक्त हो जाता है ॥ ८ ॥

सङ्घेपामि-

आगेके तीन मन्त्र भी पूर्वोक्त अर्थको ही संक्षेपसे बतलाने-

धायका उत्तरे मन्त्रास्त्रयोऽपि

ज्योतिर्पय ब्रह्म

हिरण्मये परे कोशे विरजं ब्रह्म निष्कलम्। तच्छुभ्रं ज्योतिषां ज्योतिस्तद्यदात्मविदो विदुः॥ ९ ॥ वह निर्मल और कलाहीन ब्रह्म हिरण्मय (ज्योतिर्मय) परम कोशमें विद्यमान है। वह शुद्ध और सम्पूर्ण ज्योतिर्मय पदार्थीकी ज्योति है और वह है जिमे कि आत्मज्ञानी पुरुष जानते हैं॥ ९॥

हिरण्मये ज्योतिर्मये बुद्धि-विज्ञानप्रकाशे परे कोशे कोश इवासेः, आत्मखरूपोपलिध-स्थानत्वात्ः परं तत्सर्वाभ्यन्तर-त्वात् तिसन् विरजमविद्याद्यशेप-दोपरजोमलवर्जितं ब्रह्म सर्व-महत्त्वात् सर्वात्मत्वाच्च। निष्कलं निर्मताः कला यस्मात्तिष्कलं निरवयवम् इत्यर्थः।

यस्माद्विरजं निष्कलं चातस्तच्छुश्रं शुद्धं ज्योतिषां सर्वप्रकाश्वात्मनामग्न्यादीनामिष तज्ज्योतिरवभासकम् । अग्न्यादीनाम्
अपि ज्योतिष्ट्वमन्तर्गतन्नह्वात्मचैतन्यज्योतिर्निमित्तमित्यर्थः ।
तद्धि परं ज्योतिर्यदन्यानवभास्यम्
आत्मज्योतिस्व्यदात्मिवद्
आत्मानं स्वं शब्दादिविषयबुद्धिप्रत्ययसाक्षिणं ये विवेकिनो
विदुर्विजानन्ति त आत्मिवद्बुद्धिन्ययंका

हिरण्मय-— उयोतिर्मय बुद्धिवृत्तिके प्रकाशरूप परमकोशमें, उपलब्धिका जो आसम्बद्धपकी होनेके कारण तलवारके कोश (म्यान) के समान है और सबमे भीतरी होनेके कारण श्रेष्ठ है, उसमें त्रिरज-—अविद्यादि दोवरूप मलसे रहित ब्रह्म विराजमान है, जो सबसे बड़ा तथा सर्वरूप होनेके काएण ब्रह्म है। वह निष्कल है. जिससे सब कलाएँ निकल गयी हों उसे निष्कल कहते हैं अर्थात वह निरवयव है।

क्योंकि ब्रह्म विरज और निष्कल है इसलिये वह शभ्र यानी उयोतियों---अग्रि ओर सम्पर्ण प्रकाशमय पदार्थोका ज्योति:----प्रकाशक है। तात्वर्य यह है कि अग्नि आदिका ज्योति-र्मयत्व भी अपने अन्तर्वर्ती ब्रह्मात्म-चैतन्यरूप ज्योतिके ही कारण है। किसी अन्यसे प्रकाशित न होनेवाला आत्मञ्योति है वही परम ज्योति है, जिसे कि आत्मवेत्ता-जो त्रिवेकी पुरुष आत्मा अर्थात अपनेको शब्दादि विषय साक्षी जानते हैं

स्तद्विदुरात्मप्रत्ययानुसारिणः यसात्परं ज्योतिस्तसात्त तद्विदुर्नेतरं बाह्यार्थप्रत्ययानु- उसे वे ही जानते हैं; सरे बाह्य प्रतीतियोंका अनुसरण करनेत्राले मारिणः ॥ ९॥

। वि आत्मानुभवका अनुसरण करने-याले आत्मज्ञानी पुरुष जानते हैं। क्योंकि वह परम ज्योति है इसलिये पुरुष नहीं जानते ॥ ९ ॥

वह ज्योतियोंका ज्योति किस प्रकार है, सो बतलाया जाता है— कथं तज्ज्योतिषां ज्योति-रित्युच्यते— ब्रह्मका सर्वप्रकाशकत्व

न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयमीयः। तमेव भान्तमन्भाति सर्वं तस्य भासा सर्वमिदं विभाति ॥१०॥

वहाँ ( उस आत्मखरूप ब्रह्ममें ) न सूर्य प्रकाशित होता है और न चन्द्रमा या तारे । वहाँ यह विजली भी नहीं चमकती फिर यह अग्नि किस गिनतीमें है ! उसके प्रकाशित होनेसे ही सब प्रकाशित होता है और यह सब कुछ उसीके प्रकाशसे प्रकाशमान है ॥ १० ॥

न तत्र तस्मिन्स्वात्मभूते त्रह्मणि सर्वावभासकोऽपि सूर्यो भाति । तद्वस न प्रकाशयति इत्यर्थः । स हि तस्येव भासा सर्वमन्यदनात्मजातं प्रकाशयति इत्यर्थः । न तु तस्य स्वतः प्रकाशनसामध्यम ! तथा न

वहाँ---अपने आत्मखरूप ब्रह्ममें सबको प्रकाशित करनेवाला सूर्य भी प्रकाशित नहीं होता अर्थात वह भी उस ब्रह्मको प्रकाशित नहीं करता । वह (सूर्य) तो उस (ब्रह्म) के प्रकाश से ही अन्य सत्र अनात्मपदार्थोंको प्रकाशित करता है, उसमें खतः प्रकाश करनेका सामर्थ्य है ही

चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति

कुतोऽयमप्रिरसद्गोचरः ।

कि बहुनाः यदिदं जगद्भाति तत्तमेव परमेक्वरं स्वतो मारूप-त्वाद्भान्तं दीप्यमानमनुभात्यनु-। यथा जलोल्प्रकाद्य-व्रिसंयोगादवि दहन्तमनुदहति न स्वतस्तद्वत्तस्यैव भासा दीप्त्या सर्वमिदं सर्यादि जगदिभाति। यत एवं तदेव ब्रह्म भाति च विभाति च कार्यगतेन विविधेन भासातस्तस्य ब्रह्मणो भारूपत्वं स्वतोऽवगम्यते । न हि स्वतो-ऽविद्यमानं भासनमन्यस्य शक्नोति । घटादीन।मन्यावभास-कत्वादर्शनाद्धारूपाणां त्यादीनां तद्दर्शनात् ॥ १०

इसी प्रकार वहाँ न चन्द्रमा या तारे ही प्रकाशित होते और न यह विजली ही; फिर साक्षात दिखलायी देनेत्राला यह अग्नि तो हो ही कैसे सकता है ? अधिक क्या १ यह जो जगत स्वयं प्रकाशरूप परमेश्वरके. उस होनेपर उसीके पीछ प्रकाशित-देदीप्यमान हो रहा है। जिस प्रकार अग्निके संयोगसे जल और उल्मुक ( अंगारा ) आदि प्रज्वल्रित होनेपर जलाने लगते हैं---खतः नहीं जलाते उसी प्रकार यह सर्य आदि सम्पूर्ण जगत् उस (परमहा) के प्रकाश—तेजसे ही प्रकाशित होता है।

क्योंकि ऐसी बात है, इसलिये वह ब्रह्म ही कार्यगत विविध प्रकाशसे विशेषरूपसे प्रकाशित हो रहा है । इससे उस ब्रह्मकां प्रकाशरूपता खतः ज्ञात हो जाती है । जिसमें खयं प्रकाश नहीं है वह दूसरेको भी प्रकाशित नहीं कर सकता, क्योंकि घटादि पदार्थोंमें दूसरोंको प्रकाशित करना नहीं देखा जाता तथा प्रकाशखरूप सूर्य आदिमें वह देखा जाता है । १९०॥

यत्तज्ज्योतिषां **ज्योतिर्व्र**त बदेव सत्यं सर्वं तद्विकारं वाचारम्भणं विकारो नामधेय-मात्रमनृतमितरदित्येतमर्थं विस्त-रेण हेतुतः प्रतिपादितं निगमन-

जो ब्रह्म ज्योतियोंका ज्योति है। वही सत्य है तथा सत्र कुछ उसीका त्रिकार है जो विकार केवल वाणीका आरम्भ और नाममात्र है अतः अन्य सभी मिथ्या है----ऊपर विस्तार और हेत्पूर्वक कहे हुए इस अर्थका इस निगमनस्थानीय स्थानीयेन मन्त्रेण पुनरुपसंहरति । मन्त्रये पुनः उपसंहार करते है

### ब्रह्मका सर्वेच्यापकत्व

## ब्रह्मैवेदममृतं पुरस्ताहृह्म पश्चाहृह्म दक्षिणतश्चोत्तरेण। अधश्रोर्ध्वं च प्रसतं ब्रह्मैवेदं विश्वमिदं वरिष्ठम् ॥११॥

यह अमृत ब्रह्म ही आगे है, ब्रह्म ही पीछे है, ब्रह्म ही दायीं-बायीं ओर है तथा ब्रह्म ही नीचे-ऊपर फैला हुआ है । यह सारा जगत सर्वश्रेष्ठ ब्रह्म ही है ॥ ११ ॥ '

ब्रह्मैबोक्तलक्षणिमदं यत्पुर-स्ताद्ग्रे ब्रह्मैवाविद्यादृष्टीनां प्रत्यव-भासमानं तथा पश्चाह्रह्म तथा दक्षिणतश्च तथोत्तरेण तथैवाध-स्ताद्ध्वं च सर्वतोऽन्यदिव कार्या-कारेण प्रसतं प्रगतं नामरूपव-दवभासमानम् । किं बहुना ब्रह्मीव इदं विश्वं समस्तमिदं जगद्वरिष्ठं बरतमम् । अत्रह्मप्रत्ययः सर्वी-

यह जो अविद्यामयी दृष्टित्रालीं-को सामने दिखायी दे रहा है वह उपर्युक्त रुक्षणोंबाला ब्रह्म ही है। इसी प्रकार पीछे भी बहा है, दायीं और वायीं ओर भी ब्रह्म है तथा नीचे-जपर सभी ओर कार्यरूपसे नामरूपविशिष्ट होकर फैला हुआ वह ब्रह्म ही अन्य पदार्थिक समान भास रहा है। अधिक क्या ? यह विश्व अर्थात् सारा जगत श्रेष्टनम ब्रह्म ही है । यह सम्पूर्ण अब्रह्मरूप-प्रतीति रञ्जुमें सर्पप्रतीतिके लमान

**प्रत्ययः । त्रह्मेवैकं परमार्थसत्य-** ही परमार्थ सत्य है—यह मिति वेदानुशासनम् ॥ ११ ॥

Sविद्यामात्रो रज्ज्वामिव सर्प- अत्रिद्यामात्र ही है। एकमात्र ब्रह्म

इत्यथर्ववेदीयम्ण्डकोपनिषद्भाष्ये द्वितीयम्ण्डके

द्वितीय: खण्ड: ॥ २ ॥

समाप्तमिदं द्वितीयं मुण्डकम् ॥ २ ॥

प्रकारान्तरसं बह्यानिरूपण

पग विद्योक्ता यया तदक्षरं। सत्यमधिगम्यते । यद्धिगमे हृदयग्रन्थ्यादिसंसार-कारणस्यात्यन्तिकविनाञ्चः स्यात्। तद्दर्शनोपायक्च योगो धनुराद्य-पादानकल्पनयोक्तः । अथेदानीं | तत्सहकारीणि सत्यादिसाधनानि वक्तव्यानीति तदर्थमुत्तरारम्भः । प्राधान्येन तत्त्वनिर्धारणं च प्रकारान्तरेण क्रियते अत्यन्त-

जिसमे उस अक्षर पुरुषसंज्ञक सत्यका ज्ञान होता है उस परा विद्याका वर्गन किया गया, जिसका ज्ञान होनेपा हृदयप्रन्थि आदि संसारके कारणका आत्यन्तिक नाश हो जाता है । तथा धनुर्प्रहण आदिकी कन्पनाये उसके साक्षात्कारके उपाय योगका भी उल्लेख किया गया । अव उसके सहकारी सत्यादि साधनोंका वर्णन करना है; इसी-के हिये आगेका ग्रन्थ किया जाता है । यद्यपि ऊपर तत्त्रका निश्चय किया जा चुका है तो भी अत्यन्त दुर्बोध

द रवगाद्यत्वात्कतमपि तत्र । स्रत्रभूतो मन्त्रः परमार्थवस्त्वव-धारणार्थमपन्यस्यते

कारण उसका प्रधानतामे तरह फिर निश्चय किया जाता है। परमार्थवस्तको अत: िये पहले इस सूत्रभूत मन्त्रका ( उल्लेख ) करने हैं---

समान वृक्षपर रहनेवाछे दो पत्नी

सपर्णा सथजा दा सखाया वक्षं परिषम्बजाते । तयोरन्य:

पिप्पलं स्वाद्वत्त्य-

नइनन्नन्यो अभिचाकशीति ॥

साय-साथ रहनेवाले तथा समान आख्यानबाले दो पक्षी एक ही वृक्षका आश्रय करके रहते हैं । उनमें एक तो खादिष्ट ( मधुर ) पिष्पल (कर्मक्ल) का भोग करता है और दूसरा भोग न करके। केवल देखता रहता है ॥ १ ॥

द्वा द्वी सुपर्णी सुपर्णी शोभन-पतनी सपर्णी पक्षिसामान्याद्वा सुपर्णी सयुजा सयुजी सहैव सर्वदा युक्ती सखाया समानाख्यानौ समानाभिव्यक्ति-कारणावेवभूती सन्ती समान-मविशेषमुपलब्ध्यधिष्ठानत्येकं वक्षं वक्षमिवोच्छेदनसामान्याच्छरीरं

| जीव और ईश्वरम्हप । दे। सुपर्ण-- सुन्दर पर्णवाले अर्थात िनियम्य-नियामकभावकी प्राप्तिरूपः [ शोभन पतनवाले\* अथवा पक्षियोंके समान | बृक्षपर निवास तथा फलमोग करनेवाळे | होनेसे सुपर्ण---पक्षी तथा समुज--सर्वदा साथ-साथ ही रहनेवाले और सम्बा यानी समान अम्ब्यानगले अर्थात् जिनकी अभि-व्यक्तिका कारण समान है ऐसे दो मपर्ग समान---मामान्यरूपवे िटोनोंकी | उपलब्धिका कारण होनेसे एक ही वृक्ष---वृक्षके समान उच्छेटमें ममानता होनेके कारण अर्गररूप

ईश्वर सर्वज होनेके कारण नियामक है तथा जीव अल्पन होनेमें नियम्य है। इसलिये उनमें नियम्य-नियामकभावकी प्राप्ति उचित ही है।

वृक्षं परिषस्त्रज्ञाते परिष्वक्त-वन्तां सुपर्णाविवेकं वृक्षं फलोप-भोगार्थम् ।

अयं हि वृक्ष ऊर्ध्वमुलोऽवा-**क्या**खांऽश्वत्थोऽन्यक्तम्लप्रभवः मर्वप्राणिकर्मफला-. श्रेत्रसंज्ञक: श्रयस्तं परिष्वक्तां सवर्णाविवा-विद्या हामकर्मवासनाश्रय लिङ्गो-पाध्यानमेश्वरी । तयोः परिष्वक्त-योरन्य एकः क्षेत्रज्ञो पाधिवक्षमाश्रितः पिष्पलं कर्म-निष्पन्नं सुखदुःखलक्षणं म्बाद्रनेकविचित्रवेदनास्वादरूपं खाइत्ति भक्षयत्युपभ्रङक्तेऽविवे-कतः । अनश्रन्नन्य इतर ईश्वरो नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभावः सर्वेज्ञः सर्वसच्चोपाधिरीश्वरो नाश्नाति । प्रेरयिता ह्यसावुभयोर्भोज्य-मोक्त्रोनिंत्यसाक्षित्वसत्तामात्रेण। त्वनश्नम्योऽभिचाकशीति

वृक्षपर आलिङ्गन किये हुए हैं। अर्थात् फलोपभोगके लिये पक्षियोंके समान एक ही वृक्षपर निवास करते हैं।

अन्यक्तरूप मूलसे उत्पन्न हुआ सम्पूर्ण प्राणियोंके कर्मफलका आश्रय-क्षेत्रसंज्ञक यह अश्वत्यवक्ष और नीचेकी ओर ऊपरको मल शाखाओंबाला है । उस बक्षपर अतिया, काम, कर्म और वासनाके आश्रयभूत लिङ्गदेहरूप उपाधिवाले जीव और ईश्वर टो पक्षियोंके समान आलिङन किये निवास करते हैं। प्रकार आलिङ्गन करके रह**ने**-दोनोंमेप उन लि**डो**पाधिरूप वक्षको करनेवाले क्षेत्रज्ञ विष्वल अपने कर्मपे प्राप्त होनेवाला सख-दःखरूप फल, जो अनेक प्रकारसे विचित्र अनुभवहूप खादके खाद है, खाता----भक्षग यानी अविवेकवश भोगता किन्तु अन्य-दुसग, जो नित्य शुद्ध बद्ध-मक्त-बरूप सर्वज ईश्वर है, उसे नहीं भोगता साक्षित्वरूप सत्तामात्रसे भोका भोग्य दोनोंका प्रेरक ही है। वह दूसरा तो फल-भोग न करके

पत्र्यत्येव केवलम् । दर्शनमात्रं । केवल देखता ही है—उसका

प्रेरकत्व तो राजाके समान केवरु

हि तस्य प्रेरियतृत्वं राजवत ॥१॥ | दर्शनमात्र ही है ॥ १ ॥

ईश्वरदर्शनसे जीवकी शोकनिवत्ति

तत्रैवं सति---

अत: ऐसा होनेसे---

समाने वक्षे पुरुषो निमग्नो-ऽनीशया शोचति मृह्यमानः। पश्यत्यन्यमीश-जुष्टं यदा मस्य महिमानमिति वीतशोकः ॥ २ ॥

[ ईश्वरके साथ ] एक ही वृक्षपर रहनेवाला जीव अपने दीन-स्वभावके कारण मोहित होकर शोक करता है । वह जिस समय [ध्यानद्वारा ] अपनेसे विलक्षण योगिसेवित ईश्वर और उसकी महिमा िसंसार ] को देखता है उस समयं शोकरहित हो जाता है ॥ २ ॥

समाने बृक्षे यथोक्ते शरीरे । पुरुषो भोक्ता जीवोऽविद्याकाम-कर्मफलरागादिगुरुभाराक्रान्तो-ऽलाबुरिव सामुद्रे जले निमग्रो निश्चयेन देहात्मभावमापन्नोऽय-मेवाहमप्रुष्य पुत्रोऽस्य नप्ता कुञः | सुखी स्थूलो गुणवान्निर्गुणः दु:खीत्येवंप्रत्ययो नास्त्यन्यो- । 'इस देहसे भिन्न और कुछ नहीं है'

समान वृक्षपर यानी पूर्वोक्त शरीरमें अत्रिद्या, कामना, कर्मफल और रागादिके भारी भारसे आकान्त होकर समुद्रके जलमें डूबे तुँबेके समान निमग्न----निश्चयपूर्वक देहात्मभावको प्राप्त हुआ यह भोका जीव भीं यही हूँ', भीं अमुकका पुत्र हूँ', 'इसका नाती हूँ', 'कुश हूँ', 'स्थूल हूँ', 'गुणवान् हूँ', 'गुणहीन हूँ', 'सुखी हूँ', 'दु:खी हूँ' इत्यादि प्रकारके प्रत्ययोंत्राला होनेसे तथा

ऽस्मादिति जायते भ्रियते संयुज्यते वियुज्यते च सम्बन्धिबान्धवेः । अतोऽनीशया न कस्यचित् ममर्थोऽहं पुत्रो मम विनष्टो मृता मे भार्या किं मे जीवितेनेत्येवं दीनभावोऽनीशा तया शोचित सन्तप्यते मुद्यमानोऽनेकॅरनर्थ-प्रकारेरविवेकतया चिन्तामापद्य-

स एवं प्रेततिर्यङ्मनुष्यादि-योनिष्वाजवं जवीभावमापन्नः कदाचिदनेकजन्मस सञ्चितनिमित्ततः केतचित्परम-दर्शितयोगमार्गी-कारुणिकेन ऽहिंसासत्यब्रह्मचर्यसर्वत्याराजम-दमादिसम्पन्नः समाहितात्मा सन जुष्टं सेवितमनेकैये।गमार्गैः कर्मभिश्व यदा यस्मिन्काले प्रध-ति ध्यायमानोऽन्यं ब्रक्षोपाधि-रुक्षणादिरुक्षणमीशमसंसारिण-मञ्जायापियासाञोकमोहजरा-मृत्य्वतीतमीशं सर्वस्य जगतो-

ऐसा समझनेके कारण उत्पन्न होता. मरता एवं अपने सम्बन्धियोंसे मिळता और बिछुडता रहता हैं।

अतः अनीशावश--- भी किसी कर्मके छिये समर्थ नहीं हूँ, मेरा पुत्र नष्ट हो गया और श्री भी मर गर्या, अब मेरे जीवनमे क्या लाभ है ?'--- इस प्रकारके दीनभावको अनीशा कहते हैं, उससे युक्त होकर अभिवेकवश अनेकों अनर्थमय प्रकारोसे मोहित अर्थात आन्तरिक चिन्ताको प्राप्त हुआ वह शोक यानी सन्ताप करता रहता है।

इस प्रकार प्रत तिर्यक और योनियों म मनष्यादि निरन्तर लघुताको प्राप्त हुआ वह जिस समय अनेकों जन्मोंमें कभी अपने ठाउँ धर्मके सञ्जयके कारण किसी परम गरके द्वारा योगमार्ग दिख्याय जानेपर अहिंसा, सत्य, ब्रह्मचर्य, सर्वत्याम और अम-द्रमाहि-से सम्पन्न तथा समाहितचित्र होकर ध्यान करनेपर अनेकों योगमधों और कर्माद्वारा सेत्रित अन्य -- वक्षम्हप उपाधिसे विलक्षण ईश्वर यानी मुख, प्यास, शोक, मोह और जरा-मत्य आदिसे अतीत संसारधर्मश्रन्य सम्पूर्ण जगतके स्वामीको भी यह

**ऽयमहमस्म्यात्मा सर्वस्य समः**। सर्वभृतस्यो नेतरोऽनिद्याजनितो-पाधिपरिच्छिन्नो मायात्मेति-विभृति महिमानं च जगद्रप-मस्यैव मम परमेश्वरस्येति यदैवं जिंगत्रूप विभृतिकः यह इस द्रष्टा तदा वीतशोको भवति सर्वसाच्छोकसागराद्विप्रमुच्यते

सम्पूर्ण भूतोंमें स्थित और सबके ळिये समान आत्मा ही हूँ, अतिद्या-जनित उपाविसे परिच्छिन्न ;सरा मायात्मा नहीं हूँ' इस प्रकार देखता है तथा उसकी महिमा परमेश्वरखरूप नेर्ग ही हैं इस प्रकार ! जानता है । उस समय वह शोकरहित हो जाता है---सम्पूर्ण शोकसागरसे मुक्त हो जाता कृतकृत्यो भवतीत्यर्थः ॥ २ ॥ है अर्थात् कृतकृत्य हो जाता है॥ २ ॥

सविस्तरम्-

अन्योऽपि मन्त्र इममेवार्थमाह दूसरा मन्त्र भी इसी बातको वस्तरम्— विस्तारपूर्वक बतळाता है . . .

परयः परयते रुक्मवर्णं यदा कर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम्।

विद्वान्पृण्यपापे विध्य तदा

निरञ्जनः परमं साम्यमपैति ॥ ३ ॥

जिस समय द्रश सुवर्णवर्ण और ब्रह्माके भी उत्पत्तिस्थान उस जगत्कर्ता ईश्वर पुरुषको देखता है उस समय वह विद्वान् पाप-पुण्य दोनोंको त्यागकर निर्मल हो अत्यन्त समताको प्राप्त हो जाता है ॥ ३ ॥

पश्यतीति विद्वान्साधक इत्यर्थः । कारण पश्य-- द्रष्टा विद्वान् अर्थान पश्यते पश्यति पूर्वेबद्भक्मवर्णं साधक रुक्मवर्ण---ख्यंप्रकाश-स्वयंज्योतिःस्वभावं रुवमस्येव वा स्वरूप अथवा सुवर्णके समान जिसका ज्योतिरस्याविनाशि कर्तारं सर्वस्य प्रकाश अविनाशी है उस सकट-जगत ईशं पुरुषं ब्रह्मयोनि जगत्कर्ता ईश्वर पुरुष ब्रह्मयोनि-

यस्मिन्काले पद्यः। जिस समय देखनेवाला होनेक

तद्योनिश्चासी त्रह्म-ब्रह्मयोनि ब्रह्मणो वापरस्य योनिं स यदा चैवं स विद्वान्पश्यः पञ्चति तदा कर्मणी पण्यपापे बन्धनभूते समुले विभूग निरस्य दग्ध्वा निरञ्जनो निर्लेषो विगतक्लेशः परमं प्रकृष्टं निरतिशयं साम्यं समत(मद्वयलक्षणं द्वैतविषयाणि साम्यान्यतोऽर्वाञ्च्येवातोऽद्वय-लक्षणमेत**त्**परमं साम्यम्रवैति प्रतिपद्यते ।। ३ ॥

को---जो ब्रह्म है और योनि भी है अथवा जो अपर ब्रह्म (ब्रह्मा) ब्रह्मयोनिको की योनि है उस इस प्रकार प्रवित्त देखता है उस समय वह विद्वान द्रष्टा पुण्य-पाप यानी अपने बन्धनभूत कर्मीको समूल त्यागकर---भस्म करके निरञ्जन---निर्लेप अर्थात् क्लेशरहित अदयरूप परम——उत्कर निरतिशय समताको प्राप्त हो जाता है । द्वैतविषयक समता अद्रैतरूप साम्यसे निकृष्ट ही है; अतः वह अद्दैतरूप परम साम्यको प्राप्त हो जाता है ॥ ३ ॥

श्रेष्ठतम बह्मज्ञ

किं च--

। तथा---

प्राणो ह्येष यः सर्वभूतैर्विभाति विजानन्विद्वान्भवते नातिवादी । आत्मकीड आत्मरतिः क्रियावा-

नेष ब्रह्मविदां वरिष्ठः ॥ ४ ॥

यह, जो सम्पूर्ण भूतोंके रूपमें भासमान हो रहा है प्राण है। इसे जानकर बिद्वान् अतिवादी नहीं होता। यह आत्मामें क्रीडा करने-बाला और आत्मामें हो रमण करनेशका क्रियाबान् पुरुष ब्रह्मवेताओंमें श्रेष्ठतम है॥ ४॥

योऽयं प्राणस्य प्राणः पर | यह जो प्राणका प्राण परमेश्वर ईश्वरो सेष प्रकृतः सर्भेर्भुतैर्ज्ञहाः है वह प्रकृत [परमात्मा ] ही दिस्तम्बपर्यन्तैः, इत्थंभृतलक्षणे | सर्वात्मा सन्नित्यर्थः. विभाति विविधं दीष्यते । एवं सर्वभूतस्थं यः 'सर्वभूतैः' इस पदमें इत्थंभूतलक्षणा साक्षादात्मभावेनायमहमस्मीति विजानन्विद्वान्वाक्यार्थज्ञानमात्रेण स भवते भवति न भवतीत्येतत् | किमतिवाद्यतीत्य सर्वानन्यान वदितं शीलमस्येत्यतिवादी । यस्त्वेवं साक्षादातमानं प्राणस्य विद्वानतिवादी भवतीत्यर्थः । सर्वे यदात्मेव नान्यदस्तीति दृष्टं तदा ह्यसावतीत्य वदेत । यस्य त्वपर-

सम्पूर्ण भूतों---ब्रह्मासे स्थात्ररपर्यन्त समस्त अर्थात सर्वभूतस्य सर्वात्मा होकर विभासित यानी प्रकारमे देशांप्यमान हो रहा है ! ततीया \* है । इस प्रकार जो निद्वान् उस सर्वभृतस्य प्राणको भी यही हूँ एसा साक्षात आत्म-खरूपसे जाननेवाला है वह उस वाक्यके अर्थज्ञानमात्रसे भी नहीं होता । क्या नहीं होता 🥠 इसपर । जिसका स्वभाव और सबका अतिक्रमण करके बोलनेका होता है उसे अतिग्रादी कहते हैं। तात्पर्य यह कि जो इस प्रकार प्राणके प्राण साक्षात आत्माको जाननेवाला है वह अतिवादी नहीं होता । जब कि उसने यह देखा है कि सब आत्मा ही है, उससे भिन्न कुछ भी नहीं है तब बह किसका अतिक्रमण करके बोलेगा ?

इत्यंभूतलक्षणे (२।३।२१) इस पाणिनिस्त्रसे यहाँ तृतीया विभक्ति हुई है। किसी प्रकारकी विशेषताको प्राप्त हुई वस्तुको जो लक्षित कराता है वह 'इत्यंभुतलक्षण' कहलाता है; उसमें तृतीया विभक्ति होती है। जैसे ·जटाभिस्तापसः' (जटाओंसे तपस्वी है) इन वाक्यमें जटाओंके द्वारा तपस्वी होना लक्षित होता है; अतः 'जटा'में तृतीया विमक्ति है। इसी प्रकार 'सर्वभूत' शब्द ने ईश्वरका सब भूतों में स्थित होना लक्षित होता है।

मन्यद् दृष्टमित स तदतीत्य वदति । अयं तु विद्वानात्मनो-ऽन्यन्न पश्यति नान्यच्छ्रणोति नान्यद्विजानाति । अतो नाति-वदति ।

किं चात्मकीड आत्मन्येव च क्रीडा क्रीडनं यस्य नान्यत्र पुत्र-आत्मक्रीडः । दारादिष तथात्मरतिर।त्मन्येव च उती रमणं प्रीतिर्यस्य स आत्मरतिः । क्रीडा बाह्यसाधनसापेक्षा, रतिस्त साधननिरपेक्षा बाह्यविपयप्रीति-मात्रमिति विशेषः । तथा क्रिया-वाञ्ज्ञानध्यानवैराग्यादिक्रिया यस्य सोऽयं क्रियावान् । समास-पाठ आत्मरतिरेव क्रियास्य विद्यत इति बहुब्रीहिमतुबर्थयोरन्यतरो-

ऽतिरिच्यते ।

जिसकी दृष्टिमें कुछ और दीखने-बाला पदार्थ है बही उसका अतिक्रमण करके बोलता है । किन्तु यह बिद्वान् तो आत्मासे भिन्न न कुछ देखता है, न सुनता है और न कुछ जानता ही है । इसलिय यह अतिश्रदन भी नहीं करता।

यही नहीं, वह जिल्मकीड. आत्मरित और क्रियात्रान् हो जाता है । ] आत्मक्रीड---जिसकी आत्माम ही क्रीडा हो, अन्य स्त्री-पुत्रादिम न हो उसे आत्मकीड कहते हैं: तथा जिसकी आत्मामें ही रित-रमण यानी प्रीति हो। वह आत्मरति कहलाता है। क्रीडा बाह्य साधनकी अपेक्षा रखनेवाली होती है और रित साधनकी अपेक्षा ्त्रिपयकी प्रीतिमात्रको कहत हैं - यही इन दोनोंमें (अन्तर) है । तथा क्रियात्रान् अर्थात जिसकी ज्ञान, व्यान एवं वैराग्यादि क्रियाएँ हों उसे क्रियानान् कहते हैं । किन्तु [ 'आत्मरति-क्रियात्रान्' ऐसा ] समासयुक्त पाट होनेपर 'अत्मरति ही जिसकी क्रिया है' ऐसा अर्थ होनेसे | बहुत्रीहि और 'मतुप' प्रत्ययका अर्थ --- इन दोनोंनेंसे एक (मतुप्-प्रत्ययका अर्थ ) अविक हो जाता है ।

केचिच्च ग्रिहोत्रादिक मंत्रहा-

विद्ययोः सम्रचयार्थ-

<sup>समुभयवादिमत-</sup> मिच्छन्ति । तच्चैप ब्रह्मविदां वरिष्ठ इत्यनेन मुख्यार्थवचनेन विरु-ध्यते । न हि बाह्यक्रियावानात्म-क्रीड आत्मरतिश्व भवितं शक्तः, कश्चिद्धाद्यक्रियाविनिवृत्तो ह्यात्म-क्रीडो भवति बाह्यक्रियात्मक्रीड-योविरोधात । न हि तमःप्रकाश-योर्यगपदेकत्र स्थितिः संभवति । तसादसरप्रलिपतमेवैतदनेन ज्ञान क्रमेसमुच्चयप्रतिपादनम् ''अस्या वाचो विमञ्जथ" (मु० उ० २ । २ । ५) ''संन्यास-योगातु" (मु०उ०३।२।६) इत्यादिश्चित्रभ्यश्च तसादय-मेवेह क्रियावान्यो ज्ञानध्यानादि-क्रियावानसंभिन्नार्यमर्याद: संन्यासी । य एवंलक्षणो नाति-वाद्यात्मकीड अत्मरतिः क्रिया-वान्त्रहानिष्टः स ब्रह्मविदां सर्वेषां वरिष्ठः प्रधानः ॥ ४ ॥

कोई-कोई ( समुचयादी ) तो और क्रियात्रान इन विशेषणींको ी अग्निहोत्रादि कर्म और ब्रह्मविद्याके ामुचयके लिये समझते हैं । किन्त उनका अभिप्राय 'ब्रह्मविदां इस मख्यार्थवाची कथनसे विरुद्ध है। बाह्यक्रियात्रान पुरुष और आत्मरति हो ही नहीं सकता। कोई भी पुरुष बाह्यक्रियासे निवृत्त होकर ही आत्मक्रीड हो सकता है। क्योंकि प्राह्मक्रिया आत्मक्रीदाका विरोध परस्पर और प्रकाशकी । अन्धकार एक स्थानपर एक ही समय स्थिति हो ही नहीं सकती।

अतः इस वचनके द्वारा यह समुचयका प्रतिपादन मिध्या प्रलाप ही है। यही बात ''अन्या वाचो विमञ्जय'' ''संन्यासयोगात'' इत्यादि श्रुतियोंसे भी सिद्ध होती है। जगह उसीको 'क्रियावान्' कहा है जो ज्ञान-ध्यानादि क्रियाओंत्राला और आर्यमर्यादाका भङ्ग न करने-है। जो संन्यासी गेम **लक्ष**णींबाला अनतिवादी. आत्म-आत्मरति और क्रीड. क्रियात्रान ब्रह्मनिष्ठ है वही समस्त ब्रह्मनेत्ताओं-में वरिष्ठ यानी प्रधान है ॥ प्र ॥

आत्मदर्शनके साधन

सम्यञ्ज्ञानसहकारीणि साधनानि सहकारी सत्य आदि निवृत्तिप्रधान विधीयन्ते निवृत्तिप्रधानानि-

अधना सत्यादीनि भिक्षोः। अब भिक्षके लिये सम्याज्ञानके - । साधनोंका विधान किया जाता है----

सत्येन लभ्यस्तपसा ह्येष आत्मा

सम्यग्जानेन ब्रह्मचर्येण नित्यम् ।

अन्तः शरीरे ज्योतिर्मयो हि शुस्रो

यं पश्यन्ति यतयः क्षीणदोषाः ॥ ५ ॥

यह आत्मा सर्वदा सत्य, तप, सम्याज्ञान और ब्रह्मचर्यके द्वारा प्राप्त किया जा सकता है। जिसे दोपहीन योगिजन देखते हैं वह ज्योतिर्मय श्रम्भ आत्मा शरीरके भीतर रहता है ॥ ५ ॥

सत्येनानृतत्यागेन मुषा-वदनत्यागेन लभ्यः प्राप्तव्य: किं च तपसा हीन्द्रियमन-एकाग्रतया ''मनसक्चेन्द्रियाणां ह्यैकाग्रचं परमं तपः" ( महा० शा० २५०। ४ ) इति सरणात् । तद्वचनुकूलमातमद्रश-नाभिम्रखीभाषात्परमं साधनं तपो नेतरचान्द्रायणादि । एष आत्मा सर्वत्र लभ्य इत्यनुपङ्गः यथाभृतातम-

[ यह आत्मा ] सत्यसे अर्थात् अनृत मिथ्या-भाषणके त्यागद्वारा प्राप्त किया जा सकता है। तथा ''मन और इन्द्रियोंकी एकाम्रता ही परम तप है" इस स्मृतिके अनुसार तप यानी इन्द्रिय और मनकी एकाग्रतासे भी इस आत्माकी उपलब्धि हो सकती है ो, क्योंकि आत्मदर्शनके अभिमुख रहनेके कारण यही तप उसका अनुकृत परम है---दूसरा चान्द्रायणादि उसका साधन [ इसके सित्रा ] सम्यन्ज्ञान-यथार्थ आत्मदर्शन और ब्रह्मचर्य--मैथुनके त्यागसे भी नित्य अर्थात् सर्वदा दर्शनेन ब्रह्मचर्येण मैथुनासमा- | [ इस आत्माकी प्राप्ति हो सकती चारेण । नित्यं सर्वदा नित्यं । है ]; यहाँ 'एष आत्मा सत्येन नित्यं तपसा नित्यं सम्य-ग्ज्ञानेनेति सर्वत्र नित्यशब्दो-ऽन्तर्दीपिकान्यायेन अनुषक्तव्यः। वक्ष्यति च---''न येषु जिह्यम-नृतं न माया च" उ०१।१६) इति। कोऽसावात्मा य एतैः साध-नैर्लम्य इत्युच्यते । अन्तःशरी-रेऽन्तर्मध्ये शरीरस्य प्रण्डरीकाकाशे ज्योतिर्मयो हि रुक्मवर्णः ग्रञ्जः शुद्धो समात्मानं पश्यन्त्युपलभन्ते यतयो यतनशीलाः संन्यासिनः क्षीणढोषाः क्षीणक्रोधादिचित्त-मलाः । स आत्मा नित्यं सत्या-दिसाधनेः संन्यासिभिर्रुभ्यते । कादाचित्कै: न सत्यादिभिः

( इस आत्माकी प्राप्ति हो सकती है ) इस वाक्यका सर्वत्र सम्बन्ध है। 'सर्वदा सत्यसे', 'सर्वदा वपसे' और 'सर्वदा सम्यग्ज्ञानसे' इस प्रकार अन्त-र्दीपिकान्यायसे ( मध्यवर्ती दीपकोंके समान ) सभीके साथ शब्दका सम्बन्ध लगाना चाहिये: जैसा कि आगे ( प्रश्नोपनिषद्में ) कहें गे भी \* "जिन पुरुषों में कुटिलता, अनृत और माया नहीं है" इत्यादि । जो आत्मा इन साधनोंसे प्राप्त किया जाता है वह कौन है---इसपर कहा जाता है---- 'अन्त:-अर्थात शरीरे शरीरके जो पुण्डरीकाकाशमें ज्योतिर्मय सुवर्णवर्ण शुभ्र यानी शुद्ध आत्मा कि क्षीणदोष जिनके क्रोधादि मनोमल क्षीण हो यतिजन----यत्नशील संन्यासी लोग देखते अर्थात उपलब्ध करते हैं। तालर्थ यह है कि वह आत्मा सर्वदा सत्यादि साधनोंसे ही संन्यासियोंद्वारा प्राप्त है--कभी-कभी

किये जानेवाले सत्यादिसे प्राप्त नहीं

इस भविष्यत्कालिक उक्तिसे विदित होता है कि उपनिपद्धाप्यके विद्यार्थियोंको मुण्डकके पश्चात् प्रश्नोपनिपद्का अध्ययन करना चाहिये।

लभ्यते । सत्यादिसाधनस्तु- होता । वह अर्थनाद सत्यादि न्यर्थोऽयमर्थवादः ॥ ५ ॥ साधनोंकी स्तुतिके लिये है॥ ५ ॥

सत्यकी महिमा

मत्यमेव जयति नानृतं सत्येन पन्था विततो देवयानः ।

येनाक्रमन्त्यृषयो ह्याप्तकामा

यत्र तत्सत्यस्य परमं निधानम् ॥ ६ ॥

सत्य ही जयको प्राप्त होता है, मिथ्या नहीं । सत्यसे देक्यानमार्गका विम्तार होता है, जिसके द्वारा आप्तकाम ऋषिलोग उस पदको प्राप्त होते है जहाँ वह सत्यका परम नियाग ( भण्डार ) वर्तमान है ॥ ६ ॥

सत्यमेव सत्यवानेव जयित |
नानृतं नानृतवादीत्यर्थः । न

हि मत्यानृतयोः केवलयोः
पुरुषानाश्चितयोर्जयः पराजयो
वा सम्भवित । प्रसिद्धं लोके
सत्यवादिनानृतवाद्यभिभूयते न
विपर्ययोऽतः सिद्धं सत्यस्य बलवत्साधनत्वम् ।

र्कं च शास्त्रतोऽप्यवगम्यते
सत्यस्य साधनातिशयत्वम् ।

सत्य अर्थात् सत्यनान् ही जय-को प्राप्त होता है, मिष्ट्या यानी मिथ्यावादी नहीं । [ यह 'सत्य' ओर 'अनृत' का सत्यवान् और मिथ्यावादी अर्थ इसिल्ये किया गया है कि ] पुरुपका आश्रय न करनेवाले केवल सत्य और मिथ्या-का ही जय या पराजय नहीं हो सकता । लोकम प्रसिद्ध ही है कि सत्यवादीसे मिथ्यावादीको ही नीचा देखना पड़ता है, इसके विपरीत नहीं होता । इससे सत्यका प्रबल साधनत्व सिद्ध होता है ।

ं किं च शास्त्रतोऽप्यवगम्यते यही नहीं, सत्यका उत्कृष्ट सत्यस्य साधनातिशयत्वम् । साधनत्य शास्त्रसे भी जाना कथम् ? सत्येन यथाभूतवाद्- जाता है । किस प्रकार ? सि व्यवस्थया पन्था देवयानाख्यो विततो विस्तीर्णः सातत्येन प्रवृत्तो येन यथा ह्याक्रमन्ति क्रमन्त ऋष्यो दर्शनवन्तः कुहकमायाश्चाह्याहंकारदम्भानृतवर्जिता ह्याप्तकामा विगततृष्णाः सर्वतो यत्र यस्मिस्तत्परमार्थतन्त्रं सत्यस्योत्तमसाधनस्य सम्बन्धि साध्यं परमं प्रकृष्टं निधानं पुरुषार्थ- स्त्रेण निधीयत इति निधानं वर्तते। तत्र च येन पथाक्रमन्ति स सन्येन वितत इति पूर्वेणं सम्बन्धः ॥ ६॥

बतलाते हैं--- ] सत्य अर्थात यथार्थ वचनकी ब्यवस्थासे देवयानसंज्ञक मार्ग विस्तीर्ण यानी नैरन्तर्यसे प्रवत्त हाता है, जिस मार्गसे कए, छळ. शठता, अहङ्कार, दम्भ ओर अनुत्रे रहित तथा सब ओरसे पूर्णकाम तष्णारहित ऋ चिगण---। अतीन्द्रिय अस्तुको । देखनेशले पुरुष । उस पदपर । आरुढ़ होते हैं, जिसमे कि सत्यसंज्ञक साधनका सम्बन्धी उसका साध्यरूप परमार्थतन्व जो पुरुपार्थरूपसे निहित होनेके कारण निधान है वह परम यानी प्रकृष्ट निधान वर्तमान है । 'उस पदमे जिस मार्गसे आरूट होते हैं वह सत्यसे ही विस्तीर्ण हो रहा है'-—इस प्रकार इसका पूर्व-वाक्यते सम्बन्ध हैं॥ ६॥

### परमपदका स्वरूप

किं तर्दिकधर्मकं च तदित्यु- । च्यते—

वह क्या है और किन धर्मीवाळा है ! इसपर कहा जाता है:

बृहच्च तदिन्यमचिन्त्यरूपं सृक्ष्माच्च तत्सृक्ष्मतरं विभाति । दूरात्सुदृरे तदिहान्तिके च पदयत्स्विहैव निहितं गुहायाम् ॥ ७ ॥ वह महान् दिव्य और अचिग्त्यस्त्व है । वह मृक्ष्मसे भी सृक्ष्मतर भासमान होता है तथा दूरसे भी दूर और इस शरीरमें अत्यन्त समीप भी है। वह चेतनावान् प्राणियोंमें इस शरीरके भीतर उनकी बुद्धिरूप गुहामें छिपा हुआ है ॥ ७ ॥

बहन्महच्च तत्प्रकृतं ब्रह्म सत्यादिसाधनं सर्वतो व्याप्त-त्वात् दिव्यं खयंप्रभमनिन्द्रिय-गोचरमत एव न चिन्तयितुं ज**क्यतेऽस्य** *स्*क्ष्मादाकाशादेरपि निरतिशयं तत्स्रक्ष्मतरम्, सीक्ष्म्यमस्य सर्वकारणत्वातः विभाति विविधमादित्यचन्द्राद्या-कारेण भाति दीप्यते ।

कि च दूराद्विप्रकृष्टदेशात्सुदूरे विप्रकृष्टतरे देशे वर्ततेऽविदुषा-मत्यन्तागम्यत्वात्तद्वस देहेऽन्तिके समीपे च । विदुषा-मारमत्वात । सर्वान्तरत्वाच्चा-काश्रस्याप्यन्तरश्रुतेः इह पश्यत्सु चेतनावित्खत्येतन्निहितं दर्शनादिक्रियावच्वेन

सत्यादि जिसकी प्राप्तिके साधन हैं वह प्रकृत ब्रह्म सब ओर ज्याप्त होनेके कारण बृहत्—महान् है। वह दिन्य-स्वयंप्रभ यानी इन्द्रियों-का अविषय है, इसलिये जिसका रूपमित्यचिन्त्य- रूप चिन्तन न किया जा ऐसा अचिन्त्यम्बप आकाशादि सूक्ष्म पदार्थीसे स्क्ष्मतर है। सबका कारण होनेसे इसकी सूक्ष्मता सबसे अधिक है। इस प्रकार वह सूर्य-चन्द्र आदि रूपोंसे अनेक प्रकार भासित यानी दीप्त हो रहा है।

इसके सिवा वह ब्रह्म अज्ञानियोंके लिये अत्यन्त अगम्य होनेके कारण दूर यानी दूरस्थ देशसे भी अधिक दूर—-अत्यन्त दरस्थ देशमें वर्तमान है: विद्वानोंका आत्मा कारण इस शरीरमें अत्यन्त समीप भी है। यह श्रुतिके कथनानुसार भीतर रहनेवाला होनेसे आकाशके भीतर भी स्थित है। यह लोकमें 'पश्यत्स्' अर्थात इस चेतनात्रान् प्राणियोंमं योगियोंद्वारा दर्शनादिकियावस्वरूपसे स्थित देखा योगिभिर्लक्ष्यमाणम्।कृशगुहायां। जाता है। कहाँ देखा जाता है ? बुद्धिलक्षणायाम् । तत्र हि निगृढं उनकी बुद्धिरूप गुहामें । यह विद्यानोंको उसीमें छिपा अभ दिखायी देता है । तो भी अन्ववासे अञ्छादित रहनेके कारण यह जज्ञानियोंको वहाँ स्थित रहनेपर म तत्रस्यमेवाविद्वद्भिः ॥ ७ ॥ दिखार्था नहीं देता ॥ ७ ॥

आत्मसाक्षारकारका अभाधारण साधनः --चित्तगद्धि पुनरप्यसाधारणं तदुःस्त्रिधः - फिर भी उसकी उपलब्धिका मनुष्यते — असाधारण साधन बतलाया जाता है -साधनमच्यते —

> न चक्षषा गृह्यते नापि वाचा नान्यैर्देवैस्तपसा कर्मणा वा। ज्ञानप्रसादेन विशुद्धसत्त्व-

स्ततस्त तं पश्यते निष्कलं ध्यायमानः ॥ ८ ॥ [यह आत्मा] न नेत्रसे प्रहुण किया जाता है, न वाणीसे, न अन्य इन्द्रियोंसे और न तप अथवा कर्मसे ही । ज्ञानके प्रसादसे पुरुष विश्रद्भचित्त हो जाता है और तभी वह ध्यान करनेपर उस निष्कल आत्मतत्त्वका साक्षात्कार करता है ॥ ८॥

प्राप्तिसाधनस्वेऽपि न तपसा समीकी प्राप्तिका साधन है; तथापि गृह्यते। तथा वैदिकेनाग्निहोत्रादि-कर्मणा प्रसिद्धमहत्त्वेनापि न सुत्रसिद्ध है उस अग्निहोत्रादि वैदिक

यसान्न चक्षुपा गृह्यते केनपह आत्मा किसीसे भी नंत्रद्वाग प्रह्ण नहीं किया जा सकता, अवाच्य होनेके कारण वाणीसे गृह्यते वैरितरेन्द्रियै: । तपसः सर्व-

गृहीते । किं पुनस्तस्य ग्रहणे साधनमित्याह—

ज्ञानप्रसादेन । आत्मावबोधन-समधेमिप स्वभावेन सर्वप्राणिनां ज्ञानं बाह्यविषयरागादिदोषकलु-पितमप्रसन्नमशुद्धं सन्नावबोधयति निन्यं मंनिहितमप्यात्मतत्त्वं मला-वनद्वमिवादर्शनम्, विल्लितमिव मलिलम्। तद्यदेन्द्रियविषयमंसर्ग-जनितरागादिमलकालुप्यापनय नादादर्शसलिलादिवत्प्रसादितं स्वच्छं शान्तमवतिष्ठते तदा। ज्ञानस्य प्रसादः स्यात्।

नेन ज्ञानप्रसादेन विशुद्धसन्त्रा विशुद्धान्तःकरणा योग्या
ब्रह्म दृष्टुं यसान्तत्तस्मानु तमात्मानं पञ्चते पञ्चरयुपलभते
निष्कलं सर्वावयवभेदवित्तं
ध्यायमानः सत्यादिसाधनवानुपसंहतकरण एकाग्रेण मनसा
ध्यायनामिक्चन्तयन् ॥ ८॥

कर्मसे ही गृहीत होता है। तो फिर उसके ग्रहण करनेमें क्या साधन है ! इसपर कहते हैं—

ज्ञान ( ज्ञानकी साधनभूता वृद्धि ) के प्रसादसे [ उसका ग्रहण हो सकता है | | सम्पूर्ण प्राणियोंका स्वभावसे आत्मबोध करानेमें समर्थ होनेपर भा, बाह्य विपयोंके रागादि दोपमे कल्लपित---अप्रसन्न यानी अञ्चन्न हो जानेके कारण उस आत्मतत्त्वका, सर्वदा समीपस्थ होनेपर भी, मलसे ढके हुए दर्पण समान बोध चञ्चल जलके सकता । जिस समय इन्द्रिय और विषयोंके संसर्गसे होने-रागादि दोपरूप मलके दूर हो जानेपर दर्भण या जल आदिके समान चित्त प्रसन्न - खच्छ अर्थात् शान्तमात्रमे स्थित हो जाता है उस रामय ज्ञानका प्रसाद होता है । क्योंकि ज्ञान त्रसाद से विश्रद्भस्य यानी शुद्धचित्त हुआ पुरुष ब्रह्मका साक्षात्कार करने योग्य होता है इसलिये तब वह ध्यान करके अर्थात् सत्यादिसाधनसम्पन्न इन्द्रियोंक<u>ा</u> ध्यान----चिन्तन करता हुआ उस निष्कल यानी सम्पूर्ण अवयवभेदसे रहित आत्माको देखता— उपलब्ध करता है ॥ ८॥

शरीरमें इन्द्रियरूपसे अनुप्रविष्ट हुए आत्माका चित्तराबिद्वारा साक्षात्कार

यमात्मानमेवं पश्यति-

जिस आत्माको सावक प्रकार देखता है----

एषोऽणरात्मा चेतसा वेदितच्यो यस्मिन्प्राणः पञ्चधा संविवेश।

प्राणैश्चित्तं सर्वमोतं प्रजानां

यस्मिन्विश्रद्धे विभवत्येष आत्मा ॥ ९ ॥

वह सूक्ष्म आत्मा, जिस ि शरीर ] में पांच प्रकारसे प्राण प्रविष्ट हैं उस शरीरके भीतर ही विश्वद्ध विज्ञानद्वारा जाननेयोग्य है । उससे इन्द्रियोंद्रारा प्रजावर्गके सम्पूर्ण चित्त व्याप्त हैं, जिसके धुद्ध हैं। जानेपर यह आत्मख्यासे प्रकाशित होने लगता है ॥ ९ ॥

एषोऽण: म्रक्ष्मक्चेतसा । विशुद्धज्ञानेन केवलेन वेदितच्यः। कार्सो ? यस्मिञ्शरीरे प्राणो है ! जिस शरीरमे प्राणवाय, वायुः पश्चधा प्राणापानादिभेदेन प्राण-अपान आदि भेटसे पांच संविवेश सम्यक्प्रविष्टसासिन्नेव ञरीरे हृदये चेतसा इत्यर्थः ।

कीदृशेन चेतसा वेदितव्य इत्याह---प्राणः सहेन्द्रियैश्वित्तं सर्वमन्तः करणं प्रजानामोतं व्याप्तं । और काष्ट जिस प्रकार अग्निसे येन क्षीरमित्र स्नेहेन कांग्रमित्रा-**रिनमा । सर्वे हि प्रजानामन्तः- ।** समस्त चित्त-अन्तःकरण

वह अण् - सूक्ष अभा चित्त यानी केवल विशुद्ध ज्ञानसे जानने योग्य है । वह कहाँ जानने योग्य प्रकारका होकर सम्यक गीतिमे प्रविष्ट हो रहा है उमी गरीरम ज्ञेय हर्यके भीतर यह चित्तदार जानने योग्य हैं एसा इसका तापर्व है । वह किस प्रकारके ( ज्ञान ) से जातव्य है : इसपर कहते है---दुध जिस प्रकार धतमे व्याप्त है, उसी प्रकार जिससे प्राण वानी इन्द्रियोंके सहित प्रजाक

करणं चेतनावत्प्रसिद्धं यसिश्च चित्ते क्लेशादिमलवियुक्ते ग्रुद्धे विभवत्येष उक्त आत्मा वियुक्त होनेपर यह पूर्वेक्त आत्मा बुढ़ विभवत्यप उक्त आत्मा अपने विशेषस्त्रपसे प्रकट होता है विशेषण स्वेनात्मना विभवत्या-अर्थात् अवनेको प्रकाशित कर त्मानं प्रकाशयतीत्यर्थः ॥ ९ ॥

लोके । । हैं, क्योंकि लोकमें प्रजाके सभी अन्तः-करण चेतनायुक्त प्रसिद्ध हैं और जिस चित्तके शुद्ध यानी क्लेशादि मलसे देता है ॥ ९ ॥

आत्मज्ञका वैभव और उसकी पुजाका विधान

य एवमुक्तलक्षणं सर्वात्मान-मात्मत्वेन प्रतिपन्नस्तस्य सर्वात्म-स्वादेव सर्वावाप्तिलक्षणं फलमाह-प्रत्व वतलाते हैं—-

यं यं लोकं मनसा संविभाति विशुद्धसत्त्वः कामयते यांश्च कामान् । तं तं लोकं जयते तांश्च कामां-

स्तस्मादात्मज्ञं ह्यर्चयेद् भृतिकामः ॥१०॥

वह विश्वद्ववित्त आत्मवेता मनमे जिस-जिस लोककी भावना करता है ओर जिन-जिन भोगोंको चाहता है वह उसी-उसी लोक और उन्हीं-उन्हीं भोगोंको प्राप्त कर लेता है। इसलिये ऐश्वर्यकी इच्छा करनेवाला परुष आत्मज्ञानीकी पूजा करे ॥ १० ॥

यं यं लोकं पित्रादिलक्षणं | विशुद्रसन्य--जिसके क्लेश\* मनसा संविभाति संकल्पयति क्षीण हो गये है वह निर्मल-

क्रेश मनोविकाराको कहा है। व पाँच हैं: यथा— अविद्यास्मितारागद्वेषाभिनिवेशाः क्लेशाः । ( योग० २ । ३ ) १ अविद्याः २ अस्मिताः ३ रागः ४ द्वेष और ५ अभिनिवेश—ये क्लेश हैं ।

मह्ममन्यस्मै वा भवेदिति विशुद्ध-।
सन्तः श्वीणक्लेश आत्मविन्निर्म लान्तःकरणः कामयते यांश्व कामान्त्रार्थयते भोगांस्तं तं लोकं जयते प्राप्नोति तांश्व कामान्मं-कल्पितान्भोगान् । तस्माद्धिदृपः सत्यसंकल्पत्वादात्मज्ञमात्मज्ञा-नेन विशुद्धान्तःकरणं ह्यर्चयेत् पूजयेत्पादप्रश्वालनशुश्रुपानम-स्कारादिभिर्भृतिकामो विभृति-मिच्छुः। ततः पूजाई एवासौ।१०।

चित्त आत्मवेता जिस पित्रलोक आदि लोककी मनसे इच्छा करता है अर्थात् ऐसा सङ्गल्य करता है कि मुझे या किसी अन्यकं। अभुक लोक ग्राप्त हो अथवा वह जिन कामना यानी भोगोंकी अभिजापा करता है उसी उसी अपने सङ्कल्प ।केये हुए उन्हीं-उन्हीं भोगोंको वह प्राप्त कर छेता है ऐश्वर्यकी इच्छ। करनेवाला पुरुप उस विशुद्धचित्त ज्ञानीका पाद-प्रक्षालन, शुश्रूपा एवं नमस्कारादिद्वारा पूजन करे, क्योंकि विद्वान् सत्यसङ्गल्य होता है। इस-लिये ( सत्यसङ्गल्प होनेके कारण ) वह पूजनीय ही है ॥ १० ॥

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिपद्भाष्ये तृतीयमुण्डके

प्रथमः खण्डः ॥ १ ॥

# हितीय खण्ड

आत्मवेत्ताकी पूजाका फल

यस्मात--

क्योंकि---

स वेदैतत्परमं ब्रह्म धाम यत्र विश्वं निहितं भाति शुभ्रम् । उपासते पुरुषं ये ह्यकामा-

स्ते शुक्रमेतदतिवर्तन्ति धीराः॥ १ ॥

वह (आत्मवेता) इस परम आश्रयरूप ब्रह्मको जिसमें यह समस्त जगत अर्पित है और जो स्वयं शुद्धरूपसे भासमान हो रहा है, जानता है । जो निष्कामभावसे उस आत्मज्ञ पुरुपकी उपासना करते हैं, वे बुद्धिमान् छो। शरीरके बीजभूत इस वीर्यका अतिक्रमण कर जाते हैं। अर्थात इसके बन्धनसे मुक्त हो जाते हैं ।।। १ ॥

म वेढ जानातीत्येतद्यथोक्त-लक्षणं ब्रह्म परममुत्कृष्टं धाम सर्व-कामान।माश्रयमास्पदं यत्र यस्मिन ब्रह्मणि धाम्नि विश्वं जगिब्रहितमपितं यच्च स्वेन ज्योतिपा भाति शुश्रं शुद्धम्। तमध्येवमात्मज्ञं पुरुषं ये द्यकामा विभृतितृष्णावर्जिता मुमुक्षवः मन्त उपासते परमिव सेवन्ते ते शकं नवीजं यदंतत्यसिद्धं शरीरो-पादानकारणमतिवर्तन्त्यति-गच्छन्ति धीरा धीमन्तो न पुनर्यानि प्रसर्पन्ति "न पुनः क्वचिद्रतिं करोति'' इति श्रुतेः अतस्तं प्रजयेदित्यभिप्रायः ॥१॥

( आत्मवेत्ता ) सम्पूर्ण परम यानी आश्रयमृत इस पूर्वोक्त लक्षणवाल ब्रह्मको जानता है, जिस ब्रह्मक्रम यह विख्य यानी सम्पर्ण जगत निहित समर्पित है और जो कि अपने तेजसे- शद्धरूपसे प्रकाशित हो रहा है । उस इस प्रकारके आत्मन प्रस्पकी भी जो दोग निष्काम अर्थात ऐड्बर्यकी तप्जासे होकर यानी भुमुक्ष होकर परमदेवके उपासना क्रात धीर--वृद्धिमान् पुरुष ज्ञान यती मनुष्यदेहके बीजका, जो कि शर्गर-के उपादान करणरूपमे प्रसिद्ध अतिक्रमण कर जात अर्थात फिर योनिन प्रवेश नहीं करते, जैसा कि अफिर कही प्रीति नहं। करता'' इस श्रृतिमे सिद्ध होता अतः तासर्य यह है कि उसका प्रजन करना चाहिये ॥ १ ॥

निष्कामनासे पुनर्जन्मनिवृत्ति

पुरुक्षाः कामत्याग एव सुमुक्षके लिये कामनाका त्याग ही प्रभान सावन है— इस बातको प्रधानं साधनमित्येतहर्शयति— | दिखळाते हैं— -

#### कामान्यः कामयते मन्यमानः

## स कामभिजीयते तत्र तत्र । पर्याप्तकामस्य कृतात्मनस्त्व-

हैव सर्वे प्रविलीयन्ति कामाः॥ २ ॥

ं भोगोंके गुणोंका | चिन्तन करनेवाला जो परुष भोगोंका उच्छा करता है बह उन कामनाओंके योगसे वहाँ-तहाँ ( उनकी प्राप्तिक स्थानोंमें ) उत्पन्न होता रहता है। परन्तु जिसकी कामनाएँ पूर्ण हो गयी हैं उस कृतकृत्य पुरुषकी तो सभी कामनाएँ इस लोकम ही जीन हो जाती हैं ॥ २ ॥

कामान्यो दृष्टादृष्टेष्टविपयान कामयते मन्यमानस्तद्गुणांश्चि-न्तयानः प्रार्थयते स तैः कामभिः कामैर्धर्माधर्मप्रवृत्तिहेत्सभिर्विपये-च्छारूपैः सह जायते तत्र तत्र । यत्र विषयप्राप्तिनिमित्तं कामाः कर्मसु पुरुषं नियोजयन्ति तत्र तत्र तेषु तेषु विषयेषु तैरेव कामैर्वेष्टितो जायते।

यस्त परमार्थतत्त्वविज्ञानात पर्याप्तकाम आत्मकामत्वेन परि समन्तत आप्ताः कामा यस्य तस्य पर्याप्रकामस्य कतात्मनी- भोग प्राप्त हो चुके हैं उम पर्णकाम

जो पुरुष काम अयात दृष्ट और अदृष्ट अभीष्ट विभयोंकी, उनके गुणोंका मनन चिन्तर करता हुआ, कामना करता है ऋ उन कामनाओं अर्थात् धर्माधर्मम प्रवृत्ति करानेके हेत्भूत जिपयोंकी इन्छा-रूप वासनाओंके सहित बही-बही उत्पन्न होता है; अर्थात जहां-जहां विषयप्राप्तिके लिये कामनाएँ परुप-को कर्ममें नियुक्त करती है वह वहीं-वहीं उन्हीं-उन्हीं प्रदेशोमे उन कामनाओंसे ही परिवेष्टित हुआ जन्म ग्रहण करता है ।

्परन्तु जो परमार्थतत्त्वके विज्ञान-मे पूर्णकाम हो गया है, अर्थात् आत्मप्राप्तिकी इच्छात्रात्य होनेके कारण जिसे सब ओरसे समस्त

**ऽविद्यालक्षणादपररूपादपनीय** स्वेन परेण रूपेण कृत आत्मा विद्यया यस तस कृतात्मन-स्त्विहैव तिष्ठत्येव शरीरे सर्वे धर्माधर्मप्रवृत्तिहेतवः प्रविलीयन्ति विलयमपयान्ति नश्यन्तीत्य-र्थः । कामास्तज्जनमहेत्विनाशान्त्र जायन्त इत्यभिप्रायः ॥ २ ॥

पुरुषकी सभी कामनाएँ लीन हो जाती हैं अर्था**त् जिसने** विद्याद्वारा अपने आत्माको उसके अविद्यामय अवरद्धपसे हटाकर अपने परह्यसे स्थित कर दिया है उस कतात्माके धर्माधर्मकी प्रवृत्तिके समस्त हेत इस शरीरमें स्थित रहते हुए ही लीन अर्थात नष्ट हो जाते हैं। अभि-प्राय यह है कि अपनी उत्पत्तिके हेतका नाश हो जानेक कारण उसमें फिर कामनाएँ उत्पन्न नहीं होतीं ॥ २ ॥

आत्मदर्शनका प्रधान साधन—जिज्ञासा

राभिक्ती अपेक्षा आत्मलाम ही उत्कृष्ट है तो उसकी प्राप्तिके लिये प्रवचन आदि उपाय अधिकतासे उपाया बाहुल्येन कर्तव्या इति करने चाहिये——ऐसी बात प्राप्त होनेपर यह कहा जाता है— प्राप्त इदमुच्यते--

यद्येवं सर्वलाभात्परम आत्म- | इस प्रकार यदि और सब

नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन। वृण्ते तेन लभ्य-यमेबैष स्तस्यैष आत्मा विवृण्यते तन् स्वाम् ॥ ३ ॥

यह आत्मा न तो प्रवचन ( पुष्कल शास्त्राध्ययन ) से प्राप्त होने योग्य है और न मेथा (धारणाशक्ति) तथा अधिक श्रवण करनेसे ही मिलनेवाला **है** । यह (विद्वान्) जिस परमात्माकी प्राप्तिकी इच्छा

करता है उस (इच्छा ) के द्वारा ही इसकी प्राप्ति हो सकती है। उसके प्रति यह आत्मा अपने खरूपको व्यक्त कर देता है॥ ३॥

योऽयमातमा व्याख्यातो यस्य लाभः परः पुरुषार्थी नासी वैदशास्त्राध्ययनबाहुल्येन प्रवच-नेन लभ्यः । तथा न मेधया ग्रन्थार्थधारणशक्त्या । न बहुना श्रुतेन नापि भ्र्यसा श्रवणे-नेत्यर्थः ।

केन तर्हि लभ्य इत्यु-च्यते—यमेव परमात्मानमेवैष विद्वान्त्रणुते प्राप्तुमिच्छति तेन वरणेनैष परमात्मा लभ्यो नान्येन साधनान्तरेण । नित्यलब्ध-स्वभावत्वात्।

कीद्योऽसी विदुष आत्म-लाभ इत्युच्यते । तस्येन आत्मा-विद्यासञ्ख्नां स्वां परां तत्तुं स्वात्मतन्त्वं स्वरूपं विदृणुते प्रकाशयति प्रकाश इव घटादि-विद्यायां सत्यामाविर्मवतीत्यर्थः । जिस इस आत्माकी व्याख्या की गयी है, जिसका लाभ ही परम पुरुपार्थ है वह वेदशास्त्रके आधक अध्ययनरूप प्रवचनसे प्राप्त होने योग्य नहीं हैं। इसी प्रकार वह न मेचा—प्रव्यक्षे अर्थको धारण करनेकी शक्तिते और न 'बहुना भुतेन' यानी अधिक शास्त्रश्रवणसे ही मिल सकता है।

तो फिर वह किस उपायसे प्राप्त हो सकता है ! इसपर कहते हैं—जिस परमात्माको यह विद्वान् वरण करते की इच्छा करता है उस वरण करने के द्वारा ही यह परमात्मा प्राप्त होने योग्य है; नित्य प्राप्त कारने के कारण किसी अन्य साधनसे प्राप्त नहीं हो सकता।

विद्वान्त्रों होनेत्राला यह आतमलाभ कैता होता है—इसपर कहते
हैं—यह आत्मा उसके प्रति अपने
अविद्याच्छन्न परलक्ष्पको यानी
खात्मतत्त्रको प्रकाशित कर देता
है। तत्पर्य यह है कि जिस प्रकार
प्रकाशमें घटादिकी अभिज्यिक होती
है उसी प्रकार विद्याकी प्राप्ति होनेपर आत्माका आविर्माव हो जाता है।

तसादन्यत्यागेनात्मलाभप्रार्थ-

। अतः तात्पर्य यह है कि अन्य कामनाओंके त्यागद्वारा आत्मव्रार्थना **नैवात्मलाभसाधनमित्यर्थः ॥३॥** ही आत्मलाभका साधन है ॥ ३ ॥

#### आत्मदर्शनके अन्य माधन

**नानि च साधनानि बलाप्रमाद- सिहित** बल, अप्रमाद और तप-तपांसि लिङ्गयुक्तानि मंन्यास- ये सब साधन आत्मप्रार्थनाके सहातानि । यसात्— सहायक हैं । क्योंकि---

आत्मप्रार्थनासह।यभतान्ये- लिङ्गयुक्त अर्थात संन्यासके

नायमात्मा बलहीनेन लभ्यो न च प्रमादात्तपसो वाप्यलिङात ।

एतेरुपायेर्यतते यस्त विद्वां-

स्तस्येष आत्मा विद्याते ब्रह्मधाम्॥ ४ ॥

यह आत्मा बलहीन पुरुषको प्राप्त नहीं हो सकता और न प्रमाद अथवा लिङ्ग ( संन्यास ) रहित तपस्यामे ही | भिल सकता है ] । परन्त् तो विद्वान् इन उपायाँमें | उमे प्राप्त करनेके लिये ] प्रयत्न करता है उसका यह आत्मा ब्रयायाममे प्रविष्ठ हो जाता है ॥ ४ ॥

बलहीनेन । यसादयम:तमा बलप्रहीणेनात्मनिष्ठाजनितवीर्य-हीनेन न लभ्यो नापि लौकिक-पुत्रपश्चादिविषयसङ्गनिमित्त-प्रमादात, तथा नपसो वाप्य-लिङ्गारिलङ्गरहितात् । तपो-**ऽत्र ज्ञानमः लिङ्गं संन्यासः ।** 

यह आत्मा बन्दर्शन अर्थात् आत्मनिष्ठ।जनित शक्तिये रहित पुरुपद्वारा प्राप्त होने योग्य नहीं है: न लैकिक पुत्र एवं पद्म आदि विषयोंकी आसक्तिके कारण होने-वाल प्रमादसे ही मिल सकता है और न लिङ्गरहित तपस्यासे ही । यहाँ तप ज्ञान है और लिङ्ग संन्यास । तात्पर्य यह कि संन्याम-मंन्यासरहिताज्ञानान लभ्यत रहित ज्ञानसे प्राप्त नहीं होता।

इत्यर्थः । एतैरुपायैर्वलाप्रमाद- | संन्यासज्ञानैर्यतते तत्परः सन्प्र-यतते यस्तु विद्वान्विवेक्यात्म-वित्तस्य विदुष एष आत्मा विश्वते सम्प्रविश्वति ब्रह्मधाम ॥ ४ ॥

जो बिद्धान् यानी विवेकी आत्मवेत्ता तत्पर होकर वल, अप्रमाप, संन्यास और ज्ञान---इन उपायोंसे [ उसकी प्राप्तिके लिये ] प्रयत्न करता है उस विद्वान्का यह आत्मा ब्रह्मधाममें सम्यक्रूक्यसे प्रविष्ट हो जाता है ॥ ४॥

आत्मदर्शीकी नहाप्राप्तिका प्रकार

कथं ब्रह्म संविद्यत इत्युच्यते -

विद्वान् किस प्रकार ब्रह्मे प्रविष्ट होता है सो वतलाया जाता है---

मंप्राप्येनमृषयां ज्ञानतृप्ताः

कृतात्मानां वीतरागाः प्रशान्ताः ।

ते सर्वगं सर्वतः प्राप्य धीरा

युक्तात्मानः सर्वमेत्राविशन्ति ॥ ५ ॥

इस आध्माको प्राप्तकर ऋषिगण जानतृप्त, कृतकृत्य, विरक्त और प्रशान्त हो जाते हैं | वे धीर पुरुष उस सर्वगत ब्रक्षको सब और प्राप्त-कर [ मरणकालमें ] समाहितचित्त हो मर्वन्त्व ब्रक्षमें ही प्रवेश कर जात हैं ॥ ५ ॥

सम्प्राप्य समवगम्येनमात्मा-नमृषयो दर्शनवन्तस्तेनैव ज्ञानेन त्रप्ता न बाह्येन तृप्ति-साधनेन शरीरोपचयकारणेन कृतात्मानः परमात्मस्यरूपेणेव निष्पन्नात्मानः सन्तो वीतरागाः वीतरागादिदोषाः प्रशान्ता उपरनेन्द्रियाः ।

इस आत्माको सम्यक् प्रकारसे प्राप्त कर—जानकर ऋषि अर्थात् आत्मदर्शनवान् लोग, रारीरको पुष्ट करनेवालं किसी वाद्य तृतिसाधनसे नहीं विक्त उस ज्ञानले ही तृत हो कृतात्मा—जिनका आत्मा परमात्मलक्ष्यले ही निष्पन्न हो गया है ऐसे होकर तथा वीतराग—रागांदि दोगोंसे रहित और प्रशान्त यानी उपरनेन्द्रिय हो जाते हैं।

त एवंभ्ताः सर्वगं सर्वव्यापिनमाकाशवत्सर्वतः सवत्र प्राप्य
— नोपाधिपरिच्छिन्नेनैकदेशेन,
किं तिर्हे ? तह्रक्षेत्राद्वयमात्मत्वेन
प्रतिपद्य धीरा अत्यन्तिविवेकिनो
युक्तात्मानो नित्यसमाहितस्वभावाः सर्वमेव समस्तं शरीरपातकालेऽप्याविशन्ति भिन्ने घटे
घटाकाशवद्विद्याकृतोपाधिपरिच्छेदं जहति । एवं ब्रह्मविदो
ब्रह्मधाम प्रविशन्ति ॥ ५॥

ऐसे भावको प्राप्त हुए वे लोग सर्वग--आकाशके समान ब्रह्मको. उपानिपरिच्छिन व्यापक एकदेशमें नहीं. वल्कि प्राप्त कर--फिर क्या होता है ? उस अद्रयब्रह्मका ही आत्मभावसे अनुभव कर, वे धीर यानी अत्यन्त विवेकी और यक्तात्मा---नित्य समाहितस्त्रभाव पुरुप शरीरपातके समय भी सर्वरूप ब्रह्ममें ही प्रवेश कर जाते हैं; अर्थात् घटके फूट जानेपर घटाकाशके समान वे अपने अविद्याजनित परिच्छेदका परित्याग कर देते हैं । इस प्रकार वे ब्रह्मवेत्ता ब्रह्मवाममें प्रवेश करते हैं ॥ ५ ॥

ज्ञातज्ञेयकी मोक्षप्रापि

किं च---

तथा----

वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः

संन्यासयोगाद्यतयः शुद्धसत्त्वाः ।

ते ब्रह्मलोकेषु परान्तकाले

परामृताः परिमुच्यन्ति सर्वे ॥ ६ ॥

जिन्होंने वेदान्तजनित विज्ञानसे ज्ञेय अर्थका अच्छी तरह निश्चय कर त्रिया है वे संन्यासयोगसे यत्न करनेवाले समस्त शुद्धचित्त पुरुष ब्रह्मलोकमे देहत्याग करते समय परम अमरभावको प्राप्त हो सब ओरसे मुक्त हो जाते हैं॥ ६॥

वेदान्त जनितविज्ञानं वेदा- वेदान्तसे उत्पन्न होनेवाला विज्ञान वेदान्तविज्ञान कहलाता है । न्तविज्ञानं तस्यार्थः परमात्मा उसका अर्थ यानी विज्ञेय परमात्मा

विज्ञेयः सोऽर्थः सनिश्चितो येषां ते वेदान्तविज्ञानसनिश्चितार्थाः। ते च संन्यासयोगात्सर्वकर्मपरि-त्यागलक्षणयोगात्केवलब्रह्मनिष्टा-स्वरूपाद्योगाद्यतयो यतनजीलाः येपां श्रद्धसच्चाः श्रद्धं सत्त्वं संन्यासयोगात्ते शुद्धमत्त्वाः । ते ब्रह्मलं केष्-संसारिणां ये मरण-कालास्तेऽपरान्तास्तानपेक्ष्य ग्रमु-क्षुणां संसार।वसाने देहपरित्याग-परान्तकालस्त्रस्मिन्परा-कालः न्तकाले साधकानां बहुत्वादु ब्रह्मेव लोको ब्रह्मलोक एकोऽप्यनेकवद् दृश्यते प्राप्यते वा, अतो बहुवचनं ब्रह्मलोकेष्विति ब्रह्मणीत्यर्थः--परममृतममरणधर्मकं परामृताः **ब्रह्मात्ममृतं** येषां परा-जीवन्त एव ब्रह्मभूताः परामृताः सन्तः परिम्रच्यन्ति परि समन्तात्प्रदीपनिर्वाणवद् घटा-निवृत्तिम्रपयान्ति । काशवच परिमुच्यन्ति परि समन्तानमुच्यन्ते देशान्तरं गन्तव्य-मपेक्षन्ते ।

है। वह अर्थ जिन्हें अच्छी तरह निश्चित हो गया है वे वेदान्त-विज्ञानसुनिश्चितार्थं कहलाते हैं संन्यासयोगसे—सर्वव विक्याग-रूप योगसे अर्थात् केवल ब्रह्मनिष्ठा-खरूप योगसे यह करनेवाले ओर श्रद्धसत्त्र--संन्यासयोगसे सन्त्र (चित्त ) शुद्ध हो गया है ऐसे वे शुद्धचित्त पुरुष ब्रह्मलोकोंमें प्रामृत-परम अमृत यानी अमरणधर्मा ब्रह्म आत्मखरूप है ऐसे ही जिनका जीवित अवस्थामें ही परामृत यानी ब्रह्मभत होकर दीपनिर्वाण अथवा घटके फूटनेपर } घटाकाशके समान परिमुक्त यानी निवृत्तिको प्राप्त हो । वे सब परि अर्थात सब ओरसे मक्त हो जाते हैं। किसी अन्य गन्तन्य देशान्तर्सा अपेक्षा नहीं करते । संसारी पुरुषों-होते जो अन्तकाल 'अपरान्तकाल' हैं उनकी अपेक्षा ममक्षओंके संसारका जानेपर उनका जो देहपरित्याग-का समय है वह 'परान्तकाल' है। उस प्रान्तकालमें वे ब्रह्मलोकोंमें — बहुत-से साधक होनेके कारण यहाँ ब्रह्मलोक यानी ब्रह्मखरूप लोक एक होनेपर भी अनेकत्रत देखा और प्राप्त किया जाता है। इसीलिये 'ब्रह्मलोकेषु' इस पदमें बहुबचनका प्रयोग हुआ है. अतः 'ब्रह्मलोकेषु'का अर्थ है ब्रह्ममें ।

"श्रकुनीनामियाकाशे जले वारिचरस्य च । पदं यथा न दृभ्येत तथा ज्ञानवतां गतिः ॥" ( महा० ञ्चा० २३९ । २४ ) । ''अनध्यमा अध्यसु पारयिष्णवः'' इति श्रुतिस्मृतिभ्यः ।

देशपरिच्छित्रा हि गतिः संसार-विषयैव, परिच्छिन्नसाधनसाध्य-न्वात् । ब्रह्म त् समस्तत्वात्र देश-परिच्छेदेन गन्तव्यम् । यदि हि देशपरिच्छिन्नं ब्रह्म स्थान्मूर्तद्रव्य-वदाद्यन्तवदन्याश्रितं सावयव-मनित्यं कृतकं च स्थात्। न न्वेवंविधं त्रहा भवित्रमहेति । अतस्तरप्राप्तिश्च नैव देशपरिच्छिन्ना भवितं युक्ता । अपि चाविद्यादि-**मंसारबन्धापनयनमेव** मोक्षम् इच्छन्ति ब्रह्मविदो न तु काये-भूतम् ॥ ६ ॥

"जिस प्रकार आकाशमें पक्षियोंके और जलमें जलचर जीवके पैर (चरण-चिह्न) दिखायी नहीं देते उसी प्रकार ज्ञानियोंकी गति नहीं जानी जाती" "[ मुमुक्षु लोग] संसारमार्गसे पार होनेकी इच्छासे अनध्वग (संसार-मार्गमं विचरण न करनेवाले) होते हैं।" इत्यादि श्रुति-स्मृतियोंमे भी यहाँ प्रमाणित होता है।

परिच्छित साधनसे होनेके संसारसम्बन्धिनी कारण गति दशपरिच्छित्रा ही होती है। किन्त् ब्रह्म सर्वस्त्रप होनेके कारण किसी देशपरिच्छेदसे प्राप्तव्य नहीं है। यदि ब्रह्म देशपरिच्छिन्न हो तो मुर्तद्रव्यके. समान आदि-अन्तवान. अनित्य पराश्चित. सावयव, कृतक सिद्ध हो जायगा । किन्तु ब्रह्म ऐसा हो नहीं सकता। अतः उसकी प्राप्ति भी देशपरिच्छित्रा नहीं हो सकती: इसके अत्रिद्यादि-संसार-खोग वन्धनकी निवृत्तिरूप मोक्षकी ही इच्छा करते है, किसी कार्यभूत पदार्थकी नहीं ॥ ६ ॥

+><≥>०<<<del>> ५</del> मोक्षका स्वस्त्प

किं च मोक्षकाले-

तथा मोक्षकालमें----

गताः कलाः पञ्चद्श प्रतिष्ठा देवाश्च सर्वे प्रतिदेवतासु ।

# कर्माणि विज्ञानमयश्च आत्मा

## परेऽव्यये सर्व एकीभवन्ति॥ ७॥

्रिपाणादि ] पन्दह कलाएँ (देहारम्भक तस्त्र ) अपन आश्रयों में स्थित हो जाती हैं, [चक्षु आदि इन्द्रियों के अधिष्ठाता ] समस्त देवगण अपने प्रतिदेवता [ आदित्यादि ] में छीन हो जाते हैं तथा उसके [सिश्चितादि ] कमें और विज्ञानमय आत्मा आदि सब-के-सब पर अन्यय देवमें एकीभावको प्राप्त हो जाते हैं ॥ ७ ॥

देहारम्भिकाः या कला: प्राणाद्यास्ताः स्वां स्वां प्रतिष्ठां म्बं ऋाउणां गता मवन्तीत्यर्थः प्रतिष्ठा इति द्वितीयाबहुवचनम् । पञ्चदश पश्चदशसंख्याका या अन्त्यप्रश्न-परिपठिताः प्रसिद्धा देवाश्च देहा-श्रयाश्रश्चरादिकरणस्थाः सर्वे प्रतिदेवतास्वादित्यादिषु गता भवन्तीत्यर्थः ।

यानि च ग्रुग्रुक्षुणा कृतानि कर्माण्यप्रवृत्तफलानि प्रवृत्तफला-नाग्रुपभोगेनैव क्षीयमाणत्वाद्धि-ज्ञानमयश्चात्माविद्याकृतबुद्ध्या-ग्रुपाधिमात्मत्वेन मत्वा जलादिषु सूर्यादिप्रतिविम्बवदिह प्रविष्टो देहमेदेषु, कर्मणां तत्फलार्थत्वात,

जो देहकी आरम्भ करनेवाली प्राणादि कलाएँ हैं वे अपनी प्रतिष्ठा-को पहुँचती अर्थात अपने-अपने कारणको प्राप्त हो जाती हैं। [इस मन्त्रमें । 'प्रतिष्ठाः' यह द्वितीया विभक्तिका बहवचन है। पन्द्रह प्रसिद्ध कलाएँ जो प्रश्नोपनिषद-के ] अन्तिम (षष्ठ) प्रश्नमें पदी गयी हैं तथा देहके आश्रित चक्षु आदि इन्द्रियोंमें स्थित समस्त देवता अपने प्रतिदेवता आदित्यादिमें लीन हो जाते हैं---ऐसा इसका तात्पर्य है। मुमुक्षके किये अप्रवत्तफल कर्म— क्योंकि जो कर्म फलोनमुख हो जाते हैं वे उपभोगसे ही क्षीण होते हैं---और विज्ञानमय आत्मा, जो अविद्याजनित बद्धि आदि उपाधिको आत्मभावसे मानकर जलादिमें सूर्यादिके प्रतिबिम्बके समान यहाँ देहभेदोंमें प्रविष्ट हो रहा है, उस विज्ञानमय आत्माके सहित (परक्रामें ठीन हो जाते सह तेनैव विज्ञानमयेनात्मना,
अतो विज्ञानमयो विज्ञानप्रायः;
त एते कर्माणि विज्ञानप्रायः;
त एते कर्माणि विज्ञानमयश्र
आत्मोपाध्यपनये सित परेऽव्ययेऽनन्तेऽक्षये ब्रक्षण्याकाशकल्पेऽजेऽजरेऽस्तेऽमयेऽपूर्वेऽनपरेऽनन्तरेऽवाहोऽद्वये शिवे शान्ते सर्व
एकीमवन्त्यविशेषतां गच्छन्ति
एकत्वमापद्यन्ते जलाद्याधारापनय इव स्र्योदिप्रतिविम्वाः
स्र्यें घटाद्यपनय इवाकाशे घटाद्याकाशाः ॥ ७॥

क्रिंच-

हैं ]. क्योंकि कर्म उस विज्ञानमय आत्माको ही फल देनेवाले हैं। अतः विज्ञानमयका अर्थ विज्ञानप्राय ऐसे वे सिश्चितादि ] कर्म और विज्ञानमय आत्मा सभी, निवृत्त उपाधिके हो आकाशके समान, **पर**, अनन्त, अक्षय, अज, अजर, अमृत, अभय, अपूर्व, अनन्य, अनन्तर, अवाह्य, अद्भय, शिव और शान्त ब्रह्ममें एकरूप हो जाते हैं---अविशेषता अर्थात् एकताको प्राप्त हो जाते हैं, जिस प्रकार कि जल आदि आधारके हटा लिये जानेपर सूर्य आदिके प्रतिविम्ब सूर्यमें तथा घटादिके निवृत्त होनेपर वटाकाशादि महाकाशमें

नहाप्राप्तिमें नदी आदिका दृष्टान्त

यथा नद्यः स्यन्द्मानाः समुद्रे-

ऽस्तं गच्छन्ति नामरूपे विहाय।

तथा विद्वान्नामरूपाद्विमुक्तः

परात्परं पुरुषमुपैति दिव्यम् ॥ ८ ॥

जिस प्रकार निरन्तर बहती हुई निर्दियाँ अपने नाम-रूपको त्यागकर समुद्रमें अस्त हो जाती हैं उसी प्रकार विद्वान् नाम-रूपसे मुक्त होकर परात्पर दिन्य पुरुषको प्राप्त हो जाता है ॥ ८॥ पथा नद्यो गङ्गाद्याः स्यन्द-माना गच्छन्त्यः समुद्रे समुद्रं प्राप्यास्तमदर्शनमविशेषात्मभावं गच्छन्ति प्राप्तुवन्ति नाम च रूपं च नामरूपे विहाय हित्या तथाविद्याकृतनामरूपादिमुक्तः सन्विद्वान्परादक्षरात्पूर्वोक्तात्परं दिव्यं पुरुषं यथोक्तरुक्षणमुपैति उपगच्छति ॥ ८॥

जिस प्रकार बहकर जाती हुई गङ्गा आदि नदियाँ समुद्रमें पहुँचने-पर अपने नाम और रूपको त्यागकर अस्त—अदर्शन यानी अविशेष भावको प्राप्त हो जाती हैं उसी प्रकार विद्वान् अश्विष्यकृत नाम-रूपसे मुक्त हो पूर्वेक्त अक्षर (अञ्याकृत) से भी पर उपर्युक्त लक्षणविशिष्ट पुरुषको प्राप्त हो जाता है॥ ८॥

#### बह्मवेत्ता बह्म ही है

नतु श्रेयस्यनेके विधाः
प्रसिद्धाः अतः क्लेशानामन्यतमेनान्येन वा देवादिना च विधंतो
प्रकाविद्य्यन्यां गतिं मृतो
पण्छति न ब्रक्षेत्र।
नः विद्ययेव सर्वप्रतिषन्धस्यापनीतत्वात् । अविद्याप्रतिषन्धपात्रो हि मोक्षो नान्यप्रतिक्रमः, नित्यत्वादारमभृतत्वाच ।
तस्सात—

शङ्का—कल्याणपथमं अनेकों किन आया करते हैं—यह प्रसिद्ध हैं। अतः क्लेशोंमेंसे किसी-न-किसी-के द्वारा अथवा किसी देवादिद्वारा किन उपस्थित कर दिये जानेसे ब्रह्मवेत्ता भी मरनेपर किसी दूसरी गतिको प्राप्त हो जायगा—ब्रह्मको ही प्राप्त न होगा।

समाधान—नहीं, विश्वासे ही समस्त प्रतिबन्धोंके निवृत्त हो जानेके कारण [ऐसा नहीं होगा ] । मोक्ष केवल अविद्यारूप प्रतिबन्ध-वाला ही है, और किसी प्रतिबन्ध-वाला नहीं है, क्योंकि वह निस्य और सबका आत्मखरूप है। इसलिये—

स यो ह वै तत्परमं ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति नास्या-

# ब्रह्मवित्कुरुं भवति । तरित शोकं तरित पाप्मानं गुहा-ग्रन्थिभ्यो विमुक्तोऽमृतो भवति ॥ ९ ॥

जो कोई उस परब्रह्मको जान लेता है वह ब्रह्म ही हो जाता है। उसके कुळमें कोई अब्रह्मवित् नहीं होता। वह शोकको तर जाता है, पापको पार कर लेता है और हृदयप्रन्थियोंसे त्रिमुक्त होकर अमरत्व प्राप्त कर लेता है ॥ ९ ॥

स यः कश्चिद्ध वै लोके तत्परमं

त्रक्ष वेद साक्षादहमेवासीति स

नान्यां गति गच्छति । देवैरिप

तस्य त्रक्षप्राप्तिं प्रति विद्यो न

शक्यते कर्तुम् । आत्मा होषां स

मवति । तस्माद्ब्रह्मविद्वान्त्रह्मैव

भवति ।

किं च नास्य विदुषोऽब्रह्मवित्कुले भवति । किं च तरिति
शोकमनेकेष्टवैकल्यनिमित्तं मानसं
सन्तापं जीवन्नेवातिक्रान्तो
भवति । तरित पाप्मानं धर्माधर्माख्यम्। गुहाप्रन्थिभ्यो हृदयाविद्याप्रन्थिभ्यो विमुक्तः सञ्चन्तो
भवतीत्युक्तमेव भिद्यते हृदयग्रन्थिरित्यादि ॥ ९ ॥

इस लोकमें जो कोई उस परमझको जान लेता है—'वह साक्षात् में ही हूँ' ऐसा समझ लेता है, वह किसी अन्य गतिको प्राप्त नहीं होता । उसकी ब्रह्मप्राप्तिमें देवतालोग भी विध्न उपस्थित नहीं कर सकते, क्योंकि वह तो उनका आत्मा ही हो जाता है। अतः ब्रह्मको जाननेवाल ब्रह्म ही हो जाता है।

तथा इस विद्वान्के कुलमें कोई अब्रह्मित् नहीं होता और यह शोकको तर जाता है अर्थात् अनेकों इष्ट वस्तुओंके वियोगजनित सन्तापको जीवित रहते हुए ही पार कर लेता है तथा धर्माधर्मसंज्ञक पापसे भी परे हो जाता है । फिर हदयप्रन्थियोंसे विभुक्त हो अमृत हो जाता है, जैसा कि 'भिद्यते हृदय-प्रन्थिः' इत्यादि मन्त्रोंमें कहा ही है ॥ ९॥

#### विद्याप्रदानकी विधि

अथेदानीं ब्रह्मविद्यासम्प्रदान-की विधिका प्रदर्शन करते हुए विध्युपप्रदर्शनेनोपसंहारः क्रियते । [ इस प्रन्थका ] उपमंहार किया जाता है—

## तदेतद्याभ्यक्तम्-

क्रियावन्तः श्रोत्रिया ब्रह्मनिष्ठाः स्वयं जुह्वत एकिषं श्रद्धयन्तः।

तेषामेवैषां ब्रह्मविद्यां वदेत

शिरोव्रतं विधिवधैस्त चीर्णम् ॥१०॥

यही बात [ आगेकी ] ऋचाने भी कही है--जो अधिकारी क्रियावान्, श्रोत्रिय, ब्रह्मनिष्ठ और खयं श्रद्धापूर्वक एकर्षि नामफ अग्निमें हवन करनेवाले हैं तथा जिन्होंने विधिपूर्वक शिरोव्रतका अनुष्ठान किया है उन्हींसे यह ब्रह्मित्रद्या कहनी चाहिये ॥१०॥

तदेतद्विद्यासम्प्रदानविधान-मृचा मन्त्रेणाभ्युक्तमभित्रका-शितम्— जो क्रियात्रान्— जैसा ऊपर

नुष्ठानयुक्ताः, श्रोत्रिया ब्रह्म- | लगे हुए, श्रोत्रिय और ब्रह्मनिष्ठ निष्ठा अपरस्मिन्त्रहाण्यमियुक्ताः यानी अपरम्रहामें छगे हुए और परत्रहाबुभुत्सवः नामानमिन जुह्वते जुह्वति श्रद्ध-यन्तः श्रद्दधानाः सन्तो ये तेषाम् | एव संस्कृतात्मनां पात्रभृतानाम् । अधिकारियोंको यह नसिवैधा

यह वि**द्या**सम्प्रदानकी विधि

क्रियावन्तो यथोक्तकर्मा- बितलाया गया है वैसे कर्मानुष्ठानमें स्वयमेकर्षि-खयं श्रद्धायुक्त होकर एकर्षि नामक अग्निमें हवन करनेवाले हैं उन्हीं शुद्धचित्त एवं ब्रह्मविद्याके पात्रभूत

एतां ब्रह्मविद्यां वदेत ब्र्यात् शिरोव्रतं शिरस्यग्निधारणलक्षणम्, यथाथर्वणानां वेदव्रतं प्रसिद्धम्, यैस्तु यैश्व तच्चीणं विधिवद्यथा-विधानं तेषामेव च ॥ १०॥ बतलानी चाहिये, जिन्होंने कि शिरपर अग्नि धारण करनारूप शिरोत्रतका—जैसा कि अथर्व-वेदियोंका वेदत्रत प्रसिद्ध है— विधिवत्—शास्त्रोक्त विधिके अनुसार अनुष्ठान किया है, उन्हींसे यह विद्या कहनी चाहिये ।।१०।।

#### उपसंहार

तदेतत्सत्यमृषिरङ्गिराः पुरोवाच नैसद्चीर्णव्रतो-ऽधीते । नमः परमऋषिम्यो नमः परमऋषिम्यः ॥११॥ उस इस सत्यका पूर्वकालमें अङ्गिरा ऋषिने [ शौनकजीको ] उपदेश किया था । जिसने शिरोव्रतका अनुष्ठान नहीं किया वह इसका अध्ययन नहीं कर सकता । परमर्षियोंको नमस्कार है, परमर्षियोंको नमस्कार है ॥११॥

तदेतदश्वरं पुरुषं सत्यमृषिरिक्तरा नाम पुरा पूर्वं शौनकाय
विधिवदुपसन्नाय पृष्टवत उवाच ।
तद्वदन्योऽपि तथैव श्रेयोऽधिने
सुसुश्ववे मोक्षार्थं विधिवदुपसन्नाय
मूयादित्यर्थः । नैतद्ग्रन्थरूपम्

उस इस अक्षर पुरुष सस्यको अङ्गिरा नामक ऋषिने पूर्वकालमें अपने समीप विधिपूर्वक आये हुए प्रश्नकर्ता शौनकजीसे कहा था। उनके समान अन्य किसी गुरुको भी उसी प्रकार अपने समीप विधिपूर्वक आये हुए कल्याणकामी मुमुक्षु पुरुषको उसके मोक्षके लिये इसका उपदेश करना चाहिये—यह इसका तात्पर्य है। इस प्रन्यरूप उपदेशका अचीर्णवत पुरुष—जिसने कि शिरोब्रतका आचरण न किया हो—अध्ययन नहीं कर

न पठित । चीर्णव्रतस्य हि विद्या फलाय संस्कृता भवतीति ।

समाप्ता ब्रह्मविद्या, सा येभ्योः ब्रह्मादिभ्यः पारम्पर्यक्रमेण संप्राप्ता तेभ्यो नमः परमऋषिभ्यः परमं ब्रह्म साक्षाद्दष्टवन्तो ये ब्रह्माद्योऽवगतवन्तश्च ते पर-मर्पयस्तेभ्यो भूयोऽपि नमः । द्विर्वचनमत्यादरार्थं मुण्डकसमा-प्त्यर्थं च ॥ ११ ॥ सकता, क्योंकि जिसने उस व्रतका आचरण किया होता है उसीकी विद्या संस्कारसम्पन्न होकर फलक्ती होती है।

यहाँ ब्रह्मविद्या समाप्त हुई । वह जिन ब्रह्म आदिसे प्रस्पराक्रमसे प्राप्त हुई है उन प्रमिष्योंको नमस्कार है । जिन्होंने प्रब्रह्मका साक्षात् दर्शन किया है और उसका बोध प्राप्त किया है वे ब्रह्मा आदि प्रस्म ऋषि हैं; उन्हें फिर भी नमस्कार है । यहाँ 'नमः प्रमऋषिन्यों नमः प्रमऋषिन्यों नमः प्रमऋषिन्यों नमः प्रमऋषिन्यों नमः प्रमऋषिन्यों से अधिक आदर और मुण्डककी समाप्तिके लिये हैं ॥११॥

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिषद्भाष्ये तृतीयमुण्डके

द्वितीय: खण्ड: ॥ २ ॥

समाप्तमिदं तृतीयं मुण्डकम्

इति श्रीमद्गोविन्दभगवत्पूच्यपादशिष्यस्य परमहंसपरिवाजकाचार्यस्य श्रीमच्छद्भरभगवतः कृतावाधर्वणमुण्डकोपनिषद्भाष्यं समाप्तम् ॥





शान्तिपातः

ॐ भद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवा

भद्रं पश्येमाक्षभिर्यजत्राः ।

स्थिरेरङ्गैस्तुष्टुवा<सस्तन्भि-

र्व्यशेम देवहितं यदायुः॥

स्वस्ति न इन्द्रो वृद्धश्रवाः

स्वस्ति नः पूषा विश्ववेदाः ।

स्वस्ति नस्ताक्ष्योऽरिष्टनेमिः

खस्ति नो बृहस्पतिर्दधातु ॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!



## श्रीहरिः

# मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिका

| <b>सन्त्रप्रतीकानि</b>    | मुं०     | खं०      | मं०        | वृ          |
|---------------------------|----------|----------|------------|-------------|
| अभिमूर्घा चक्षुषी         | २        | ?        | 8          | 40          |
| अतः समुद्रा गिरयश्च       | २        | ?        | 9          | q̂ <b>₹</b> |
| अथर्वणे यां प्रवदेत       | 8        | 8        | २          | १५          |
| अरा इव रथनाभौ             | २        | २        | Ę          | ७३          |
| अविद्यायामन्तरे           | 8        | २        | ۷          | ₹9          |
| अविद्यायां बहुधा          | 8        | २        | \$         | 80          |
| आविः संनिहितम्            | २        | २        | 8          | ६६          |
| इष्टापूर्ते मन्यमानाः     | 8        | २        | १०         | ४१          |
| ॐ ब्रह्मा देवानां प्रथमः  | 8        | 8        | 8          | १३          |
| एतस्माजायते प्राणः        | <b>ર</b> | *        | ş          | ५४          |
| एतेषु यश्चरते             | 8        | २        | ų          | ३६          |
| एषोऽणुरात्मा चेतसा        | ₹        | 8        | 9          | १०१         |
| एह्येहीति तमाहुतयः        | *        | २        | Ę          | ३७          |
| कामान्यः कामयते           | ₹        | २        | २          | १०५         |
| क्रियावन्तः श्रोत्रियाः   | ર        | २        | १०         | ११७         |
| काली कराली च              | ₹        | २        | ¥          | ३६          |
| गताः कलाः पञ्चदश          | ₹        | २        | ૭          | ११२         |
| तत्रापरा ऋग्वेदः          | 8        | 8        | ų          | ं १९        |
| तदेतत्स यमृषिः            | ₹        | २        | ११         | ११८         |
| तदेतत्सत्यं मन्त्रेषु     | 8        | २        | 8          | ३०          |
| तदेतत्सत्यं यथा           | ₹        | <b>१</b> | 8          | ५०          |
| तपसा चीयते ब्रह्म         | 8        | 8        | 6          | २६          |
| तपःश्रद्धे ये ह्युपवसन्ति | १        | २        | <b>१</b> १ | ४२          |
| तस्माच देवा बहुधा         | २        | 8        | •          | ६१          |
| तस्मादग्निः समिषः         | २        | 8        | ų          | ५८          |
| तस्माहचः साम यज्रूंषि     | २        | 8        | Ę          | ५९          |
| तस्मै स विद्वानुपसन्नाय   | ₹        | २        | १३         | 86          |
| तस्मै स होवाच             | ₹        | ₹        | X          | १८          |
| दिव्यो ह्यमूर्तः पुरुषः   | २        | १        | २          | ५२          |
| द्वा सुपर्णा सयुजा        | <b>ર</b> | 8        | ₹          | ८५          |

| मन्त्र <b>प्रतीकानि</b>                | मुं∙     | खं•      | मं•      | g.           |
|----------------------------------------|----------|----------|----------|--------------|
| धनुर्ग्रहीत्वौपनिषदम्                  | ર        | २        | ą        | ६९           |
| न चक्षुषा गृह्यते                      | ₹        | ₹        | C        | <b>?</b> \$  |
| न तत्र सूर्यो भाति                     | ₹        | २        | ₹•       | ८१           |
| नायमारमा प्रवचनेन                      | ą        | ₹        | ₹        | १०६          |
| नायमात्मा वलहीनेन                      | ₹        | ₹        | ¥        | १०८          |
| परीक्ष्य लोकान्कर्मीचितान्             | <b>१</b> | २        | १२       | AA.          |
| पुरुष एवेदं विश्वम्                    | ₹        | ₹        | १०       | ξ¥           |
| प्रवा होते अहढा                        | <b>१</b> | <b>₹</b> | 6        | 36           |
| प्रणवो धनुः शरः                        | २        | २        | ¥        | ७१           |
| प्राणो ह्येष यः सर्वभूतैः              | ₹        | 8        | ¥        | 5.           |
| बृहच तदिव्यम्                          | ₹        | 8        | <b>o</b> | 50           |
| <b>ब्रह्मैवेदममृ</b> तम्               | ₹        | ₹        | ११       | ૮ર           |
| भि <b>राते</b> हृदयग्रन्थः             | ર        | २        | 4        | 96           |
| यत्तद्रहेश्यमग्राह्यम्                 | १        | ₹        | •        | २२           |
| यथा नद्यः स्यन्दमानाः                  | ₹        | २        | C        | <b>₹</b> ₹¥  |
| यथोर्णनाभिः सुजते                      | ₹        | *        | •        | २५           |
| यदर्चिमद्यदणुभ्यः                      | २        | २        | २        | 96           |
| यदा पश्यः पश्यते                       | ą        | 8        | ₹        | 63           |
| यदा लेलायते ह्यर्चिः                   | ?        | २        | २        | ३२           |
| यं यं लोकं मनसा                        | ₹        | १        | १०       | १०२          |
| यः मर्वज्ञः सर्वविद्यस्य               | ₹        | ₹        | \$       | २८           |
| <b>)</b> ,                             | <b>ર</b> | २        | •        | ७५           |
| यस्मिन् <b>योः</b> पृथिवी              | ₹        | २        | ų        | ७२           |
| यस्याग्रिहोत्रमदर्शम्                  | ₹        | २        | ą        | ३३           |
| वेदान्त <b>विज्ञानसुनिश्चि</b> तार्थाः | ₹        | २        | ٤        | ११०          |
| शौनको ह वै महाशालः                     | १        | ₹        | ą        | १६           |
| सत्यमेव जयति                           | ₹        | 8        | Ę        | 54           |
| सत्येन लभ्यस्तपसा                      | ą        | ₹        | ष्       | <b>5</b> ¥   |
| सप्त प्राणाः प्रभवन्ति                 | २        | ₹        | 6        | <b>4</b> ?   |
| समाने कृक्षे पुरुषः                    | ą        | <b>१</b> | २        | ८७           |
| स यो इ वै तत्परमम्                     | ą        | २        | •        | ११५          |
| स वेदैतत्यरमम्                         | ₹        | २        | *        | १०३          |
| संप्राप्येनमृषयः                       | ₹        | ર        | ų        | <b>१</b> •\$ |
| हिरण्मये परे कोशे                      | ₹        | <b>ર</b> | \$       | 65           |
|                                        |          |          |          |              |

## लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय Lal Bahadur Shastri National Academy of Administration Library

### <mark>मसूरी</mark> MUSSOORIE

अवाप्ति सं**॰** Acc. No....1208.16......

कृपया इस पुस्तक को निम्न लिखित दिनांक या उससे पहले वापस कर दे।

Please return this book on or before the date last stamped below.

| दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की सख्या<br>Borrower's<br>No. |
|----------------|---------------------------------------------|----------------|--------------------------------------------|
|                |                                             |                |                                            |
|                |                                             |                |                                            |
|                |                                             |                |                                            |
|                | / ·                                         |                |                                            |
|                |                                             |                |                                            |

| H<br>294•5<br>क्रीपा<br>जाग ह<br>प्रति ह | ξφ <b>_</b>                        |                        |  |
|------------------------------------------|------------------------------------|------------------------|--|
| वर्गसं.                                  | पूस्तक                             | सं.                    |  |
| Class No                                 | Book 1                             | No                     |  |
|                                          | रावर्ष                             |                        |  |
| Author                                   | (1414                              |                        |  |
| शोषंक उप                                 | निषद्भाष्य ।                       | ******************     |  |
| Title                                    |                                    |                        |  |
| ***************************************  |                                    |                        |  |
| - 2 2 2                                  |                                    |                        |  |
| निगम दिनाँक<br>Date of Issue             | उधारकर्ता की सं.<br>Borrower's No. | हस्ताक्षर<br>Signature |  |

## 294.59218LIBRARY 12926

# LAL BAHADUR SHASTRI National Academy of Administration MUSSOORIE

Accession No. 120816

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
- 2. An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving